


Хорошие вопросы, 
мудрые ответы

От достопочтенного 
Кенчена Трангу Ринпоче

Под редакцией  

Ачарьи Дечен Пунцок



СОДЕРЖАНИЕ

Предисловие редактора

Примечание

Вера, преданность и сострадание

Скандхи 

Карма

Общие учения Дхармы

Тренировка ума

Учения Будды Медицины 

Бардо

Парамиты и клеши

Медитация

Практика

Библиография Книги Кенчена Трангу Ринпоче

Благодарность

Авторские права



iv

ПРЕДИСЛОВИЕ РЕДАКТОРА

Цель данной книги – донести суть буддизма, прак-
тическую мудрость для повседневной жизни,  посред-
ством ответов достопочтенного Кенчена Трангу 
Ринпоче, чьи вдохновляющие наставления просты, 
содержательны и легки для понимания. Книга создана, 
чтобы помочь нам улучшить состояние ума и обре-
сти глубокий внутренний покой.

Кенчен Трангу Ринпоче был одним из немногих 
подлинно мудрых и выдающихся учёных нашего вре-
мени. Он давал учения более чем в 25 странах и был 
особенно известен как мастер медитации Махаму-
дра. Его сострадательное присутствие, обширные 
знания и способность сделать даже сложные уче-
ния доступными позитивно затронули жизни его 
учеников по всему миру. Трангу Ринпоче был лич-
ным наставником четырёх главных Ринпоче Школы 
Карма Кагью: Его Преосвященства Шамара Ринпоче, 
Его Преосвященства Ситу Ринпоче, Его Преосвящен-
ства Джамгон Конгтрул Ринпоче и Его Преосвящен-



v

Предисловие редактора

ства Гьялцаб Ринпоче. Благодаря своим обширным 
познаниям в Дхарме, Ринпоче был  назначен Его 
Святейшеством Далай-ламой XIV наставником Его 
Святейшества Гьялванга Кармапы XVII, присвоив 
ему почетный титул Йонгдзин (наставник Его Свя-
тейшества Кармапы).

Благодаря представленным кратким наставлениям 
мы можем извлечь пользу из мудрости Ринпоче, про-
должая заниматься своей повседневной деятельно-
стью. В книге представлены некоторые распростра-
ненные вопросы учеников и мудрые ответы Ринпоче, 
которые просты, содержательны и доступны прак-
тикующим всех уровней. Сомнения и вопросы, рас-
сматриваемые в этой книге, часто возникают у всех 
нас, и лучшие ответы на них даны самим Ринпоче и 
представлены в данной книге. 

Я собрал 181 вопрос и ответ, разделил их на 10 
категорий, чтобы читателям было легче применять 
их на практике. Эти наставления предназначены для 
постоянного размышления и практики, в конечном 
итоге принося радость через усердие. Прошу проще-
ния за любые ошибки, которые я мог допустить при 
подготовке данного издания.



vi

Предисловие редактора

Надеюсь, вы обретёте высшее счастье и мудрость, 
а также исполнения всех своих благих желаний.

Ачарья Дечен Пунцок  
Намо Будда, 22 сентября 2024 г



vii

ПРИМЕЧАНИЕ

Данные вопросы задавали Ринпоче после различ-
ных учений, проводившихся в разных странах и   в 
разное время. Некоторые вопросы и ответы отно-
сятся к конкретным учениям и темам. Публикация 
составлена на основе обширного собрания учений 
Ринпоче, многие из которых были переведены ран-
нее на английский язык высококвалифицирован-
ными переводчиками. Поскольку у разных пере-
водчиков свои предпочтения в передаче тибетских 
терминов на английский язык (например, «отдава-
ние и получение» вместо «тонглен», «промежуточ-
ная стадия» вместо «бардо», «джняна» вместо 
«мудрость»), в этом сборнике были сделаны неко-
торые незначительные замены слов для обеспече-
ния единообразия и сохранения первоначального 
смысла.



ВЕРА, ПРЕДАННОСТЬ  
И СОСТРАДАНИЕ



2

Вера, преданность и сострадание

ВОПРОС: 

Будучи новичком в буддизме, я еще не развил проч-
ной связи с коренным гуру. Как практиковать веру 
и преданность в моем случае?

РИНПОЧЕ: 

Ну, тот, к кому вы испытываете веру, преданность и 
уважение, независимо от того, кто Ваш коренной 
гуру, должен стать Вашим объектом прибежища. 
Именно его и визуализируйте [своим коренным гуру].

Из книги «The Seven Points of Mind Training», стр. 31 



3

Вера, преданность и сострадание

ВОПРОС: 

Вы упомянули, что в Непале и Индии существует 
множество святых мест, где мы совершаем прости-
рания, и тогда, заслуга, накопленная в таких местах, 
неизмерима. Но большую часть времени в течение 
своей жизни мы не можем посещать эти святые места.

РИНПОЧЕ: 

Заслуга будет одинаковой, независимо от того, нахо-
димся ли мы в таких местах или нет. Смысл пребы-
вания в священных местах в том, что мы видим перед 
собой поистине святое место, и сам факт крайне 
способствует развитию в нас веры и преданности. 
Но если мы визуализируем простирания в таких 
местах, то и заслуга будет такой же. Другими сло-
вами, нам не обязательно находиться в священном 
месте.

Из книги «A Guide to the Bodhisattva’s Way of Life», стр. 31



4

Вера, преданность и сострадание

ВОПРОС: 

Если ученик видит своего учителя как йидама, что 
это означает? Например, некоторые ученики Марпы 
видели в нём божество.

РИНПОЧЕ: 

Такого рода опыт можно назвать чистым видением, 
который возникает благодаря чрезвычайно сильной 
вере и преданности, но на самом деле не является 
видением самого выражения истинной природы ума. 
Например, если в Вас вера сильна, как и преданность 
своему гуру и йидаму, то возможно, что Вы увидите 
йидама, проявляющегося в форме гуру, или гуру, 
проявляющегося в форме йидама. Что действительно 
ясно проявляется Вам в видении.

Из книги «The Middle-Way Meditation Instructions», стр. 104



5

Вера, преданность и сострадание

ВОПРОС: 

Ринпоче, на каком уровне действует молитва? Мы 
говорим о молитвах к гуру, учителям линии преем-
ственности, которые уже умерли, и дхармапалам. Как 
это работает?

РИНПОЧЕ: 

Молитва порождает благословение, и хотя благосло-
вение понимается как нечто, что вам дается и как 
нечто, что каким-то образом охватывает вас извне, 
на самом деле благословение вовсе не дается. Когда 
молитесь, вы порождаете в себе веру и преданность. 
И именно вера и преданность вызывают появление 
того, что мы называем благословением.

Из книги «The Essence of Creation and Completion», стр. 78



6

Вера, преданность и сострадание

ВОПРОС: 

Если я правильно понял, наше отношение должно 
начинаться с беспристрастности (невозмутимости), 
прежде чем мы попытаемся развивать сострадание 
и любовь. Интересно, применимо ли это в западном 
мире, где мы склонны быть индивидуалистами и по 
природе своей не слишком заботимся о других.

РИНПОЧЕ: 

Дело не в том, что не получается оперировать любо-
вью и состраданием с самого начала. Однако, рабо-
тая с невозмутимостью, вы сможете начать устранять 
неприязнь к одним людям и привязанность к другим, 
что будет крайне полезно.

Из книги «An Introduction to Mahamudra Meditation»,  
стр. 13



7

Вера, преданность и сострадание

ВОПРОС: 

Лично я запутался в вопросе сострадания. Вы пред-
ложили, что нам больше не следует испытывать 
сострадание, но мне становится грустно, когда вижу 
нищего, как на фотографиях, которые вы показали. 
Сострадание растет во мне, и я не хочу от него избав-
ляться, и пожертвую нищему. Одним словом, я не 
понимаю.

РИНПОЧЕ: 

Вы имеете в виду привнесение страдания на путь. 
Наставление заключалось не в том, чтобы избегать 
сострадания или избавляться от него. Речь шла о том, 
как справляться с состраданием, которое возникает 
в уме, когда мы испытываем сострадание, но расстра-
иваемся, когда не можем достичь того, чего хотим. 
Так что дело не в том, что вы хотите избавиться от 
сострадания. На самом деле, сострадание крайне 
необходимо, но надо уметь работать с состраданием, 
не отвлекаясь на него.

Из книги «An Introduction to Mahamudra Meditation»,  
стр. 59–60



8

Вера, преданность и сострадание

ВОПРОС: 

Какая мотивация у человека помогать другому живому 
существу, если «я» не существует?

РИНПОЧЕ: 

Хотя на этом уровне понимания мы не восприни-
маем «я» ни в себе, ни в других живых существах, 
тем не менее, переживание страдания присутствует. 
Когда воспринимается переживание страдания, 
сострадание бодхисаттвы действует по отношению 
к самому переживанию страдания, а не по отноше-
нию к конкретному «я» или конкретному, так назы-
ваемому, живому существу. Сострадание, проявля-
емое бодхисаттвой, относится к переживанию стра-
дания.

Из книги «The Open Door to Emptiness», стр. 32



9

Вера, преданность и сострадание

ВОПРОС: 

Какова ответственность человека перед неживой 
материей этого мира? Если мы несем ответствен-
ность сострадания к живым существам, я думаю, что 
мы несем определённую ответственность и перед 
неживым миром.

РИНПОЧЕ: 

Если бы мы заботились о воде, деревьях, воздухе и 
прочей материи, то, безусловно, было бы отлично. 
Однако в учениях Будды нет наставлений о том, что 
мы должны взять на себя подобную ответственность. 
Учение Будды преподает методы достижения благо-
получия и отсутствия страданий там, где присут-
ствует ум. Конечно, нет противоречия между при-
несением счастья умам живых существ и заботой о 
планете, но в учениях Будды не сказано, что мы обя-
зательно должны это делать.

Из книги «Essential Practice», стр. 38



10

Вера, преданность и сострадание

ВОПРОС:

Если испытываем сострадание по отношению к дру-
гим, мы хотим избавить их от боли, но правда часто 
ранит. Что же нам делать?

РИНПОЧЕ:

В целом, сострадание – это метод избавления живых 
существ от страданий. Тем не менее, сострадание 
должно руководствоваться знанием. Глупое состра-
дание не приносит пользы ни нам, ни другим. Поэ-
тому знание необходимо. Знание находит способ, 
которым мы можем действительно помочь. Будет ли 
от него большая польза или лишь малая? Сострада-
ние нужно применять разумно.

Из книги «Essential Practice», стр. 64



11

Вера, преданность и сострадание

ВОПРОС: 

А что насчёт сострадания к себе?

РИНПОЧЕ: 

Необходимо испытывать сострадание к себе, и по 
большей части оно у нас есть. Вероятно, нет необхо-
димости слишком полагаться на какой-то особый 
метод развития сострадания к себе.

Из книги «Essential Practice», стр. 111



СКАНДХИ 



13

Скандхи

ВОПРОС: 

Возможно ли получить прямой опыт посредством 
всех пяти органов чувств одновременно?

РИНПОЧЕ: 

Пять органов чувств, когда они функционируют, дей-
ствуют одновременно. Неодновременным является 
восприятие опыта органов чувств шестым сознанием, 
воспринимающие их только по одному. 

Из книги «The Five Buddha Families and the Eight 
Consciousness», стр. 37



14

Скандхи

ВОПРОС: 

У меня есть вопрос о мгновенном или непосред-
ственном уме. Является ли его присутствие причи-
ной переживаний пяти чувственных сознаний? Всегда 
ли мгновенный ум присутствует?

РИНПОЧЕ: 

Именно так, потому что в случае чувственного опыта 
непосредственный ум создаёт переживания, выводя 
их из всеобщей основы, подобно посланнику, а затем 
возвращая обратно во всеобщую основу дальнейшую 
привычку, порождённую этим повторением опыта. 
Как в банковой системе, человек, который берет или 
вкладывает деньги, подобен непосредственному уму.

Из книги «The Five Buddha Families and the Eight 
Consciousness», стр. 37



15

Скандхи

ВОПРОС: 

Мой вопрос заключается в следующем: как понять, 
что эмоция негативная? Гнев кажется очевидным 
примером, но я думаю, что существует более тонкие 
явления, такие как страх и другие схожие эмоции.

РИНПОЧЕ: 

Если эмоция напрямую или косвенно вредит другим, 
то она называется «негативной». Если же она при-
носит пользу, прямо или косвенно, то она называется 
«позитивной».

Из книги «The Seven Points of Mind Training», стр. 114



16

Скандхи

ВОПРОС: 

Иногда мне кажется, что мысли возникают из физи-
ческих ощущений. Но иногда физические ощущения, 
кажется, возникают из мыслей. Как это происходит 
на самом деле?

РИНПОЧЕ: 

Вполне возможно, что мысль, возникающая в мен-
тальном сознании, может порождать физические 
ощущения. Происходит так, что чрезвычайно интен-
сивный мыслительный процесс или эмоциональное 
состояние в ментальном сознании воздействуют на 
каналы и ветры в теле, которые затем, в случае непри-
ятного ощущения, возбуждаются, и человек чувствует 
себя больным.

Из книги «The Ninth Gyalwang Karmapa’s Pointing Out the 
Dharmakaya», стр. 115



17

Скандхи

ВОПРОС: 

Когда я пытаюсь настроить ум на наблюдение за мыс-
лями, внезапно мне кажется, что под ними скрыва-
ются эмоции. Я пытаюсь увидеть мысли, понять, есть 
ли в них нечто, но эмоции, кажется, скрываются за 
ними. Тогда я не могу добраться до них. Так ли это?

РИНПОЧЕ: 

Очень похоже на то. Когда возникает грубая мысль, 
с ней приходит много всякого. В «Абхидхарме» про-
водится различие между основным умом и менталь-
ными факторами. Когда возникает концепция или 
мысль (например, благая), она приносит с собой мно-
жество благих ментальных порождений. То же самое 
верно и для негативной мысли. Кажется, что вокруг 
или в основе мысли существуют и другие явления.

Из книги «The Ninth Gyalwang Karmapa’s Pointing Out the 
Dharmakaya», стр. 115



18

Скандхи

ВОПРОС: 

Как бы вы определили сознание с буддийской точки 
зрения?

РИНПОЧЕ: 

В целом, чувственное сознание возникает, когда глаза 
способны видеть. Сознание слуха возникает, когда 
вы способны слышать. Когда вы пробуете что-либо 
на вкус, это происходит благодаря сознанию вкуса. 
Когда вы прикасаетесь к предмету, это происходит 
благодаря сознанию тела. В дополнение ко всему, 
существуют всевозможные эмоции и мысли, кото-
рые вы испытываете, и они известны как ментальное 
сознание. Все эти шесть сознаний известны как скан-
дха сознания, которая определяется как ум. Кроме 
того, есть ещё два сознания: омрачённое сознание и 
алайя, или базовое сознание. Следует понимать, что 
это очень краткое описание ума.

Из книги «A Guide to the Bodhisattva’s Way of Life», стр. 157



19

Скандхи

ВОПРОС: 

Разве эти сознания не являются просто органами 
чувств?

РИНПОЧЕ: 

Нет. Когда вы видите физическую форму, её прояв-
ление происходит в уме. Когда вы слышите звук, 
слышимость происходит в уме. Тело – это всего лишь 
канал, процесс восприятия этих звуков. Поэтому 
природа ума и тела действительно различна и клас-
сифицируется по-разному: тело – это внешнее явле-
ние, а ум – это осознание, внутренняя сущность.

Из книги «A Guide to the Bodhisattva’s Way of Life», стр. 157



20

Скандхи

ВОПРОС: 

Из восьми различных видов сознания меня интере-
сует, переходит ли седьмой и восьмой вид в бардо?

РИНПОЧЕ: 

Все они переходят. В бардо у вас есть ментальное 
тело, и у этого ментального тела есть свои собствен-
ные ментальные формы пяти чувственных сознаний, 
а также шестое ментальное сознание. В бардо вы всё 
ещё видите явления из своей прошлой жизни, места, 
людей и прочее, всевозможные различные явления.

Из книги «The Essence of Creation and Completion», стр. 100



21

Скандхи

ВОПРОС: 

Обычный или общепринятый метод различения раз-
умных существ заключается в определении их физи-
ческой основы, то есть их тел. Если то, что мы при-
нимаем за физический объект, – это просто ясность 
и пустота, то что же отличает разумные существа?

РИНПОЧЕ: 

Различие между разумными существами – это их 
индивидуальные умы, которые не являются объек-
тами опыта и, следовательно, не являются проекци-
ями ума. Тела живых существ – это то, что можно 
увидеть, и, следовательно, являются проекциями ума.

Из книги «The Essence of Creation and Completion», стр. 109



22

Скандхи

ВОПРОС: 

Если мы посмотрим на чувства и их неосязаемость, 
есть ли опасность, что мы можем подавить их?

РИНПОЧЕ: 

Нет никакой опасности ни подавления чувств, ни их 
прекращения или опыта из-за рассмотрения чувств. 
Просто мы не привыкли видеть свои чувства такими, 
какие они есть, и видеть в них проявление пустоты. 
Но они являются таковыми с самого начала. Поэ-
тому, глядя прямо на чувства, вы никак не манипу-
лируете ими и не меняете их фактически. Вы не пыта-
етесь сделать их более пустыми, чем они есть, и не 
пытаетесь убедить себя в их пустоте. Вы просто смо-
трите на них напрямую, такими, какие они есть, и 
переживаете их природу такой, какая она есть, что 
не особо изменит ваши чувства, за исключением того, 
что постепенно вызовет чувство радости и так далее.

Из книги «An Introduction to Mahamudra Meditation»,  
стр. 45



23

Скандхи

ВОПРОС: 

Седьмое ли сознание – это ум, который сообщает 
мне, что я думаю? 

РИНПОЧЕ: 

Нет. Способность, распознающая отвлечение в мыш-
лении, – это способность осознания, которая, по 
сути, является функцией шестого, ментального созна-
ния.

Из книги «An Introduction to Mahamudra Meditation»,  
стр. 47



24

Скандхи

ВОПРОС: 

Если седьмое сознание  – клеши, является ли оно 
также уровнем семейств будд?

РИНПОЧЕ: 

Седьмое сознание не является источником клеш, 
несмотря на своё название «сознание клеша». Седь-
мое сознание – причина наличия клеш, но само по 
себе оно не является способностью ума или функ-
цией, производящей клеши. Когда восемь сознаний 
очищаются, при просветлении или пробуждении они 
становятся пятью мудростями. Седьмое сознание 
фактически становится мудростью равенства, кото-
рая представляет Будду Ратнасамбхаву семейства 
ратна.

Из книги «An Introduction to Mahamudra Meditation»,  
стр. 47



25

Скандхи

ВОПРОС: 

Кажется, что слово «взгляд» в английском языке 
понимается как чисто интеллектуальный процесс, 
но у меня есть ощущение, что в тибетском языке оно 
означает скорее опыт.

РИНПОЧЕ: 

В тибетском языке, когда говорят об исследовании 
и анализе с помощью праджни, не имеют в виду 
«взгляд» с подобным типом ума. Речь идёт о раз-
мышлении, осмыслении и созерцании. Когда мы 
говорим «смотреть», то имеем в виду то же самое, 
что и при непосредственном взгляде на что-либо, – 
прямой опыт, без какого-либо осмысления. Так что, 
вероятно, это то же самое, что вы имеете в виду, когда 
говорите об опыте в английском языке.

Из книги «Looking Directly at Mind: The Moonlight of 
Mahamudra», стр. 117



26

Скандхи

ВОПРОС: 

Мне было интересно, является ли сознание алайя 
тем, что перерождается из одной жизни в другую?

РИНПОЧЕ: 

Где следует искать это сознание алайя? Сознание 
алайя – это название фактора ясности ума. Это не 
грубый тип знания. Фактор ясности проявляется, а 
также называется сознанием алайя. Поэтому я бы не 
сказал, что это то, что переходит из одной жизни в 
другую. То, что переходит из одной жизни в другую, 
– это континуум шести совокупностей шести созна-
ний.

Из книги «Looking Directly at Mind: The Moonlight of 
Mahamudra», стр. 119



27

Скандхи

ВОПРОС: 

Будет ли этот континуум седьмым сознанием?

РИНПОЧЕ: 

Нет. Седьмое сознание – это седьмое сознание. Шесть 
сознаний – это континуум шести сознаний. Седьмое 
сознание относится к концепции «я», которая непре-
рывна, без разрывов. Это седьмое клеша-сознание 
пронизывает всё сознание и присутствует всегда. Но 
шесть сознаний и континуум шести сознаний не 
являются ни седьмым сознанием, ни восьмым созна-
нием.

Из книги «Looking Directly at Mind: The Moonlight of 
Mahamudra», стр. 119



28

Скандхи

ВОПРОС: 

В чём разница между концептуальным и не концеп-
туальным умом?

РИНПОЧЕ: 

Между концептуальным и не концептуальным умом 
существует определённое различие. Не концепту-
альный ум способен видеть напрямую. Концептуаль-
ный ум исследует и анализирует объект, скрытый от 
его поля зрения, так как не может видеть напрямую. 
Например, существует разница между зрительным 
сознанием и ментальным сознанием. Когда менталь-
ное сознание рассматривает объект, оно смотрит на 
неясный образ. На языке достоверного познания мы 
описываем этот образ как смысловую общность. Зри-
тельное сознание, однако, видит напрямую. Таким 
образом, концептуальное и не концептуальное созна-
ние значительно различаются по ясности.

Из книги «Essential Practice», стр. 73



29

Скандхи

ВОПРОС: 

Я понимаю, что пять совокупностей – это не «я», но 
я не понимаю, что же переходит из жизни в жизнь.

РИНПОЧЕ: 

Рассмотрим такой пример. Я приехал из Непала в 
Боулдер, в Канаду и вернусь из Боулдера в Непал. 
Кто же уезжает? Если «я» не уезжает, то кто? «Я» не 
уезжает. Уезжает моё тело. Ноги, руки, голова, сердце 
и так далее. Они переезжают с места на место. «Я» 
не переезжает. Аналогично, если вы спросите: «Кто 
переходит в следующую жизнь?», ответ будет таков: 
пять совокупностей, совокупности формы, чувства, 
различения, составляющих факторов и сознания, 
переходят в следующую жизнь. «Я» не переходит.

Из книги «Essential Practice», стр. 150



30

Скандхи

ВОПРОС: 

В каком смысле совокупность формы переходит в 
следующую жизнь?

РИНПОЧЕ: 

Она меняется. Совокупность формы этой жизни 
умирает. Затем принимается другая совокупность 
формы. В этом смысле совокупность формы пере-
ходит из жизни в жизнь. То же самое происходит и 
с совокупностями ума. В случае с кем-то вроде меня, 
в конце этой жизни сознание человека будет отбро-
шено, а сознание медведя будет принято. Затем, когда 
умирает медведь, сознание медведя будет отброшено, 
а сознание собаки будет принято. Что касается тела, 
сначала будет отброшено тело человека, а тело мед-
ведя будет принято. Затем, когда умирает медведь, 
тело медведя будет отброшено, а тело собаки будет 
принято.

Из книги «Essential Practice», стр. 150



КАРМА



32

Карма

ВОПРОС: 

Ринпоче, что вы думаете об эвтаназии, т.е., о ситуа-
ции, когда человек просит убить его, потому что он 
страдает от болезни?

РИНПОЧЕ: 

Это приведет к отрицательному результату, потому 
что, хотя человек испытывает сильные страдания, 
тяжело болен, он всё ещё надеется на выздоровление 
и обретение счастья в будущем. Убийство стало бы 
поступком, совершённым по неведению: это было 
бы убийством без осознания того, что ещё есть наде-
жда освободиться от этих страданий. Человек может 
пребывать в глубокой депрессии и сказать: «Пожа-
луйста, убей меня», и в этот момент может пока-
заться, что убийство принесёт ему пользу. Но всегда 
есть возможность исцелиться и обрести счастье в 
будущем. Даже если у человека было такое желание, 
и он может передумать, но когда его убьют, уже будет 
слишком поздно.

Из книги «Buddhist Conduct: The Ten Virtuous Actions»,  
стр. 38



33

Карма

ВОПРОС: 

Другими словами, неведение – это бессознательная 
часть ума убийцы, которая воспринимает, хотя созна-
ние не слышит? Вы это имеете в виду?

РИНПОЧЕ: 

Да, именно так. Что касается восьми сознаний, именно 
шестое сознание думает: «Да, он мёртв, его убили». 
Но в восьмом сознании, которое является осново-
полагающим сознанием, кармический след или отпе-
чаток убийства человека не может остаться.

Из книги «Buddhist Conduct: The Ten Virtuous Actions»,  
стр. 41



34

Карма

ВОПРОС: 

Совершая негативные поступки, какой будет моя 
карма?

РИНПОЧЕ: 

Я думаю, что у вас на самом деле нет негативной кармы. 
Обычно, совершая негативные поступки и накапли-
вая негативную карму, человек получает удовольствие 
от самого процесса. Например, человек убивает и ему 
нравится убивать, поэтому он продолжает и убивает 
столько, сколько может. Если же человек сожалеет о 
совершенном, то это означает, что ему не нравится 
убивать и он больше не хочет этого. Что кладёт конец 
убийствам, и с этого момента он избегает убийств. 
Поскольку присутствует и неприязнь к совершенному 
поступку и сожаление, это вызывает трансформацию 
кармических отпечатков или скрытых проявлений в 
нём самом. Благодаря этому вредоносность негатив-
ной кармы постепенно уменьшается.

Из книги «Buddhist Conduct: The Ten Virtuous Actions»,  
стр. 41–42



35

Карма

ВОПРОС: 

Что делают с теми, кто мошенничает, ворует или 
лжёт в буддийских странах или в монастырях Ринпоче?

РИНПОЧЕ: 

Существует масса монастырей, и в каждом из них 
свой подход к решению таких проблем. Я считаю, 
что если кто-то совершает незначительное воров-
ство, то полезно медитировать на терпение. Но если 
медитация на терпение не работает, а преступление 
растет, то его важно расследовать. Кто на самом деле 
следит за исполнением наказаний? Правильно, пра-
вительство. Поэтому лучше всего передать дело в 
руки полиции. Пусть они разбираются, что по закону, 
а что нет, таково моё мнение.

Из книги «Buddhist Conduct: The Ten Virtuous Actions»,  
стр. 42



36

Карма

ВОПРОС: 

Возникают ли внутренние препятствия из-за про-
шлой плохой кармы? Можно ли очистить внутрен-
ние препятствия с помощью практики очищения?

РИНПОЧЕ: 

Внутренние препятствия не возникают из прошлой 
кармы. Результатами прошлой кармы являются такие 
явления, как физические страдания и рождение в 
бедности. Внутренние препятствия, представляющие 
собой различные негативные концептуальные мысли, 
возникают из-за прошлых негативных привычек 
мышления. Очистить внутренние препятствия можно, 
например, размышляя о четырёх напоминаниях, 
которые обращают ум (к дхарме), поскольку внутрен-
ние препятствия – это крайне застарелые привычки. 
Выполнение четырёх размышлений постепенно изме-
нит негативные привычки ума и поможет устранить 
внутренние препятствия.

Из книги «The Seven Points of Mind Training», стр. 19



37

Карма

ВОПРОС: 

Ринпоче, не могли бы вы подробнее рассказать, как 
начинать и заканчивать практику тонглен в целом?

РИНПОЧЕ: 

Совершенно нормально просто практиковать отправ-
ление и принятие, так сказать, в мгновение ока, без 
особой подготовки и церемоний. Также следуйте 
традиционному методу, начинайте с молитв-устрем-
лений, гуру-йоги, визуализации Ченрезиг и так далее. 
Итак, можно совершать тонглен традиционным спо-
собом, но и без множества сложных деталей, тоже 
нормально практиковать. 

Из книги «The Seven Points of Mind Training», стр. 56



38

Карма

ВОПРОС: 

Я слышал, что некоторые болезни могут быть вызваны 
внешними силами. В таком случае, правда ли, что эти 
силы можно усмирить? Что такое торма и как миря-
нин, такой как я, может подносить торма?

РИНПОЧЕ: 

Некоторые болезни могут быть вызваны демониче-
скими силами. Говорят также, что наги могут вызы-
вать болезни. Хороший способ усмирить их – под-
ношение торма, но визуализация практики чё – луч-
ший вариант. Визуализируйте демона и представляйте, 
что вы преподносите ему своё тело. Что может пока-
заться суеверным, но это действительно помогает.

Из книги «The Seven Points of Mind Training», стр. 72–73



39

Карма

ВОПРОС: 

Сколько негативной кармы устраняется благодаря 
совершению добрых дел?

РИНПОЧЕ: 

Добродетель, возникающая в результате пробужде-
ния ума (бодхичитты), очень сильна. Фактически, 
она поглощает негативную карму. В случае чрезвы-
чайно сильной негативной кармы пробуждение ума, 
так сказать, нейтрализует её последствия, хотя чело-
веку придётся испытать некоторые из последствий 
этой негативной кармы. В случае незначительного 
проступка он будет полностью устранен пробужде-
нием ума. Например, если человек накопил карму, 
ведущую к перерождению в аду, и после того, как он 
побудил пробуждение ума, будущие последствия 
негативной кармы будут незначительными. Напри-
мер, если вы бросите мяч, он отскочит от земли. 

Точно так же, вместо того чтобы долгое время пре-
бывать в адских мирах, а затем снова подниматься, 



40

Карма

можно просто упасть в адские миры и затем снова 
отскочить, как мяч. 

Из книги «A Guide to the Bodhisattva’s Way of Life»,  
стр. 16



41

Карма

ВОПРОС: 

Хочу задать практический вопрос. Если совершил 
дурной поступок в течение дня, стоит ли сразу же 
исповедоваться, или же стоит дождаться конца дня, 
до начала практики?

РИНПОЧЕ: 

Не имеет большого значения, когда именно испове-
даться. Мы исповедуемся в содеянном в тот момент, 
когда осознаём, что совершили дурной поступок. Не 
имеет значения, через день, сразу же или через 
несколько лет. Исповедь совершается, когда осоз-
наём, что совершили дурной поступок, и сожалеем 
о нём. Что же касается приверженности традиции 
Ваджраяны, то своевременность исповеди упомина-
ется, хотя в целом, в отношении злых деяний кон-
кретных временных ограничений нет.

Из книги «A Guide to the Bodhisattva’s Way of Life»,  
стр. 31–32



42

Карма

ВОПРОС: 

Обязательно ли испытывать раскаяние при испо-
веди?

РИНПОЧЕ: 

В данном случае исповедь связана с осознанием или 
распознаванием совершённых дурных поступков. Не 
так уж важно испытывать раскаяние или сожаление 
без особой причины. Что касается раскаяния или 
раскрытия зла, то человек на самом деле вспоминает 
дурные поступки и сожалеет о них.

Из книги «A Guide to the Bodhisattva’s Way of Life»,  
стр. 32



43

Карма

ВОПРОС: 

Что можно сказать о сожалении?

РИНПОЧЕ: 

Ну, обычно у сожаления есть причина. Человек совер-
шает ошибку и осознает это, поэтому испытывает 
раскаяние или сожаление. Хотя, в общем и целом, 
природа сансары – это страдание. Поэтому, когда 
такое состояние ума возникает без какой-либо кон-
кретной причины, полезно медитировать или выпол-
нять практику, которая может прояснить это состо-
яние ума. Что лишь указывает на общую природу 
сансары и страдания, на тот факт, что подобное 
состояние ума возникает.

Из книги «A Guide to the Bodhisattva’s Way of Life»,  
стр. 32



44

Карма

ВОПРОС: 

Что, если действовать очень настойчиво и не позво-
лять человеку сделать то, что разрушает его?

РИНПОЧЕ: 

То может быть не гнев, но решимость. Например, 
если человек хочет принести пользу другому и знает, 
что тот не послушает его, если он будет мягок, то он 
может действовать гневно, что на самом деле при-
несёт пользу. Но это не тот гнев, о котором мы гово-
рили, потому что его ум не нацелен на причинение 
вреда другим.

Из книги «A Guide to the Bodhisattva’s Way of Life»,  
стр. 82



45

Карма

ВОПРОС: 

Не могли бы вы пояснить, что такое кармические 
омрачения?

РИНПОЧЕ: 

Как известно, существует три основных омрачения: 
эмоциональные, когнитивные и кармические. Кар-
мические омрачения означают, что когда совершают 
неправильные поступки, например, убивают в порыве 
гнева, воруют, то накапливают негативную карму. 
Накопив столько негативной кармы, то перерожда-
ются в низшем мире. Если переродятся в адских 
мирах, голодными духами или животными, то не 
будет возможности услышать Дхарму и практико-
вать её. Такие существа омрачены своей собственной 
кармой. Именно это мешает им практиковать. С дру-
гой стороны, тот, кто не накопил столько негативной 
кармы, может переродиться человеком и, таким обра-
зом, получить возможность практиковать Дхарму.

Из книги «The Middle-Way Meditation Instructions»,  
стр. 21–22



46

Карма

ВОПРОС: 

Не могли бы вы объяснить, почему буддисты не верят 
в творца?

РИНПОЧЕ: 

В некоторых религиях и философских системах гово-
рится о творце. Считается, что он создал абсолютно 
всё, создал мир и определяет состояние живых 
существ. Он создаёт их счастье и страдания. Счита-
ется, что творец вечен, то есть он существует пер-
манентно, создавая вселенную для того, чтобы живые 
существа могли в ней существовать. Опять же, если 
утверждается, что он постоянен, то всё должно быть 
неизменным. Всё должно быть таким, каким оно есть 
раз и навсегда. Если Бог-творец постоянен, то всё и 
всегда остается одинаковым. Нет места никаким 
переменам. Если происходят перемены, это автома-
тически означает, что он непостоянен, поэтому кон-
цепция постоянного творца несостоятельна. Она 
просто неверна.

Из книги «The Middle-Way Meditation Instructions»,  
стр. 41–42



47

Карма

ВОПРОС: 

Христиане утверждают, что Христос жив, но разве 
это не делает его постоянным?

РИНПОЧЕ: 

Даже если говорят, что Христос всё ещё жив, это не 
значит, что он постоянен. Здесь смешиваются два 
разных явления. Когда мы говорим «постоянный», 
это не означает, мёртв ли   он или нет. Это означает, 
есть ли изменения или нет. Именно на этом уровне 
мы говорим о постоянстве или непостоянстве, об 
изменении или отсутствии изменений.

Из книги «The Middle-Way Meditation Instructions», стр. 42



48

Карма

ВОПРОС: 

Разве постоянный создатель не может создавать 
изменения?

РИНПОЧЕ: 

Похоже, что это несовместимо, потому что посто-
янство – это полная противоположность измене-
ниям. Если говорят о «постоянстве», то имеют в виду 
отсутствие изменений. Если понаблюдаем за явле-
ниями в мире, то увидим постоянные изменения. 
Например, если есть чашка, и в ней появляется скол, 
то чашка уже не прежняя, она изменилась, а значит, 
непостоянна. Или если сегодня пишем, а вчера не 
умели писать, то в и этом вопросе есть изменение. 
И это непостоянство. Точно так же мир, какой он 
есть сегодня, не похож на тот, каким он был вчера. 
Изменения происходят постоянно. Если они проис-
ходят, то это означает, что не может создателя мир, 
потому что он никогда бы не изменялся. Если бы был 
постоянный создатель, вещи никогда бы не изменя-



49

Карма

лись. Несовместимы постоянный создатель и изме-
нения в мире.

Из книги «The Middle-Way Meditation Instructions», стр. 42



50

Карма

ВОПРОС: 

Миллионы существ жили на Земле, и миллионы 
существ будут жить на ней. Насколько мне известно, 
в этом процессе изменений нет никакого постоян-
ства.

РИНПОЧЕ: 

Нельзя даже сказать, что этот процесс постоянен, 
потому что это будет означать, что всё вернётся в 
точности таким же, как было, а это невозможно. Даже 
если посмотреть на дерево, окружность дерева этой 
весной может быть два метра. В следующем году оно 
может вырасти до двух с половиной, через год до 
трех метров в окружности. Это уже не то же самое 
дерево, и это уже не та же самая весна. Что-то может 
вернуться, но уже не будет тем же самым. Нельзя 
сказать, что это явление то же самое, поэтому оно 
не постоянно. Это будет уже другая весна.

Из книги «The Middle-Way Meditation Instructions», стр. 43



51

Карма

ВОПРОС: 

Но процесс повторяется, какой бы ни была весна.

РИНПОЧЕ: 

Нет. Процесс не повторяется. Если бы процесс повто-
рялся, весна каждый год была бы совершенно оди-
наковой. Но весна каждый год разная, так что это не 
повторяющийся процесс, это два разных феномена.

Из книги «The Middle-Way Meditation Instructions», стр. 43



52

Карма

ВОПРОС: 

Постоянны ли причины непостоянства?

РИНПОЧЕ: 

Нет, даже причины непостоянства непостоянны. 
Возьмем пример ребёнка, то и ребёнок растет и непо-
стоянен, и его мать стареет и непостоянна, поэтому 
непостоянны и причина, и результат.

Из книги «The Middle-Way Meditation Instructions», стр. 43



53

Карма

ВОПРОС: 

Как началась вся эта карма?

РИНПОЧЕ: 

Мы создаём карму в рамках иллюзорных проявле-
ний, которые переживаем. Карма действует в рамках 
данной системы отсчёта, и мы переживаем её резуль-
таты в рамках той же системы отсчёта. Если иссле-
довать истинную природу, мы обнаружим, что на 
самом деле никакая карма не была создана, и ника-
кие результаты кармы не были пережиты.

Из книги «The Open Door to Emptiness», стр. 30



54

Карма

ВОПРОС: 

Существует ли карма?

РИНПОЧЕ: 

На условном уровне истины карма существует. На 
высшем уровне - нет. Мы начинаем с того, что при-
слушиваемся к идее об отсутствии «я» и пытаемся 
понять, что подразумевается под этой идеей. Затем 
мы должны размышлять над ней, исследовать свой 
опыт и попытаться найти, где находится это «я», и 
увидеть, что на самом деле нет никакого объектив-
ного «я». После этого мы можем практиковать меди-
тации самадхи и прозрения и действительно познать 
бессамостную природу. Поскольку цепляние за пред-
ставление об эго является корнем всех омрачений, 
при познании бессамостности все омрачения рас-
творяются сами по себе. Нам не нужно отказываться 
от чего-то конкретного, и так достигаем реализации.

Из книги «The Open Door to Emptiness», стр. 30



55

Карма

ВОПРОС: 

С духовной точки зрения, планирование семьи – это 
правильно или неправильно?

РИНПОЧЕ: 

У меня нет чёткого мнения по этому вопросу. Все 
тонкости кармы ясны только Будде. Лично я не вижу 
большой ошибки в предотвращении зачатия. Но, 
конечно, после того, как зачатие произошло, убий-
ство плода означало бы уничтожение живого суще-
ства, совершение акта убийства и было бы недобро-
детельным поступком. Однако я не вижу не добро-
детели в предотвращении зачатия.

Из книги «The Open Door to Emptiness», стр. 74



56

Карма

ВОПРОС: 

Как расценивать спасение жизни одного человека 
убийством другого? Например, человек угрожает 
жизни другого и собирается убить его, но вмешивав-
шись, мы убиваем его, чтобы спасти жизнь другого 
человека.

РИНПОЧЕ: 

Всё зависит от обстоятельств или мотивации. Напри-
мер, если человек, находящийся в опасности, – род-
ственник или друг, и вы хотите спасти его, убив дру-
гого человека, это может иметь негативный результат. 
Если человек, которому грозит смерть, может при-
нести пользу многим людям, а тот, кто собирается 
его убить, не приносит никакой, то лучше пусть умрёт 
он, чем другой. Такая мотивация верна, потому что 
человек, чья жизнь в опасности, поможет многим 
существам. Если убить плохого человека, это не будет 
негативным поступком, поэтому всё зависит от моти-
вации.

Из книги «Buddhist Conduct: The Ten Virtuous Actions», стр. 37



57

Карма

ВОПРОС: 

Каков кармический результат случайного убийства? 
Например, человек ведёт машину, а другой выходит 
на дорогу и попадает под колёса.

РИНПОЧЕ: 

Я не думаю, что случайная смерть может привести к 
негативной карме, потому что у человека нет наме-
рения убить. Мотивации нет. Кроме того, человек не 
совершал действия, направленного на убийство дру-
гого, а совершил ошибку. Следовательно, негатив-
ного результата быть не должно. Например, человек 
ведёт машину, и кто-то переходит дорогу. Если же 
водитель разозлится, закричит: «Что он делает на 
дороге?» и собьёт пешехода, то будет негативный 
результат, потому что присутствует мотив гнева.

Из книги «Buddhist Conduct: The Ten Virtuous Actions»,  
стр. 38



58

Карма

ВОПРОС: 

У меня сразу два вопроса, но на одну тему: если чело-
век лжёт из страха, какова ваша точка зрения на 
ситуацию? Во-вторых, если кто-то творит зло и лжёт, 
то как вы к этому отнесётесь?

РИНПОЧЕ: 

Если человек действует неверно из страха, то, я думаю, 
вреда от этого мало. Если кто-то находится в опас-
ности, то лжёт, чтобы избежать этой опасности. Я 
думаю, вреда и от этого будет мало. Но привычная 
ложь вредна, если совершается с негативной моти-
вацией.

Из книги «Buddhist Conduct: The Ten Virtuous Actions»,  
стр. 42



59

Карма

ВОПРОС: 

Почему боги, мудрецы и брахманы не могут достичь 
просветления?

РИНПОЧЕ: 

Боги, мудрецы и брахманы заботятся только о своём 
благополучии. Они практикуют достижение состо-
яния Будды лишь для того, чтобы избавиться от лич-
ных страданий. Поэтому они даже не помышляют о 
состоянии пробуждённого ума (бодхичитте), забо-
тясь только о своём благополучии.

Из книги «A Guide to the Bodhisattva’s Way of Life»,  
стр. 16



60

Карма

ВОПРОС: 

Как можно радоваться, если коммунисты восхваляют 
то, что они сделали?

РИНПОЧЕ: 

Нужно изучить мотив человека, восхваляющего ком-
мунистов. Если его мотив восхваления коммунистов 
действительно направлен на благо живых существ, 
то его следует принять, поскольку мотив альтруи-
стичен. Но если мотив восхваления коммунистов – 
нанесение вреда живым существам, то вместо того, 
чтобы испытывать гнев, нужно развивать сострада-
ние к ним. 

Из книги «A Guide to the Bodhisattva’s Way of Life»,  
стр. 83



61

Карма

ВОПРОС: 

Почему невозможно вспомнить свои прошлые жизни?

РИНПОЧЕ: 

Радикальные изменения происходят при переходе 
из одной жизни в другую. Даже в пределах текущей 
жизни происходящие изменения затрудняют воспо-
минание о том, что произошло. Например, мы не 
помним, как находились в утробе матери. Мы также 
не помним, как вышли из утробы матери. Более того, 
большинство из нас также мало что помнит о пер-
вых годах жизни. Почему? В столь юном возрасте 
наш ум ещё многого не пережил. Когда мы перехо-
дим из предыдущих жизней в последующие, меня-
ется очень многое. Из-за этих изменений мы мало 
что помним.

Из книги «Essential Practice», стр. 150



62

Карма

ВОПРОС: 

Можно ли обойти карму? Возможно ли полностью 
пробудиться, не очистив всю карму?

РИНПОЧЕ: 

Нет, невозможно полностью пробудиться, не очи-
стив свою карму. Однако, следуя пути бодхисаттвы, 
мы начинаем пробуждаться и наша карма очищается 
сама собой.

Из книги «Essential Practice», стр. 97



ОБЩИЕ УЧЕНИЯ 
ДХАРМЫ



64

Общие учения Дхармы

ВОПРОС: 

В чём разница между обетами пратимокши и обе-
тами бодхисаттвы?

РИНПОЧЕ: 

Дисциплина пратимокши основана на проявлениях 
тела и речи, поэтому любые свои ошибки можно 
заметить сразу. Но обеты Махаяны в основном каса-
ются ума, поэтому сложнее определить, развивается 
ли дисциплина или ухудшается. Обет Махаяны срав-
нивают с золотой вазой, которую легко повредить, 
но и легко починить. Однако обеты пратимокши 
подобны глиняной вазе, которую легко разбить, но 
невозможно починить.

Из книги «The Tibetan Vinaya: A Guide to Buddhist Conduct», 
стр. 24–25



65

Общие учения Дхармы

ВОПРОС: 

Утверждает ли школа вайбхашика, что неделимые 
частицы и неприводимые моменты имеют одну и ту 
же природу?

РИНПОЧЕ: 

Вайбхашика, или школа Великого Изложения, так не 
считает. Скорее, неделимые частицы – это внешние 
явления, материальные, атомарные частицы. В то 
время как неприводимые моменты сознания – это 
внутренний ум, сияющее, ясное осознание. Эти два 
аспекта находятся во взаимосвязи постигаемого объ-
екта и субъекта, постигающего объект.

Из книги «Distinguishing Dharma and Dharmata», стр. 22



66

Общие учения Дхармы

ВОПРОС: 

Я не понимаю, почему школа «Только-ум» ниже 
школы Срединного пути?

РИНПОЧЕ: 

Как можно определить мировоззрение в терминах 
школы Срединного пути? Как анализ мирских, запу-
танных или ошибочных проявлений и понимание 
того, что запутанные проявления не являются изна-
чально установленными. Слово, которое школа Сре-
динного пути использует для описания отсутствия 
самобытия или собственной природы, – пустота или 
шуньята на санскрите. Таким образом, школа Сре-
динного пути показывает, что все внешние и вну-
тренние явления лишены самобытия. Тем не менее, 
такие явления естественным образом воспринима-
ются умом условно. Демонстрация того, что все явле-
ния лишены самобытия, – это особый принцип школы 
Срединного пути. Тогда как, воззрение школы «Толь-



67

Общие учения Дхармы

ко-ум» заключается в том, что все внешние явления 
являются проявлениями ума.

Из книги «Distinguishing Dharma and Dharmata», стр.24



68

Общие учения Дхармы

ВОПРОС: 

Согласно буддийской точке зрения, если бы не буд-
дист утверждал истинное существование, каким было 
бы его утверждение? Что обязательно содержало бы 
в себе такое утверждение?

РИНПОЧЕ: 

Мы, буддисты, говорим, что все явления не являются 
изначально существующими, и мы утверждаем отсут-
ствие изначальной обусловленности как способ суще-
ствования явлений. Другие утверждают, что явления 
существуют истинно, изначально, посредством своей 
собственной природы, и с этой точки зрения они 
ошибаются. Однако это не означает, что всё, что они 
говорят, бесполезно, поскольку существует множе-
ство представленных и весьма полезных явлений, 
таких как упайя, методы, полезные во многих отно-
шениях.

Однако с точки зрения утверждения «я», которого 
на самом деле не существует, и утверждения истин-



69

Общие учения Дхармы

ного существования, которого на самом деле явления 
лишены, они ошибаются.

Из книги «Distinguishing Dharma and Dharmata», стр. 38



70

Общие учения Дхармы

ВОПРОС: 

Что означает утверждение, что нечто существует 
вовне?

РИНПОЧЕ: 

То, что нечто существует вовне, означает, что это не 
просто проявление для нашего собственного ума и 
не просто аспект нашего собственного ума, но нечто 
иное, чем наш ум. Оно существует отдельно от него. 
Буддисты в целом – и здесь мы особенно говорим о 
школе «Только-ум», которая утверждает, что явле-
ния – это просто ум, и особенно в разделе школы 
Срединного пути, называемом «пустота от другого» 
(шэн тонг), – говорят, что явления не существуют 
отдельно от нашего собственного ума. Они не суще-
ствуют где-то ещё, сепаратно. Однако люди склонны 
думать, что именно это так. 

Несмотря на то, что мы полагаем, что явления 
существуют отдельно от нашего собственного ума, 
на самом деле этого не так. Если станем искать явле-
ния где-то ещё, мы их не найдём. Причина, по кото-



71

Общие учения Дхармы

рой мы их не находим, заключается в том, что их не 
существует.

Из книги «Distinguishing Dharma and Dharmata», стр. 38



72

Общие учения Дхармы

ВОПРОС: 

Я не понимаю, что подразумевается под существо-
ванием множества различных вселенных?

РИНПОЧЕ: 

В буддийской традиции говорится о существовании 
множества других вселенных, в которых обитают 
другие будды, другие просветлённые существа. Неко-
торые из них учат Дхарме, а некоторые – нет, и в 
тексте говорится, что мы просим тех будд, которые 
не учат Дхарме, учить всех живых существ.

Из книги «A Guide to the Bodhisattva’s Way of Life»,  
стр. 43



73

Общие учения Дхармы

ВОПРОС: 

Что такое архат?

РИНПОЧЕ: 

Архаты – это те, кто покорили свои беспокоящие 
эмоции, поэтому в тибетском языке их называют даг 
дампа, что означает «покорённые враги». Однако 
способы преодоления, прекращения и устранения 
беспокоящих эмоций у архатов и бодхисаттв разли-
чаются. Архаты постигают знание о том, что корень 
всех страданий – цепляние за свою личность, поэ-
тому они медитируют на отсутствие эгоизма у лич-
ности. Бодхисаттвы медитируют на знании пустоты 
всех явлений.

Из книги «A Guide to the Bodhisattva’s Way of Life»,  
стр. 158



74

Общие учения Дхармы

ВОПРОС: 

Разве здесь нет некой проблемы двойственности, 
когда ум постоянно функционирует, а тело иногда 
останавливается?

РИНПОЧЕ: 

На самом деле, это не проблема, потому что речь 
идёт не об уничтожении тела, а лишь о разрыве связи 
между телом и умом. Когда покидаем тело, а ум про-
должится в будущую жизнь, тело остаётся лишь мате-
рией. Его можно кремировать, но даже в этом случае 
останется пепел. Этот пепел можно развеять по земле, 
и он продолжит существовать как физическое явле-
ние.

Из книги «The Open Door to Emptiness», стр. 71



75

Общие учения Дхармы

ВОПРОС: 

Ум и тело – это разные категории?

РИНПОЧЕ: 

Да, тело воспринимается в обычных физических тер-
минах. Можно его почувствовать, потрогать и так 
далее. Ум же физически не воспринимаем. В насто-
ящий момент тело и ум существуют одновременно, 
но даже сейчас они совершенно различимы.

Из книги «The Open Door to Emptiness», стр. 72



76

Общие учения Дхармы

ВОПРОС: 

Когда и как ум переходит из мёртвого тела в новое? 
Происходит ли это в момент зачатия?

РИНПОЧЕ: 

Обычно тело поражает болезнь, из-за которой ум 
больше не может быть к нему привязан. Ум покидает 
тело и наступает смерть. Тело разрушается. После 
чего, иногда очень быстро, а иногда спустя какое-то 
времени, ум начинает воспринимать другое тело, 
отождествляет себя с этим телом как со «своим 
телом» и таким образом формирует привязанность 
к нему. Это отношение привязанности и есть тот 
смысл, в котором разум и тело соединены.

Из книги «The Open Door to Emptiness», стр. 72



77

Общие учения Дхармы

ВОПРОС: 

Я слышал, что перед трёхлетним ретритом необхо-
димо завершить практику нёндро, а также, что это 
необязательно. Что верно?

РИНПОЧЕ: 

Обычно практика нёндро выполняется во время 
трёхлетнего ретрита. Поэтому, если выполнить её 
заранее, то хорошо. Если нет, то выполняют её во 
время ретрита.

Из книги «Looking Directly at Mind: The Moonlight of 
Mahamudra», стр. 119



78

Общие учения Дхармы

ВОПРОС: 

А что насчёт живых существ в высших мирах? Что 
мешает им слушать и практиковать Дхарму?

РИНПОЧЕ: 

Они чувствуют себя слишком комфортно и не спо-
собны испытывать уныние от циклического суще-
ствования, поэтому у них не возникает желания войти 
в Дхарму. Именно поэтому у них нет возможности 
практиковать Дхарму.

Из книги «Essential Practice», стр. 17–18



79

Общие учения Дхармы

ВОПРОС: 

Исключает ли буддийский путь все остальные? Если 
принимают обеты прибежища, то исключают ли 
практику всех других традиций?

РИНПОЧЕ: 

Принятие обетов прибежища не требует от нас отказа 
от всех других традиций Дхармы. Также нельзя ска-
зать, что мы не отказываемся ни от одной из них. 
Мы отказываемся от всего, что противоречит буд-
дийской традиции и не отказываемся от того, что не 
противоречит ей, например, от добрых деяний. Мы 
не можем однозначно сказать, что отказались от всех 
других традиций Дхармы, приняв прибежище в буд-
дийской Дхарме. Но также не можем однозначно 
сказать, что мы не отказались от других традиций 
Дхармы. Это зависит от их индивидуального, вну-
треннего смысла.

Из книги «Essential Practice», стр. 27



80

Общие учения Дхармы

ВОПРОС: 

Существуют ли циклическое существование и нирвана 
изначально?

РИНПОЧЕ: 

Циклическое существование и нирвана присутствуют 
с безначального времени. Нирвана присутствует как 
фактор истины. Циклическое существование при-
сутствует как фактор заблуждения. Они различаются 
тем, что одно истинно, а другое – нет, но не разли-
чаются во времени.

Из книги «Essential Practice», стр. 73



81

Общие учения Дхармы

ВОПРОС: 

В чём разница между счастьем и радостью?

РИНПОЧЕ: 

Когда мы любим других, то хотим, чтобы они были 
счастливы. Когда они счастливы, мы чувствуем 
радость.

Из книги «Essential Practice», стр. 112



82

Общие учения Дхармы

ВОПРОС: 

Как мы определяем причины в целом?

РИНПОЧЕ: 

Причины определяются в соответствии со следстви-
ями. При наличии явления её следствие возникает, 
а при её отсутствии – не возникает, т.е., первое можно 
считать причиной второго. В трактатах о достовер-
ном познании дано определение причины: «При 
наличии возникает, а при отсутствии не возникает». 
У некоторых явлений существует множество причин; 
причины и условия должны соединиться, прежде чем 
возникнуть. Если причины и условия неполны, то 
явление не возникнет. С этой точки зрения, они счи-
таются её причинами.

Из книги «Essential Practice», стр. 113



83

Общие учения Дхармы

ВОПРОС: 

Каковы стадии любви и радости? Что это за опыт?

РИНПОЧЕ: 

Когда любите кого-то, то хотите, чтобы этот человек 
был счастлив и у него были причины счастья, и наде-
етесь, что он или она их обретёт. Если счастье или 
его причины приходят к человеку благодаря нашим 
усилиям, то испытываем радость от того, что помогли. 
Если человек способен отделаться от страданий и их 
причин, или если он, несмотря на то, что не может 
отделаться от страданий в данный момент, тем не 
менее способен хотя бы на немного отбросить при-
чины страданий, то мы также испытываем радость 
от того, что помогли и сделали что-то стоящее.

Из книги «Essential Practice», стр. 114



84

Общие учения Дхармы

ВОПРОС: 

Есть ли средство от гордыни, кроме простираний?

РИНПОЧЕ: 

Существует множество противоядий от гордыни, 
как и от всех других омрачений. Можно размышлять 
о недостатках гордыни, её недостатках и преимуще-
ствах отказа от неё. Кроме того, если послушать исто-
рии об освобождении будд, бодхисаттв и великих 
учёных, а затем посмотрим на свои собственные 
качества, то подумаем: «У меня ведь нет столько бла-
гих качеств?» Что подорвёт нашу гордыню. В прак-
тике простираний гордыня отбрасывается в зависи-
мости от физических усилий, что делает её благот-
ворной и для ума.

Из книги «Essential Practice», стр. 139



85

Общие учения Дхармы

ВОПРОС: 

Как соединить знание с трансцендентными действи-
ями? Если у нас недостаточно знаний, не сможем ли 
мы практиковать трансцендентные действия?

РИНПОЧЕ: 

Мы можем практиковать шесть трансцендентных 
действий. Хотя у некоторых людей больше знаний, 
а у других меньше, всё меняется в течение жизни. 
Знание может умножатся, а может и уменьшаться. 
Те, кто обладает большими знаниями, могут не доро-
жить ими и, таким образом, утерять их. Те, у кого 
мало знаний, могут искать и обрести великое знание. 
Знание может меняться, что зависит от нашего инте-
реса и практики. Если у нас есть интерес и мы вопло-
щаем то, чему учимся, в свой опыт, то наше знание 
будет увеличиваться. Если у нас нет интереса и мы 
не воплощаем учение в опыт, то знание, вероятно, не 
может увеличиваться. Всё зависит от усилий и инте-
реса человека.

Из книги «Essential Practice», стр. 178



86

Общие учения Дхармы

ВОПРОС: 

Способны ли люди практиковать Дхарму?

РИНПОЧЕ: 

Да, способны, потому что обрели драгоценное чело-
веческое рождение. В шести мирах бытия – богов, 
полубогов, людей, животных, голодных духов и 
существ ада – только люди способны по-настоящему 
практиковать Дхарму. Это обусловлено нашим дра-
гоценным человеческим рождением со всеми его 
свободами и преимуществами. Другие живые суще-
ства, такие как животные, не обладают такими же 
прекрасными возможностями, как мы. Мы не только 
способны практиковать Дхарму, но и наша повсед-
невная жизнь более развита, чем у существ в других 
мирах.

Из книги «Жить в счастье: практическое руководство для 
практикующих старшего возраста», стр. 27



87

Общие учения Дхармы

ВОПРОС: 

Кто знает, когда я умру и стану трупом?

РИНПОЧЕ: 

Трудно предсказать, когда мы умрём. Это может 
произойти через месяцы или годы. Мы не можем 
знать этого наверняка. Когда умираем, тело превра-
щается в безжизненный труп. Мы очень бережно 
заботимся о своих телах при жизни, украшая их кра-
сивыми одеждами и питаем вкусной едой. Но когда 
умираем, они становятся просто трупами. В момент 
смерти единственное, что приносит нам пользу, – 
это Дхарма.

Из книги «Жить в счастье: практическое руководство для 
практикующих старшего возраста», стр. 33



88

Общие учения Дхармы

ВОПРОС: 

Обычно наш ум цепляется за собственное «я», и это 
называется цеплянием за себя. Что заставляет нас 
чувствовать себя по-настоящему важными, чувство-
вать, что мы должны стать счастливее других. Неверно 
ли так думать?

РИНПОЧЕ: 

В таком мышлении нет ничего плохого. Однако, если 
пользоваться чужими интересами ради собственного 
счастья, то будем единственными, кто будет счаст-
лив, в то время как другие будут страдать. Построе-
ние собственного счастья на чужой боли противо-
речит практике любящей доброты и сострадания.

Из книги «Жить в счастье: практическое руководство для 
практикующих старшего возраста», стр. 35–36



89

Общие учения Дхармы

ВОПРОС: 

Почему мы включаем имя Ченрезиг в шестислого-
вую мантру?

РИНПОЧЕ: 

Обычно мы зовем человека по имени, если призы-
ваем его нам помочь. Точно так же, когда просим 
помощи и благословения у Ченрезиг, мы повторяем 
его имя во время молитвы.

Из книги «Жить в счастье: практическое руководство для 
практикующих старшего возраста», стр. 40



ТРЕНИРОВКА УМА



91

Тренировка ума

ВОПРОС: 

Одним из аспектов буддийской практики, привле-
кающим в последнее время на Западе всё больше 
внимания, является социальная активность, направ-
ленная на распространение практики в обществе и 
внесение позитивных изменений. Растёт интерес к 
социально активным аспектам перехода от медита-
ции к обществу и внесения позитивных изменений. 
Некоторые наставления по тренировке ума можно 
интерпретировать как своего рода отказ от социаль-
ной активности, чтобы лишить других возможности 
и пользы практики Дхармы.

РИНПОЧЕ: 

Если бы все практиковали наставления по трени-
ровке ума, это было бы действительно полезно для 
всех, включая общество в целом. Например, это 
полезно как для самого человека, так и для всех 
вокруг. Тренировка ума очень полезна как для отдель-
ных людей, так и для обществ в целом.

Из книги «The Seven Points of Mind Training», стр. 21 



92

Тренировка ума

ВОПРОС: 

У меня есть вопрос о «передаче и получении». Когда 
принимаем негатив от других, что с ним нужно делать? 
Растворять ли его в пустоте или в земле?

РИНПОЧЕ: 

В учении говорится, что нужно просто представлять, 
как все не добродетели и страдания растворяются в 
нас, и больше ничего. Но есть и другой, особый спо-
соб, когда мы визуализируем себя Ченрезигом с белой 
буквой ХРИ в сердце. Эта буква ХРИ имеет природу 
пламени. Когда визуализируем, что принимаем на 
себя все страдания и не добродетели всех существ, 
то визуализируем её как чёрное облако, которое при-
ближается к нам, проникает через нос и спускается 
в сердечный центр, где ХРИ сжигает её. Таким обра-
зом, все страдания и не добродетели всех существ 
сгорают. 

Когда посылаем всю свою добродетель и благо-
получие, мы визуализируем, что они выходят в виде 
белого тумана, который распространяется на всех 



93

Тренировка ума

живых существ, и они становятся абсолютно чисты-
ми и наделенными великим счастьем.

Из книги «The Seven Points of Mind Training», стр. 54



94

Тренировка ума

ВОПРОС: 

Если сталкиваемся с гневным человеком, действи-
тельно желающим нас уничтожить, какой наиболее 
эффективный способ справиться с такой проблемой? 
Что лучше: практика Тары, практика передачи и полу-
чения или практика гневного защитника?

РИНПОЧЕ: 

Независимо от того, практикуете ли Тару или прак-
тику защитника, результат будет тем же. Самая полез-
ная практика – это практика передачи и получения 
и практика терпения. Иногда не хватает терпения, и 
в таком случае лучше всего держаться от такого чело-
века подальше. Если враждебность настолько сильна, 
что при виде этого человека она только усиливается, 
и ничего хорошего из этого не выйдет. В такой ситу-
ации лучше всего просто держаться подальше от 
этого человека или ситуации, и чем быстрее вы забу-
дете о ней, тем лучше.

Из книги «The Seven Points of Mind Training», стр. 55



95

Тренировка ума

ВОПРОС: 

Вы сказали, что если я умру в умиротворённом состо-
янии ума, то и следующее рождение будет умиро-
творённым, но учения о бардо говорят, что лучше 
всего достичь освобождения.

РИНПОЧЕ: 

Если у Вас действительно крепкая основа медитации, 
то, конечно, лучше всего достичь освобождения в 
момент смерти. Но если Вы не способны к этому глу-
бочайшему виду медитации, лучшее, что можно сде-
лать, – это постепенно подниматься до уровня, где 
Вы сможете тренироваться, чтобы достичь этого.

Из книги «The Seven Points of Mind Training», стр. 92



96

Тренировка ума

ВОПРОС: 

Ринпоче, в медитации у меня был опыт наблюдения 
за мыслями в состоянии покоя и происходящего, не 
видя никакой субстанции. Однако, похоже, я испы-
тываю нечто, что трудно объяснить. Это даже не 
чувство, и не мысль. Это кажется чем-то почти нео-
сязаемым, вроде раздражения или чего-то тяжёлого, 
что, кажется, не покидает меня. Кажется, оно просто 
остаётся там. Я продолжаю смотреть и не знаю, нужно 
ли мне просто смотреть ещё, но оно, кажется, при-
сутствует постоянно.

РИНПОЧЕ: 

Возможно, вы просто ещё не привыкли смотреть 
таким образом, и по мере того, как привыкните, чув-
ство раздражения, дискомфорта или тяжёлого, непре-
ходящего присутствия будет проявляться.

Из книги «The Ninth Gyalwang Karmapa’s Pointing Out the 
Dharmakaya», стр. 125



УЧЕНИЯ  
БУДДЫ МЕДИЦИНЫ 



98

Учения Будды Медицины

ВОПРОС: 

Есть ли у Будды медицины спутница, и если да, то 
как её зовут?

РИНПОЧЕ: 

В данном случае, поскольку он визуализируется в 
форме высшей нирманакаи, у него её нет. Возможны 
случаи, когда он визуализируется в форме самбхога-
каи со спутницей, чтобы обозначить единство упайи 
и праджни. Это возможно, но я не могу вспомнить 
ни одного примера, поэтому не могу сказать, как 
зовут его спутницу.

Из книги «Medicine Buddha Teachings», стр. 41



99

Учения Будды Медицины

ВОПРОС: 

При повторении мантры в конце практики, фокуси-
руем ли мы внимание преимущественно на себе и 
мантре в сердце или чередуем внимание между Буд-
дой перед собой и в себе? 

РИНПОЧЕ: 

Применяйте оба метода. Визуализируете семенной 
слог и гирлянду мантры в сердце как в себе, так и в 
визуализации перед собой. В обоих случаях иденти-
фицируйте слог, как воплощение мудрости или ума 
божества. Затем представляйте, что лучи света исхо-
дят от семенного слога и гирлянды мантры в сердце 
визуализации в себе. Эти лучи света проникают в 
сердца божеств при визуализации перед собой, про-
буждая их сострадание, вызывая лучи света, исходя-
щие из визуализации перед собой и рассеивающие 
болезни и страдания всех существ.

Из книги «Medicine Buddha Teachings», стр. 42



100

Учения Будды Медицины

ВОПРОС: 

У меня не получается одновременно визуализиро-
вать Будду медицины перед собой и в себе. Стоит ли 
чередовать их? Стоит ли мне какое-то время визуа-
лизировать Будду перед собой, а затем вернуться к 
визуализации в себе на какое-то время? 

РИНПОЧЕ: 

Ничего страшного. Вы можете переключаться между 
двумя стадиями. 

УЧЕНИК: 

Быстро или медленно, или как? 

РИНПОЧЕ: 

Лучше всего переключаться между ними так часто, 
как Вам удобно.

Из книги «Medicine Buddha Teachings», стр. 42



101

Учения Будды Медицины

ВОПРОС: 

Ринпоче, имеет ли эта садхана какое-либо особое 
значение для вас? Имеет ли она особое значение для 
линии Трангу?

РИНПОЧЕ: 

Для меня или моего монастыря это не имеет особого 
значения, за исключением того, что это одна из трёх 
практик Будды медицины, которые обычно выпол-
няются в традиции Кагью в целом. Существует прак-
тика длинная, средняя и эта, короткая. Мы практи-
куем её, потому что она краткая.

Из книги «Medicine Buddha Teachings», стр. 42



102

Учения Будды Медицины

ВОПРОС: 

Ринпоче, есть ли особое значение у света, исходя-
щего из восточных миров будд?

РИНПОЧЕ: 

В «Сутрах Будды медицины» Будда описал их миры. 
Главное царство главного Будды медицины и другие 
миры сопутствующих будд описываются как нахо-
дящиеся на востоке.

Из книги «Medicine Buddha Teachings», стр. 43



103

Учения Будды Медицины

ВОПРОС: 

Во время повторения мантры, когда мы визуализи-
руем свет, исходящий во вселенную, включает ли он 
всё вокруг? Камни, деревья, стулья и здания?

РИНПОЧЕ: 

Именно так. Сначала, до зарождения божества, вы 
очищаете своё восприятие всей вселенной, визуали-
зируя, как всё растворяется в пустоте. Теоретически, 
с этого момента вся не чистота исчезает. Но когда 
доходите до повторения основной мантры, вы можете 
обновить это очищение, снова вспоминая нечистые 
проявления и очищая их лучами света, исходящими 
из сердца божества.

Из книги «Medicine Buddha Teachings», стр. 43–44



104

Учения Будды Медицины

ВОПРОС: 

Ринпоче, в других практиках визуализации иногда 
возникает ощущение, будто видим своего коренного 
учителя в форме этого божества. Есть ли что-то 
подобное в этой практике?

РИНПОЧЕ: 

Да, вполне уместно отождествлять визуализацию 
перед собой со своим коренным гуру. Люди отно-
сятся к визуализации перед собой немного по-раз-
ному. Если они чувствуют особую преданность Будде 
медицины, то они, прежде всего, будут думать о визу-
ализации перед собой как о самом Будде медицины. 
Но они также могут думать о визуализации перед 
собой как о, по сути, своём коренном гуру.

Из книги «Medicine Buddha Teachings», стр. 44



105

Учения Будды Медицины

ВОПРОС: 

Лучше ли использовать мантру Будды медицины для 
умирающих животных, а как быть с животными, 
которые умерли совсем недавно, возможно, внезапно?

РИНПОЧЕ: 

Мантра тоже принесёт пользу недавно умершему 
животному. Конечно, она будет наиболее эффективна, 
если её читать непосредственно перед смертью. Но 
она принесёт пользу и после смерти животного.

Из книги «Medicine Buddha Teachings», стр. 74



106

Учения Будды Медицины

ВОПРОС: 

Не могли бы вы объяснить визуализацию для крат-
кой или сжатой практики Будды медицины?

РИНПОЧЕ: 

Существует два способа. Один из них – обратиться 
к Будде медицины с молитвой, воздавая ему почте-
ние и представляя, что он действительно присут-
ствует перед вами, и визуализировать его, вспоминая 
его облик, цвет, атрибуты, во что он одет и так далее. 
Другой, не менее действенный способ – думать, что 
воздаёте ему почтение, где бы он ни находился, и в 
этом случае вообще не нужно его визуализировать.

Из книги «Medicine Buddha Teachings», стр. 74–75



107

Учения Будды Медицины

ВОПРОС: 

При нисхождении благословений тела, речи и ума, 
проникают ли они непосредственно в три центра, 
или же они проникают в тело в целом? 

РИНПОЧЕ: 

В случае практики садханы и повторения мантры, 
когда благословения трёх врат божества растворя-
ются в вас, то вы можете представить, что они рас-
творяются в целом во всём вашем теле, по всему телу, 
не уточняя, растворяются ли они в голове или других 
центрах. В случае абхишеки [посвящения] они рас-
творяются в определённых частях вашего тела. 

Из книги «Medicine Buddha Teachings», стр. 75–76



108

Учения Будды Медицины

ВОПРОС: 

Не могли бы Вы подробнее рассказать о последова-
тельности практики с точки зрения визуализации 
маленького Будды медицины в определённой части 
тела или в телах других людей? И можно ли так делать 
вне формальной практики? 

РИНПОЧЕ: 

Вы можете выполнять практику применения, визу-
ализируя маленького Будду медицины в определён-
ной части своего тела или тела другого человека, как 
во время формальной практики садханы, во время 
чтения мантры, так и после медитации в любое удоб-
ное для вас время. 

Из книги «Medicine Buddha Teachings», стр. 76



109

Учения Будды Медицины

ВОПРОС: 

Ринпоче, я хотел бы узнать, уместно ли практиковать 
Будду медицины в группе, включая тех, кто не полу-
чил посвящения. И уместно ли выполнять короткую 
практику Махакалы по сборнику песнопений само-
стоятельно дома?

РИНПОЧЕ: 

Что касается первого вопроса, то любой может прак-
тиковать Будду медицины, независимо от того, есть 
ли у него посвящение или нет. По- поводу второго 
вопроса, то, если есть стойкая вера в краткую прак-
тику Махакалы, то, безусловно, можно выполнять её 
дома.

Из книги «Medicine Buddha Teachings», стр. 94



110

Учения Будды Медицины

ВОПРОС: 

Ринпоче, когда я прихожу домой и говорю родным 
и друзьям, что был на ретрите Будды медицины, а 
они спрашивают меня, кто или что такое Будда меди-
цины, я не знаю, что им ответить. Я хочу дать объ-
яснение, которое принесёт им пользу, и хотя я знаю, 
что рассказ о Будде медицины поможет им, я не хочу 
сразу же оттолкнуть их. Не могли бы Вы дать крат-
кий ответ простым языком? 

РИНПОЧЕ: 

Наверное, удобнее всего рассказать своей семье, что 
вас обучали практиковать форму медитации, при-
званную привести к физическому здоровью и осво-
бождению от болезней, и на этом всё.

Из книги «Medicine Buddha Teachings», стр. 133



БАРДО



112

Бардо

ВОПРОС: 

Если человек ничего не знает о буддизме, сможет ли 
он распознать бардо?

РИНПОЧЕ: 

Неизбежно возникнут трудности, если человек не 
создал в себе отпечаток узнавания божеств. Но если 
текст бардо читать умирающему, это принесёт пользу.

Из книги «An Overview of the Bardo Teachings», стр. 38



113

Бардо

ВОПРОС: 

Похожи ли внешний вид тела и речь человека в бардо 
на то, что было в предыдущей жизни? Сохраняют ли 
они тот же облик или характеристики?

РИНПОЧЕ: 

Существуют различные объяснения данного вопроса, 
но наиболее распространённое заключается в том, 
что бардо длится семь недель, и в течение первых 
трёх недель тело принимает форму тела, которое 
было в предыдущей жизни; на четвёртой неделе оно 
представляет собой смесь внешнего вида тела, кото-
рое было в предыдущей жизни, и того, которое будет 
в следующей жизни; а в течение последних трёх недель 
оно обычно принимает форму тела, которое будет в 
следующей жизни.

Из книги «An Overview of the Bardo Teachings», стр. 31



114

Бардо

ВОПРОС: 

Если человек умирает под действием сильнодейству-
ющих обезболивающих, как это повлияет на его пере-
живание бардо?

РИНПОЧЕ: 

Что ж, лекарства, вероятно, помешают осознать этапы 
растворения в бардо умирания, но в их кульминации 
ум и тело разделятся, хотя ум в какой-то мере всё 
ещё обитает в теле. Таким образом, с этого момента 
ум больше не будет подвержен влиянию лекарств.

Из книги «An Overview of the Bardo Teachings», стр. 32



115

Бардо

ВОПРОС: 

Ринпоче, в какой момент сознание фактически вхо-
дит в тело? При зачатии или при рождении?

РИНПОЧЕ: 

Как объясняется в традиционных текстах, для зарожде-
ния плода необходимы три фактора: соединение 
спермы, яйцеклетки и сознания существа бардо. Если 
нет совпадения всех трех, то плод не сформируется. 
Таким образом, если сознание отсутствует с самого 
начала, то, согласно текстам, простое соединение 
спермы и яйцеклетки не создает плод. Считается, 
что сознание зарождается с самого начала.

Из книги «An Overview of the Bardo Teachings», стр. 32–33



116

Бардо

ВОПРОС: 

Существует ли максимальный период времени между 
жизнями или между смертью и перерождением?

РИНПОЧЕ: 

Обычно принято считать, что для большинства 
существ после смерти проходит не более сорока 
девяти дней, прежде чем они перерождаются. Однако 
это правило не абсолютно. Например, считается, что 
существа, особенно привязанные к обстоятельствам 
своей предыдущей жизни, могут в этом состоянии 
некоторое время продолжать блуждать в бардо, испы-
тывая сильнейшие страдания.

Из книги «An Overview of the Bardo Teachings», стр. 33



117

Бардо

ВОПРОС: 

Вы говорили о мирных и гневных божествах. Боль-
шинство западных людей не знают об их существо-
вании. Можно ли распознать страх, гнев и гневные 
проявления в бардо?

РИНПОЧЕ: 

Именно поэтому Трунгпа Ринпоче распорядился 
перевести, напечатать и распространить повсюду 
«Тибетскую книгу мёртвых». Она очень полезна для 
знакомства людей с бардо.

Из книги «An Overview of the Bardo Teachings», стр. 31



118

Бардо

ВОПРОС: 

Ринпоче сказал, что в бардо становления состояние, 
сопровождающее перерождение женщиной, напри-
мер, заключается в тяготении к отцу и отвращении 
к матери. Но является ли это определённым или 
непреложным? Потому что я, например, не испыты-
ваю подобных реакций.

РИНПОЧЕ: 

На самом деле, это относится к тому, что происхо-
дит в бардо, а не к тому, что происходит в последу-
ющей жизни. В момент, когда порождается такая 
привязанность и отвращение, вы не воспринимаете 
этих двух людей как родителей. Они ещё не ваши 
родители. Фактически, вы не видите самих людей. 
Вы реагируете на восприятие спермы и яйцеклетки. 
Реальное эмоциональное состояние, которое возни-
кает, – это желание сексуального возбуждения, свя-
занное с вовлечением в две субстанции: сперму и 
яйцеклетку. 



119

Бардо

Вы воспринимаете сперму как мужскую, а яйце-
клетку – как женскую, и на этой основе реагируете 
на них тем или иным образом. Чувства привязанно-
сти и отвращения на самом деле направлены не на 
личности ваших будущих родителей, а на вещества, 
из которых состоит ваше тело.

Из книги «An Overview of the Bardo Teachings», стр. 34



120

Бардо

ВОПРОС: 

Нужно ли находиться в непосредственной близости 
от тела, когда читают наставления по бардо для дру-
гих?

РИНПОЧЕ: 

Да, лучше так, потому что сознание умершего воз-
вращается в тело, чтобы быть рядом с семьёй и друзь-
ями. Поэтому полезно читать наставления по бардо 
рядом с местом, куда возвращается сознание. Если 
умерший был другом, сознание придёт к нему и поду-
мает: «Мой друг читает молитву для меня». Поэтому 
можно читать текст у себя дома, потому что сознание 
будет притягиваться к другу.

Из книги «An Overview of the Bardo Teachings», стр. 36



121

Бардо

ВОПРОС: 

Если человек осознаёт всё в медитации, нужно ли 
ему знать всех божеств, чтобы распознать их?

РИНПОЧЕ: 

Практикующий медитацию может не знать божеств 
бардо, но его ум будет устойчивым, поэтому в бардо 
он обретёт покой и устойчивость ума и сможет рас-
познавать явления как свои собственные проявле-
ния. Он обретёт это понимание. Если человек смо-
жет распознать божества по отдельности и сможет 
слиться с ними или молиться о перерождении в мире 
Будды, что будет очень полезно. 

Из книги «An Overview of the Bardo Teachings», стр. 36



122

Бардо

ВОПРОС: 

Я не совсем понимаю, что такое бардо-йога?

РИНПОЧЕ: 

Среди шести йог Наропы есть йога-бардо и -пова, 
«перенос сознания в момент смерти». В первой прак-
тике медитируют на явлениях, возникающих в бардо. 
В практике пова медитируют не на божествах, а 
только на общие явлениях, возникающих в бардо. 
Такая практика выполняется для того, чтобы распоз-
нать в себе высшую ясность и мудрость, которые 
иногда проявляются в бардо, поэтому практика пред-
назначена для того, чтобы распознать их, когда они 
проявляются.

Из книги «An Overview of the Bardo Teachings», стр. 39



123

Бардо

ВОПРОС: 

Мне не совсем понятно, что происходит в первый 
день в бардо, когда есть выбор следовать за мягким 
или сильным светом, в зависимости от своих дей-
ствий. Существует ли второй шанс на второй день 
следовать за другим светом?

РИНПОЧЕ: 

Если человек распознает свет в первый день, то будет 
полезно, и он не совершит ошибки на второй день, 
но будет продолжать распознавать основные источ-
ники света. В то же время, ошибку можно совершить 
в первый день, но не во второй.

Из книги «An Overview of the Bardo Teachings», стр. 39



124

Бардо

ВОПРОС: 

Кто передал учения о бардо и где они были впервые 
явлены? От исторического Будды или из тибетской 
традиции?

РИНПОЧЕ: 

Это тибетские учения, но их источник - в тантрах. В 
тантрах находят сорок два мирных и пятьдесят восемь 
гневных божеств. Хотя в тантрах это учение дано не 
полностью, но можно узнать божества в конкретных 
тантрах и узнать их атрибуты, а также всё содержа-
ние учения. Так учил Будда.

Из книги «An Overview of the Bardo Teachings», стр. 41



125

Бардо

ВОПРОС: 

Означает ли ослабление эго мирную смерть?

РИНПОЧЕ: 

Расслабленное и умиротворённое состояние ума спо-
собствует легкой смерти. Что в первую очередь обу-
словлено кармой, определёнными обстоятельствами 
и особенностями болезни, которые могут вызвать 
трудности или же их отсутствие при смерти. Многие 
люди испытывают трудности в момент смерти, испы-
тывая сильный гнев, желание и печаль, в то время 
как другие – нет. Хорошая смерть – мирная и без 
тревожащих обстоятельств.

Из книги «An Overview of the Bardo Teachings», стр. 41



126

Бардо

ВОПРОС: 

Ринпоче, первое бардо начинается с момента зача-
тия или с рождения?

РИНПОЧЕ: 

В общем и целом, бардо начинается с момента рожде-
ния и продолжается до момента смерти, особенно в 
контексте практик, которые может выполнять живу-
щий в человеческом теле.

Из книги «Journey of the Mind: Teachings on Bardo»,  
стр. 10–11



127

Бардо

ВОПРОС: 

Похожи ли внешний вид тела и речи человека в бардо 
на тот, что были в предыдущей жизни? Сохраняют 
ли они тот же облик или характеристики?

РИНПОЧЕ: 

Существуют различные объяснения данного вопроса, 
но наиболее распространённое заключается в том, 
что бардо длится семь недель, в течение первых трёх 
недель тело принимает форму тела, которое было в 
предыдущей жизни. На четвёртой неделе оно пред-
ставляет собой смесь внешнего вида тела, которое 
было в предыдущей жизни, и того, которое будет в 
следующей жизни. Затем, в течение последних трёх 
недель, оно обычно принимает форму тела, которое 
будет в следующей жизни.

Из книги «Journey of the Mind: Teachings on Bardo», стр. 11



128

Бардо

ВОПРОС: 

Может ли в состояниях глубокой медитации душа 
выйти из тела?

РИНПОЧЕ: 

Есть такие практики медитации.

Из книги «Journey of the Mind: Teachings on Bardo»,  
стр. 11–12



129

Бардо

ВОПРОС: 

Ринпоче, может ли варьироваться время, необходи-
мое для растворения элементов друг в друге?

РИНПОЧЕ: 

Не более двух-трех дней. Обычно процесс растворе-
ния происходит в течение одного дня. В случае вне-
запной смерти ситуация иная. Всё происходит крайне 
быстро. На самом деле, невозможно говорить о 
какой-то определённой последовательности.

Из книги «Journey of the Mind: Teachings on Bardo», стр. 25



130

Бардо

ВОПРОС: 

Если узнаём о смерти друга, но не находимся рядом 
с ним, следует ли читать наставления после его смерти, 
и если да, то поможет ли это ему?

РИНПОЧЕ: 

Да, безусловно, окажет большую помощь человеку, 
потому что после смерти, когда он приходит в созна-
ние в бардо, его сознание обладает чудесной способ-
ностью путешествовать и стремится вернуться к тем, 
к кому был наиболее привязан. Поэтому, если вы 
были другом умершему, то, вероятно, в какой-то 
момент он приблизится к вам. 

Итак, если вы читаете, например, «Великое осво-
бождение посредством слушания в бардо» (тиб., бар-
до тёдол), то, поскольку человек к вам расположен, 
и если у вас есть доброе намерение принести ему 
пользу чтением текстов, он сможет непосредствен-
но ощутить качество вашего намерения. Поэтому он 



131

Бардо

будет чувствовать себя хорошо и будет слушать то, 
что может оказаться ему крайне полезным.

Из книги «Journey of the Mind: Teachings on Bardo», стр. 25



132

Бардо

ВОПРОС: 

Если человек умирает внезапной смертью, продол-
жает ли тело проходить тот же процесс, и сохраня-
ются ли те же признаки?

РИНПОЧЕ: 

О растворении физических элементов в этом случае 
говорить сложно, но, безусловно, конечные стадии 
– прекращение мыслей, связанных с тремя корен-
ными клешами и так далее – обязательно произой-
дут. Однако это может произойти очень быстро.

Из книги «Journey of the Mind: Teachings on Bardo», стр. 25



133

Бардо

ВОПРОС: 

Если умирающий находится без сознания в течение 
нескольких дней или недель перед смертью, как лучше 
всего провести его через процесс умирания, если он 
не может рассказать, что переживает?

РИНПОЧЕ: 

Считается, что когда человек находится в коме перед 
смертью, хотя, конечно, он не может общаться с вами, 
то всё же может слышать и понимать часть того, что 
вы ему говорите. Поэтому всё же стоит попытаться 
донести до него этот процесс растворения и так далее. 
Лучше всего дать ему это руководство мягко и ободря-
юще.

Из книги «Journey of the Mind: Teachings on Bardo»,  
стр. 25–26



134

Бардо

ВОПРОС: 

Не мог бы Ринпоче сказать, почему Ямантаку назы-
вают убийцей владыки смерти, почему эта практика 
полезна и полезна ли она в связи с умиранием?

РИНПОЧЕ: 

Ямантака – гневное божество, а гневным божествам 
обычно дают имена, которые звучат жёстко, поэтому 
Ямантака на санскрите означает убийца владыки 
смерти. Но это не означает, что этот йидам больше 
связан с подготовкой к смерти в опыте бардо, чем 
любой другой.

Из книги «Journey of the Mind: Teachings on Bardo», стр. 28



135

Бардо

ВОПРОС: 

Исходя из Ваших слов, сознание фактически оста-
ётся в прежнем теле до тех пор, пока человек не вой-
дёт в бардо становления. Если это правда, то сколько 
дней оно остаётся в теле после смерти? И если опре-
делённый период, состоит ли он из дней медитации 
или солнечных дней? И, кроме того, сорок девять 
дней, из которых состоит период бардо, учитываются 
ли они в общем количестве дней медитации или в 
солнечных днях?

РИНПОЧЕ: 

Период бардо дхарматы, то есть период между смер-
тью и моментом, когда сознание фактически поки-
дает тело, состоит из дней медитации и, следова-
тельно, полностью зависит от устойчивости ума 
каждого конкретного человека. Но сорока девятид-
невный период состоит из сорока девяти обычных 
или солнечных дней.

Из книги «Journey of the Mind: Teachings on Bardo», стр. 84 



136

Бардо

ВОПРОС: 

Когда мы находимся рядом с умирающим, чем из 
практики мы можем поделиться, а чем не можем?

РИНПОЧЕ: 

Это зависит от каждого конкретного человека. Если 
у умирающего нет сомнений относительно обосно-
ванности практики, если у него нет антипатии к 
Дхарме и к данному аспекту Дхармы, и если это 
никоим образом не расстроит его и не разозлит, то 
вы можете наговаривать ему абсолютно любые тек-
сты учения. Если же человек в силу устоявшихся 
взглядов или по другим причинам невосприимчив к 
практике и отреагирует с антипатией, то вы вряд ли 
сможете ему помочь.

Из книги «Journey of the Mind: Teachings on Bardo», стр. 85



137

Бардо

ВОПРОС: 

Если человек умрёт под действием сильнодейству-
ющих обезболивающих, как это повлияет на его пере-
живание бардо?

РИНПОЧЕ: 

Что ж, лекарства, вероятно, помешают осознать этапы 
растворения в бардо умирания, но в их кульминации 
ум и тело разделятся, хотя ум в какой-то мере всё 
ещё обитает в теле. Таким образом, с этого момента 
ум больше не будет подвержен влиянию лекарств.

Из книги «Journey of the Mind: Teachings on Bardo», стр. 87



138

Бардо

ВОПРОС: 

Если человек не осознаёт светоносный фон в бардо 
дхарматы, как Вы сказали, теряет сознание и напря-
мую переходит к переживанию бардо становления. 
Означает ли это, что при таких обстоятельствах он 
полностью упускает возможность опыта мирных и 
гневных божеств и так далее?

РИНПОЧЕ: 

Вероятно, потеряв сознание, находясь в состоянии 
обморока, он все же может мимолетно видеть этих 
мирных и гневных божеств, а также свет, лучи и так 
далее.

Из книги «Journey of the Mind: Teachings on Bardo», стр. 87



139

Бардо

ВОПРОС: 

Ринпоче, как нам следует обращаться с телом умер-
шего? В нашей стране, по крайней мере, в некоторых 
штатах, принято сразу после объявления смерти 
забирать тело и помещать в морг, где его бальзами-
руют, и, помимо прочего, удаляют всю кровь, что, 
по-видимому, вряд ли помогает человеку, находяще-
муся в бардо. Как нам следует поступать в такой 
ситуации?

РИНПОЧЕ: 

Что ж, есть особый случай, который может иметь 
место и являться исключением – это донорство орга-
нов. Доноры из глубокого сострадания готовы отдать 
части своего тела, например, глаза, почки или печень, 
сразу после смерти. Такие люди, потому что у них 
было такое намерение при жизни, вероятно, не осо-
бенно привязаны к своему телу после смерти. Но, за 
исключением тех, кто сформировал такое намерение 
при жизни, большинство людей склонны быть в той 
или иной степени привязанными к своему телу, и 



140

Бардо

сознание существа в бардо будет по-прежнему счи-
тать мёртвое тело своим и отождествлять себя с ним. 
Поэтому лучше всего, если с телом будут обращаться 
как можно бережнее.

Из книги «Journey of the Mind: Teachings on Bardo», стр. 27 



141

Бардо

ВОПРОС: 

Как узнать, что существует дхармата, которая не 
является просто необычным проявлением?

РИНПОЧЕ: 

Дхармата – это то, что вышло за пределы, превзошло, 
пошло дальше обычного проявления или необычных 
проявлений. Если подойти к этому с точки зрения 
рассуждения, то это происходит через видение того, 
что как обычные, так и необычные проявления не 
установлены, не существуют в том виде, в котором 
они проявляются, то есть, мы обнаруживаем, что их 
природа или их сущность – пустота. С точки зрения 
медитации, если мы смотрим в медитации непосред-
ственно на способ пребывания своего ума и видим 
это, то это не ошибка. В контексте медитации мы 
знаем. Осознание дхарматы – это не возникновение 
какого-либо проявления. Это то, что вышло за его 
пределы.

Из книги «Distinguishing Dharma and Dharmata», стр. 48–49



ПАРАМИТЫ И КЛЕШИ



143

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Не могли бы вы подробнее объяснить разницу между 
праджня и джняна?

РИНПОЧЕ: 

Происхождение терминов джняна и праджня – санс-
критское, которые в тибетском языке переводят как 
йеше и шераб соответственно. До перевода учений 
Будды слово джняна использовалось в санскрите 
просто как «понимание». Однако тибетские учёные 
переводили термин джняна как «очень ясное пони-
мание», добавляя к слогу ше, означающему «мудрость», 
слог йе, означающий «изначальный», что делает 
джняну «полной, абсолютной мудростью». Они 
использовали термин шераб вместо праджня, что 
также означает «понимание», для обозначения мудро-
сти, развиваемой посредством рассуждения и логики. 
Кстати, санскритское слово праджня содержит слог 
пра, означающий «дополнительный», а тибетское 
слово ше содержит слог раб, означающий «высший».

Из книги «A Guide to the Bodhisattva’s Way of Life», стр. 156



144

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Когда мы стабилизируем осознание пустоты, разви-
ваем ли мы праджню или йеше?

РИНПОЧЕ: 

Когда мы постигаем природу пустоты, то развиваем 
праджню. Когда мы выводим свое переживание или 
осознание из медитации, это переживание и есть 
джняна.

Из книги «A Guide to the Bodhisattva’s Way of Life», стр. 157



145

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Не могли бы вы подробнее рассказать о развитии 
джняны?

РИНПОЧЕ: 

Возможно, будет уместнее привести пример. Во-пер-
вых, если человек пытается вырастить цветок, одного 
только семени недостаточно. Необходимо множе-
ство условий, таких как вода, тепло и горшок. Собрав 
всё вместе и посадив семя, мы сможем испытать 
радость развития цветка. В своей практике один опыт 
не может привести к реализации. Нам нужно нака-
пливать заслуги, мудрость и понимание, и, сделав 
это, с преданностью и практикой медитации, усилия 
в медитации, даже без реализации, вместе с нако-
плениями, могут привести к развитию джняны.

Из книги «A Guide to the Bodhisattva’s Way of Life», стр. 157



146

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Не могли бы Вы подробнее рассказать о ясности и 
осознанности ума? 

РИНПОЧЕ: 

Когда говорим, что природа ума одновременно и 
ясна, и осознанна, то имеем в виду практически одно 
и то же. В целом, мы обнаруживаем, что ум пуст, ясен 
и сознателен. Когда исследуем его с помощью раз-
личающего интеллекта (санскр. праджня), а не в тер-
минах медитативного опыта, то обнаруживаем, что 
ум пуст. Имеется в виду, что, когда пытаемся найти 
ум, то не можем его найти, поэтому отсутствие ума 
и есть пустота ума. Когда говорим, что ум обладает 
ясностью или светоносностью (тиб. сальва), то имеем 
в виду, что ум может знать, чувствовать и пережи-
вать. 

Он не подобен камню или мёртвому объекту, поэ-
тому ясный аспект ума, по сути, очень близок к сле-



147

Парамиты и клеши

дующему аспекту – сознанию или осознанности, то 
есть он может знать вещи, чувствовать их и понимать.

Из книги «The Middle-Way Meditation Instructions», стр. 93



148

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Мне кажется, что слово «пустота» вызывает у нас, 
западных людей, множество проблем в понимании. 
Когда я слышу слово «пустота», оно означает ничто. 
Разве пустота внутренней природы не означает выход 
за пределы двойственности субъекта и объекта?

РИНПОЧЕ: 

Да. Определение слова не имеет большого значения. 
Суть в том, чтобы преодолеть сильную фиксацию на 
концептуализации. Когда говорят, что вещи пусты, 
это означает, что вещи не существуют такими, какими 
они кажутся. Необходимо разрушить именно фик-
сацию на них. Как я уже говорил, пустота не означает 
пустоту пространства. Это не мёртвая пустота, но 
пустота, которая является подходящим условием для 
проявления всего. Возможность для того, чтобы всё 
произошло.

Из книги «Looking Directly at Mind: The Moonlight of 
Mahamudra», стр. 63



149

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Также говорится, что учения Дзогчен – величайшие 
учения, и их практикующие обладают величайшими 
реализациями. Интересно, по сути, это одно и то же 
учение?

РИНПОЧЕ: 

С точки зрения истинной природы явлений, или нье 
лук, учения Дзогчен считаются ведущими в случае 
ума. И учения Махамудры также считаются веду-
щими в случае ума. Так что это одни и те же слова. 
Что касается медитации, то большой разницы нет.

Однако есть небольшая разница в методе, с кото-
рым они связаны, и их преподают в разных тантрах. 
Есть тантры Дзогчен и есть тантры Махамудры. Но 
что касается самой техники медитации, то они в 
основном одинаковы. 

Некоторые говорят, что им выпала большая удача 
практиковать учение Дзогчен, другие – практико-
вать Махамудру, и каждый говорит, что его учение – 



150

Парамиты и клеши

совершенно особое и высшее. Ведь одни любят рис, 
а другие – пшеницу.

Из книги «Looking Directly at Mind: The Moonlight of 
Mahamudra», стр. 95–96



151

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Неразделимы ли сансара и нирвана, поскольку мысли 
– это заблуждение, а мысли – пустота?

РИНПОЧЕ: 

Да, в целом верно. Мы можем говорить о сансаре и 
нирване именно так. Мысли ошибочны, но мы гово-
рим о том, что заблуждение проявляется как мудрость. 
Мы не утверждаем, что заблуждение – это мудрость. 
Но говорим, что заблуждение не существует изна-
чально и поэтому может проявиться как мудрость.

Из книги «Looking Directly at Mind: The Moonlight of 
Mahamudra», стр. 171



152

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Если человек не осознаёт обыденный ум (тиб. тамел 
гйи шепа) и находится в замешательстве, как он 
может практиковать Дхарму и стараться быть полез-
ным всем живым существам?

РИНПОЧЕ: 

Замечательно, если человек способен породить реа-
лизацию Махамудры в потоке своего бытия. Если же 
он не способен на это, все его действия не беспо-
лезны и не тщетны, так что, нет ничего, что он мог 
бы сделать для развития Дхармы. Можно возродить 
свою веру и преданность своему коренному гуру, 
зародить любовь и сострадание к живым существам, 
практиковать шаматху, которая помогает успокоить 
собственный ум в состоянии беспокойства и совер-
шать добродетельные поступки. Когда человек так 
поступает, его понимание расширяется, и он может 
принести больше пользы другим.

Из книги «Looking Directly at Mind: The Moonlight of 
Mahamudra», стр. 208–209



153

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Вы объяснили, что знание без метода – проблема, 
что логично. Вы также сказали, что метод без знания 
тоже проблема. Этого я не понимаю. Пожалуйста, 
объясните этот момент.

РИНПОЧЕ: 

Метод без знания не позволяет напрямую увидеть 
высшую реальность. Один лишь метод не позволит 
нам достичь уровня будды.

Из книги «Essential Practice», стр. 29



154

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Как можно избавиться от клеш, окружающих суга-
тагарбху, не избавившись также и от самой сугата-
гарбхи?

РИНПОЧЕ: 

Сугатагарбха – это то, чем мы являемся, это сама 
наша сущность, наша природа. Различные омраче-
ния, или клеши, являются побочными, то есть чем-то 
дополнительным или излишним. Поскольку они 
излишни, мы можем очистить или устранить их. 
Однако их устранение не означает одновременного 
избавления от сугатагарбхи. Приведу пример обла-
ков и луны. Когда луна скрыта облаками, мы её не 
видим. Однако, как только облака рассеялись, луну 
можно увидеть ясно во всей её красоте. Однако уход 
облаков не означает ухода луны. То же самое проис-
ходит с клешами и сугатагарбхой.

Из книги «The Four Dharmas of Gampopa», стр. 47–48



155

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Я слышал, что само возникновение гнева не создаёт 
отпечатка.

РИНПОЧЕ: 

Когда у вас просто возникает мысль о клеше, это не 
помещает привычку в основу всего сущего. Непо-
средственный ум как бы захватывает её и закрепляет 
в основе всего сущего, но это не кармическая при-
вычка. Существует несколько видов привычек. Один 
из них, кармическая привычка, – это отпечаток дей-
ствия; который проявится как внешний опыт. Среди 
различных результатов действия этот – результат 
полного созревания. Привычка клеша сама по себе 
становится своего рода омрачением, но она не про-
является как карма. 

Из книги «The Five Buddha Families and the Eight 
Consciousness», стр. 37



156

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Облегчает ли это повторное возникновение гнева?

РИНПОЧЕ: 

Когда гневная мысль возникает и осознаётся, то соз-
даваемая ею привычка очень тонка и не особо спо-
собствует дальнейшему возникновению гневных 
мыслей, и уж тем более злобы, которую обычно 
порождает неосознаваемый гнев. Когда используется 
фраза «мысль освобождается», это, по сути, озна-
чает, что данная мысль не ведёт к дальнейшим мыс-
лям, а не то, что она вообще не создаёт никакой при-
вычки.

Из книги «The Five Buddha Families and the Eight 
Consciousness», стр. 37–38



157

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

В чём причина невежества?

РИНПОЧЕ: 

Незнание мудрости, непривычка к ней и неразви-
тость осознанности. Из-за отсутствия мудрости и 
осознанности, а также из-за неспособности понять, 
как проявляются явления и каковы они, ум с безна-
чальных времён накопил и развил привычную модель 
невежества и остаётся в плену её тьмы.

Из книги «The Five Buddha Families and the Eight 
Consciousness», стр. 40



158

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Ринпоче, как следует извиняться и раскаиваться в 
проступках? И как долго?

РИНПОЧЕ: 

Существует так называемое «четыре силы», одна из 
которых – «сила раскаяния». Что означает действи-
тельно признать, что неверные проступки действи-
тельно плохие, а не просто пустые слова. Когда дей-
ствительно понимаем, что нечто плохое было дей-
ствительно плохим, а не искусственно выдуманным, 
тогда это и есть предел, до которого следует доводить 
практику раскаяния.

Из книги «The Seven Points of Mind Training», стр. 70



159

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Говорят, что гнев – худшая из беспокоящих эмоций. 
Я никогда по-настоящему не понимал, почему гнев 
хуже страсти или глупости.

РИНПОЧЕ: 

Такие беспокоящие эмоции, как страсть, гордыня и 
ревность, действительно причиняют вред, но это 
происходит постепенно. Например, будучи привя-
занными и думающими только об удовольствии и 
приятных вещах, это в конечном итоге станет при-
чиной страдания. То же самое и с гордыней, когда 
думаем: «Я такой великий!». В тот момент ничего 
страшного не происходит, но в конечном итоге это 
станет причиной страдания.

Однако гнев и ненависть действуют мгновенно. 
Хуже всего то, что мы причиняем вред себе и другим. 

Гнев и ненависть, которые не приводят к прямым 
действиям, таким как нападение и причинение вреда 
другим, но вызывают мысль: «Я хочу их уничтожить», 
составляют то, что называется «чёрным разумом», 



160

Парамиты и клеши

который более негативно воздействует непосред-
ственно, чем другие беспокоящие эмоции, и поэто-
му считается худшим.

Из книги «The Seven Points of Mind Training», стр. 72



161

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Как полностью избавиться от беспокоящих эмоций?

РИНПОЧЕ: 

Говоря о подавлении, например, гнева, то противо-
ядие от него – терпение. Терпение развивается, когда 
размышляем о последствиях гнева, благодаря чему 
можно подавить гнев, но который не искоренён. 
Чтобы избавиться, например, от гнева, медитируют 
на бессамостности, то есть на пустоте всех явлений. 
В традиции Ваджраяны медитируют в технике Маха-
мудра или Дзогчен, тогда гнев или любое другое 
омрачение исчезнут, когда будет постигнута истин-
ная природа ума. Тогда эти омрачения естественным 
образом будут умиротворены.

Из книги «A Guide to the Bodhisattva’s Way of Life», стр. 82



162

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Разве гнев не может быть использован во благо?

РИНПОЧЕ: 

Иногда кажется, что гнев можно использовать как 
средство для достижения некой цели. Например, 
когда используете крепкое словцо, и это, кажется, 
помогает. Но на самом деле гнев никогда не прино-
сит пользы. Здесь помогла ваша уверенность в себе. 
Не следует путать уверенность в себе и гнев. Уверен-
ность в себе необходима, но гнев не приносит ника-
кой пользы.

Из книги «A Guide to the Bodhisattva’s Way of Life», стр. 83



163

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Как отказ от привязанности к друзьям и родствен-
никам связан с отношениями со своими детьми?

РИНПОЧЕ: 

Есть чувство привязанности и желание принести 
пользу другим. Нам нужно понять, что желание добра 
детям – это не нечто нежелательное, но благое. Вполне 
нормально думать: «Я хочу, чтобы мои дети были 
здоровы, получили хорошее образование и прожили 
достойную жизнь». Это просто желание им добра, и 
мы ничем не жертвуем. С другой стороны, мысль: «Я 
всегда должен быть со своими детьми и не могу жить 
без них» – это привязанность, причем нездоровая. 
Если мы желаем добра своим детям, то это нормально, 
и нам не от чего отказываться.

Из книги «A Guide to the Bodhisattva’s Way of Life», стр. 129



164

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

А что, если думаем, что у нас высокие взгляды, но на 
самом деле мы очень глупы и просто высокомерны? 
Как это определить?

РИНПОЧЕ: 

Возможно, вы обманываетесь, как описываете, но 
если действительно посмотрите на свою ситуацию 
полностью, то сможете обнаружить этот самообман. 
Ситуация, когда человек считает, что обладает каче-
ствами, которых у него нет, относящимися к различ-
ным видам гордости, называется «полноценной гор-
достью». Полностью проявленная, полностью рас-
крывшаяся гордыня. Полноценно раскрывшуюся 
гордыню легко обнаружить. Если посмотрите на свой 
образ мышления и мотивацию, присутствует ли она, 
то обычно вы сможете легко её заметить.

Из книги «The Essence of Creation and Completion», стр. 46



165

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Вы говорили о возникновении мыслей и непосред-
ственном их переживании. Лично я считаю, что если 
возникает гнев, то следующее чувство или мысль, 
которые возникают, – это вина. Вы просто продол-
жаете смотреть на них, пока они возникают?

РИНПОЧЕ:

Неважно. Пока присутствует мысль гнева, вы можете 
смотреть непосредственно на неё, или, если её сме-
няет мысль о вине, вы можете смотреть на мысль о 
вине. В любом случае, когда смотрите на мысль, вы 
обнаруживаете, что, хотя есть нечто, что вы можете 
пережить, что можно назвать мыслью, переживанием 
гнева, чувством гнева, когда вы смотрите прямо на 
это, там ничего нет. Таким образом, это называется 
единством ясности и пустоты. Ясность есть тот факт, 
что всё это видимость или переживание, но у них 
нет реального существования. Мысли все одинаковы. 



166

Парамиты и клеши

Они подобны пузырям на воде. Вы их видите, но в 
них ничего нет.

Из книги «The Essence of Creation and Completion», стр. 124



167

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Мой вопрос касается привязанностей и отношений 
с близкими, и того, как можно быть хорошим отцом, 
мужем, матерью, братом, другом и при этом сохра-
нять не привязанность.

РИНПОЧЕ: 

Что ж, привязанность и любовь принципиально раз-
личны. Привязанность эгоистична. Привязанность 
заставляет нас использовать людей, а любовь – это 
забота о благополучии других. Будь то ваша семья, 
супруг или дети, это забота о том, чтобы у других всё 
было хорошо, чтобы они были счастливы, чтобы у 
них было всё необходимое, чтобы они получили обра-
зование и так далее. Поэтому нет никакого конфликта 
с тем, чтобы быть любящим мужем и отцом. Привя-
занность – это нечто совершенно иное.

Из книги «An Introduction to Mahamudra Meditation»,  
стр. 59



168

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Можно ли получить чёткое определение того, что 
такое «я»?

РИНПОЧЕ: 

Мы всегда думаем о «я». Мы постоянно думаем: «Я 
хочу есть», «Я хочу пить», «Я хочу это», «Я хочу быть 
счастливым» и так далее. Это «я», о котором думаем 
перманентно и к которому обращаемся, и есть то, 
что мы называем «я». И хотя мы постоянно обраща-
емся к нему, при внимательном исследовании мы 
никогда не сможем найти это «я». Оно не существует 
как некая устойчивая сущность.

Из книги «The Open Door to Emptiness», стр. 23–24



169

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Это на высшем уровне. Но на относительном уровне 
разве нет «я» и «другие»?

РИНПОЧЕ: 

Верно. Все учения о «не-я» касаются высшего уровня, 
а не общепринятого. Они преподаются с целью позво-
лить ученикам познать природу реальности, чтобы 
они могли медитировать на неё и достичь реализа-
ции.

Из книги «The Open Door to Emptiness», стр. 23–24



170

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Предположим, что я убил человека, а потом на суде 
заявил, что не делал этого, потому что не верил в 
существование личности?

РИНПОЧЕ: 

В конечном счёте, не было никого убитого, никого 
совершившего убийство, никого арестованного и 
преданного суду, и никого посаженного в тюрьму. Но 
на общепринятом уровне кого-то убили, кого-то аре-
стовали, кого-то привели в суд и посадили в тюрьму.

Из книги «The Open Door to Emptiness», стр. 24–25



171

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Если нет «я», кто тот, кто совершает всё это?

РИНПОЧЕ: 

Идея деятеля, того, что кто-то всё это делает, возни-
кает из некой базовой идеи «я». Если у нас нет базо-
вой идеи «я», то у нас не может быть и представле-
ния о том, что кто-то что-то делает. Базовая идея «я» 
возникает из приписывания реальности чему-либо. 
Мы можем увидеть её абсурдность, тщательно про-
анализировав.

Из книги «The Open Door to Emptiness», стр. 25



172

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Если препятствием является летаргия, как её распоз-
нать?

РИНПОЧЕ: 

Мы должны обнаружить летаргию в самом начале. 
Например, если мы засыпаем. Как только наш ум 
начинает тонуть, мы должны применять методы 
избавления от вялости. Аналогично, как только наш 
ум начинает рассеиваться, мы должны применять 
методы избавления от возбуждения. Поэтому мы 
должны устранить их в самом начале.

Из книги «Essential Practice», стр. 51



173

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Как отличить летаргию от невозмутимости?

РИНПОЧЕ: 

Летаргия относится к совершенно неясным состоя-
ниям ума. Например, мы начинаем засыпать, не хотим 
медитировать, нам трудно сидеть и мы чувствуем 
себя подавленными. Что касается невозмутимости, 
когда медитативная стабильность сияет ясно и ярко, 
тогда расслабьтесь и медитируйте непрерывно.

Из книги «Essential Practice», стр. 51



174

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Что значит избегать ментальных омрачений?

РИНПОЧЕ: 

Когда знаем, что при определённых ситуациях воз-
никнут омрачения, мы используем методы, чтобы 
предотвратить их появление. Например, мы знаем, 
что разозлимся, встретив определённого человека. 
Чтобы избежать этого, мы стараемся не встречаться 
с ним. Или знаем, что при определенной ситуации 
возникнет определенное желание. Вместо этого мы 
избегаем такой ситуации. Иногда это необходимо.

Из книги «Essential Practice», стр. 149–150



175

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Вы описали желание как недуг. Мне кажется, что 
некоторые желания полезны. В чём проблема жела-
ний?

РИНПОЧЕ: 

Когда желание минимально, оно, как правило, свя-
зывает нас в циклическом существовании, но это не 
является серьёзным недостатком. Однако природа 
желания – беспредельно расти. Оно растёт безгра-
нично, переполняет все сосуды. В этот момент жела-
ние становится ужасно опасным. Поэтому, чем силь-
нее мы можем подавить желание, тем лучше.

Из книги «Essential Practice», стр. 184



176

Парамиты и клеши

ВОПРОС: 

Всякое ли желание или привязанность ведёт к боли?

РИНПОЧЕ: 

Не всякая привязанность ведёт непосредственно к 
боли. Однако само слово выражает ощущение при-
вязанности к чему-либо. Оно не даёт свободы, но 
связывает. Будучи привязанными к объекту, мы не 
можем от него оторваться. Желаемый объект как 
будто тянет нас назад, и мы не можем от него осво-
бодиться. Для такого желания мы используем тер-
мин, означающий привязанность. Пока мы привя-
заны, мы застреваем и не можем достичь освобо-
ждения.

Из книги «Essential Practice», стр. 184



МЕДИТАЦИЯ



178

Медитация

ВОПРОС: 

Как практиковать медитацию, когда нас одолевают 
негативные эмоции? Как лучше всего практиковать? 
С визуализацией дхьяни-будд?

РИНПОЧЕ: 

Учения о пяти семействах будд, пяти мудростях и 
очищении пяти негативных эмоций – это общие 
наставления. Мудрость и будды – это высшее состо-
яние. Метод достижения высшего состояния путём 
трансформации пяти негативных эмоций достига-
ется путём последовательных практик, начиная с 
нёндро, или четырёх предварительных практик. После 
завершения предварительных практик продолжается 
практика медитации, которая позволяет преобразо-
вать негативные эмоции в мудрость и достичь реа-
лизации пяти дхьяни-будд.

Из книги «The Five Buddha Families and the Eight 
Consciousness», стр. 40



179

Медитация

ВОПРОС: 

Меня интересует, какие усилия нужно прилагать, 
чтобы оставаться в первом моменте и не спешить ко 
второму. По моему опыту, это самый сложный аспект 
медитации. Я слишком стараюсь быстро создать вто-
рую мысль. Что происходит? Кажется, я отвлекаюсь 
от этого момента благодаря искреннему усилию, но 
как вы осознаёте природу пустоты в самом усилии?

РИНПОЧЕ: 

Во-первых, все описанные Вами усилия необходимы, 
потому что вы говорите о сосредоточении осознан-
ности и бдительности. Но если обнаружите, что само 
усилие каким-то образом становится причиной отвле-
чения или беспокойства, то Вам следует обратить 
внимание на природу этого отвлечения, то есть на 
природу самого усилия.

Из книги «The Ninth Gyalwang Karmapa’s Pointing Out the 
Dharmakaya», стр. 125



180

Медитация

ВОПРОС: 

В практике медитации, если наши мысли о любви и 
благодеянии другим возникают только в нашем уме, 
лишь в редких проявлениях, как они могут принести 
пользу другим?

РИНПОЧЕ: 

Такая медитация и такое развитие любви и состра-
дания не приносят непосредственной пользы другим 
людям. Но, благодаря такой медитации наши соб-
ственные любовь и сострадание возрастают. Сила 
или способность нашей любви и сострадания усили-
ваются. Становясь сильнее, они проникают в наше 
поведение, будь то через тело, речь или ум, или наше 
поведение становится пронизанным любовью и 
состраданием. Когда так происходит, мы действи-
тельно можем помогать другим. Поэтому мы разви-
ваем любовь и сострадание в медитации.

Из книги «Distinguishing Dharma and Dharmata», стр. 37



181

Медитация

ВОПРОС: 

Я не совсем понял, что Вы говорили о прямом вос-
приятии ума другого человека, независимо от того, 
находится ли он в состоянии медитации или нет. Не 
могли бы Вы привести пример?

РИНПОЧЕ: 

Разница между ними заключается в том, что прямое 
восприятие ума другого человека в медитативном 
равновесии является аспектом собственного самадхи, 
собственной медитативной стабильности. В то время 
как восприятие ума другого человека вне медитатив-
ного равновесия, его способа проявления, – это всего 
лишь подобие или отражение собственного ума.

Из книги «Distinguishing Dharma and Dharmata», стр. 41



182

Медитация

ВОПРОС: 

Как мы узнаем, что постижение не иллюзорно?

РИНПОЧЕ: 

Когда человек медитирует, возникают различные 
переживания. Иногда они весьма приятны. Появля-
ются и воспринимаются различные явления. Однако 
эти явления лишь случайны или временны. Здесь мы 
говорим о том, что называется «способом пребыва-
ния ума», о том, что проходит через всё это. Человек 
видит, что ум светится и пуст, и это не то, что создано 
его собственным умом. Напротив, видя это, человек 
обретает определённое знание об этом. Что называ-
ется «введением в природу ума». Это не просто 
какой-то опыт, который приходит, но видение того, 
что действительно пребывает как природа ума.

Из книги «Distinguishing Dharma and Dharmata», стр. 49



183

Медитация

ВОПРОС: 

Есть ли определённая медитация на определённое 
божество, которая особенно полезна для понимания 
Срединного пути?

РИНПОЧЕ: 

Существует множество различных практик медита-
ций, но, по сути, все они имеют одну и ту же цель. 
Есть медитации на определённых божествах, направ-
ленные на развитие нашей способности понимать 
пустоту, сострадание или бодхичитту. Но, по сути, 
поскольку все они основаны на одних и тех же базо-
вых принципах, когда мы начинаем медитировать, 
не имеет значения, на какое божество мы медити-
руем, потому что все они ведут к одному и тому же.

Из книги «The Middle-Way Meditation Instructions», стр. 23



184

Медитация

ВОПРОС: 

Когда я медитирую, иногда температура тела растет 
или ощущается странное покалывание в кончиках 
пальцев. Почему так происходит?

РИНПОЧЕ: 

Во время медитации нам нужно быть максимально 
расслабленными как физически, так и ментально. 
Иногда, когда мы недостаточно расслаблены, тогда 
испытываем разные ощущения, и чувство жара может 
быть одним из них. Если сможете расслабиться больше 
во время медитации, то не будете испытывать ника-
ких странных ощущений.

Из книги «The Middle-Way Meditation Instructions», стр. 73



185

Медитация

ВОПРОС: 

Существуют ли в традиции сутр Срединного пути 
аналитические медитации, которые раскрывают 
именно светоносную природу ума? И если да, то что 
это за аналитические медитации?

РИНПОЧЕ: 

Не напрямую, потому что в аналитической медита-
ции мы всегда заняты поддержанием и развитием 
убеждённости, поэтому она косвенна и занимает 
много времени. Если бы вы достаточно долго упор-
ствовали в поддержании и совершенствовании своей 
убеждённости в отношении природы ума, то в конце 
концов могли бы обнаружить врождённую ясность 
ума, но в системе сутр на это прямо не указывается.

Из книги «The Essence of Creation and Completion»,  
стр. 124–125



186

Медитация

ВОПРОС: 

Вы имеете в виду, что нам следует практиковать тон-
глен как средство достижения спокойствия, или нам 
следует сначала попытаться достичь спокойствия в 
медитации, а затем практиковать тонглен?

РИНПОЧЕ:

Тонглен – это не совсем метод шаматхи или меди-
тации спокойствия. Медитация спокойствия – это 
практика, выполняемая только для того, чтобы позво-
лить своему уму успокоиться. Тонглен, или принятие 
и передача, связан с развитием доброжелательности. 
А порядок практик зависит от вас самих. Если сна-
чала практикуете шаматху и развиваете спокойный 
и устойчивый ум, будет полезно продолжить прак-
тику тонглен и развивать доброжелательность. С 
другой стороны, если сначала развивать доброжела-
тельность посредством практики тонглен, то будет 
легче развивать спокойный и устойчивый ум.

Из книги «An Introduction to Mahamudra Meditation», стр. 13



187

Медитация

ВОПРОС: 

Является ли дисциплина, прежде всего в действиях 
тела и речи, необходимым условием для практики 
медитации?

РИНПОЧЕ: 

Она, безусловно, помогает, но практиковать меди-
тацию и без неё тоже возможно. Связь между мораль-
ной дисциплиной и медитацией двунаправленная; 
они - причины друг другу. Например, если у человека 
хорошая моральная дисциплина, то она приведёт к 
определённой степени спокойствия, которое повли-
яет на практику медитации и поможет ей. Но даже 
если человек начнёт практику медитации в тот период 
жизни, когда у него не было высокой моральной дис-
циплины, но как только его ум успокоится благодаря 
практике, он начнёт развивать моральную дисци-
плину. Это может работать в любой последователь-
ности.

Из книги «An Introduction to Mahamudra Meditation»,  
стр. 14



188

Медитация

ВОПРОС: 

Я заметил, что чем больше я стараюсь сохранять 
спокойствие ума, тем беспокойнее он становится 
ночью, когда я сплю. Что бы Ринпоче посоветовал?

РИНПОЧЕ: 

Вы имеете в виду буквально, что во время сна Ваши 
сны стали более беспокойные?

УЧЕНИК: Верно.

РИНПОЧЕ: 

Вероятно, это вызвано не медитацией, а тем, что 
много думаете в другое время дня, особенно перед 
сном. Поэтому, если замечаете, что сны беспокой-
ные, может быть полезно медитировать непосред-
ственно перед сном и, в частности, ложиться спать 
в расслабленном и спокойном состоянии ума.

Из книги «An Introduction to Mahamudra Meditation», стр. 47



189

Медитация

ВОПРОС: 

Ринпоче, как нам справиться с физиологией вялости, 
боли или возбуждения, иногда возникающих во время 
медитации? Как нам подойти к своему уму или исполь-
зовать его, чтобы он не отражал физиологическую 
реакцию?

РИНПОЧЕ: 

Физические и ментальные ощущения кажутся раз-
ными. На самом деле, ум силён, и если человек испы-
тывает радость и энтузиазм к медитации и не сомне-
вается в своём желании практиковать её, то такая 
тяжесть или беспокойство тела не станут препят-
ствием. Если же у человека нет сильного желания 
медитировать, он чувствует лень, и тогда тело ощу-
щает тяжесть или беспокойство, неспособное просто 
сидеть и медитировать. Временно тело и ум кажутся 
совершенно разделёнными, но на самом деле ум 
доминирует и способен преодолеть состояние тела.

Из книги «Looking Directly at Mind: The Moonlight of 
Mahamudra», стр. 27-28



ПРАКТИКА



191

ВОПРОС: 

Устраняет ли практика Ваджрасаттвы негативные 
эмоции?

РИНПОЧЕ: 

Нет, она не может полностью устранить негативные 
эмоции, но может уменьшить их интенсивность.

Из книги «The Seven Points of Mind Training», стр. 114



192

Практика

ВОПРОС: 

Приведите, пожалуйста, примеры начальных, сере-
динных и продвинутых практик.

РИНПОЧЕ: 

Начинайте с практики шаматхи и медитации на четы-
рёх напоминаниях, а также с выполнения предвари-
тельных практик для накопления заслуг. Затем выпол-
няйте медитацию стадий зарождения и завершения, 
и, наконец, практикуйте поведение сиддхи для дости-
жения полного пробуждения.

Из книги «The Essence of Creation and Completion»,  
стр. 46–47



193

Практика

ВОПРОС: 

Ринпоче, что касается самой практики зарождения, 
то она, по-видимому, связана с телом, речью и умом. 
Мне интересно, какая часть практики стадии зарожде-
ния на самом деле очищает отношения с нашим 
миром и его обитателями, семьёй, друзьями и окру-
жающими нас людьми?

РИНПОЧЕ: 

Поскольку ваша связь с другими, будь то позитивная 
или негативная, является частью вашего взаимодей-
ствия с миром, в целом, всё ваше взаимодействие 
очищается благодаря таким разделам садханы, как 
почитание, подношение и восхваление, какими бы 
они ни были.

Из книги «The Essence of Creation and Completion»,  
стр. 78–79



194

Практика

ВОПРОС: 

Может ли один человек в практике остановиться на 
одном божестве и попытаться полностью выполнить 
практику, или же стараться практиковать как можно 
большее количество божеств?

РИНПОЧЕ: 

Неважно. Это вопрос вкуса и интересов каждого. 
Некоторые люди естественным образом обнаружи-
вают, что всецело преданы практике одного боже-
ства. Тогда вполне возможно в таких обстоятельствах 
продолжать практику, пока не достигнете конечного 
результата. Другие люди обнаруживают естествен-
ное стремление к сочетанию практик разных божеств. 
Они могут проводить практики двух, трёх или даже 
больше божеств и в этом нет ничего плохого. Соче-
тая практику разных божеств, они достигнут того 
же результата, что и другой человек, практикующий 
одно.

Из книги «The Essence of Creation and Completion», стр. 79



195

ВОПРОС: 

Я читал, что не следует изнурять себя делами, кото-
рые не приносят пользы, но мне практика приносит 
огромную пользу?

РИНПОЧЕ: 

Главное, что нужно понимать относительно усилий 
в практике, – это то, что долгосрочная перспектива 
важнее краткосрочной. Не так важно прилагать геро-
ические усилия в день, когда вы измотаны, чтобы 
заставить себя практиковать, как важно практико-
вать постоянно в течение длительного времени.

Из книги «The Essence of Creation and Completion», стр. 111



196

Практика

ВОПРОС: 

Почему люди, уже достигшие просветления, продол-
жают выполнять практику йидама? 

РИНПОЧЕ: 

Существует множество разных типов учителей, и не 
все они обязательно находятся на одном уровне, поэ-
тому сложно дать единый ответ на вопрос, почему 
все они продолжают выполнять практики йидам. 
Некоторые из них практикуют, потому что им ещё 
предстоит пройти определённый путь, и поэтому 
они продолжают практиковать ради собственного 
блага, чтобы расширить свой опыт и реализацию. 
Что касается существ, достигших высших сиддх, 
которые, по сути, могут быть полностью пробуждён-
ными буддами, то, продолжая выполнять формаль-
ную практику, они становятся примерами для дру-
гих, чтобы показать важность формальной практики.

Из книги «The Essence of Creation and Completion», стр. 125



197

Практика

ВОПРОС: 

Какую пользу Вы принесли людям, давая обеты?

РИНПОЧЕ: 

После того, как Гьялванг Кармапа XVI дал мне раз-
решение стать кенпо, он повелел мне в будущем давать 
обеты. Именно поэтому я и продолжаю давать обеты. 
Я давал обеты два или три раза, находясь в Тибете, 
а также несколько раз в Индии и Непале. Некоторые 
не смогли сдержать обеты, как это иногда бывает, но 
тем не менее, принятие обетов приносит огромную 
пользу. Я также выполнил три основных обетов очи-
щения – церемонию соджонг, ретрит в период дождей 
и снятие ограничений, и я надеюсь, что всё это послу-
жило на благо дхарме Винаи.

Из книги «Khenchen Thrangu Rinpoche’s Short 
Autobiographical Works», стр. 82



198

Практика

ВОПРОС: 

Какую пользу Вы принесли другим, преподавая ака-
демические предметы?

РИНПОЧЕ: 

Я не преподавал академические предметы долгое 
время, но немного преподавал грамматику, орфогра-
фию и поэзию. Некоторые из моих учеников научи-
лись грамотно писать и преподавать.

Из книги «Khenchen Thrangu Rinpoche’s Short 
Autobiographical Works», стр. 82



199

Практика

ВОПРОС: 

Как Вы побуждали людей практиковать добродетель?

РИНПОЧЕ: 

У меня нет ни сострадания, ни благословения, но я 
ношу монашеские одежды, и, путешествуя во многих 
странах, я смог сформировать добрые намерения у 
многих людей. Благодаря тому, что я носил необыч-
ную одежду, некоторые люди, не верившие в Дхарму, 
приходили ко мне, задавали вопросы, вступали со 
мной в беседу, благодаря чему я смог сформировать 
у них добрые намерения. Когда люди, любившие 
Дхарму, видели, что с ними идет монах, они начи-
нали обсуждать темы, связанные с Дхармой. Это 
повышало их усердие и убежденность, что прино-
сило большую пользу.

Из книги «Khenchen Thrangu Rinpoche’s Short 
Autobiographical Works», стр. 82



200

Практика

ВОПРОС: 

Как Вы проходили практику в ретритах?

РИНПОЧЕ: 

Кроме редких ретритов, у меня было не так много 
возможностей. С тринадцати до шестнадцати лет я 
находился в ретритах, во время которых у меня была 
возможность выполнять предварительные и основ-
ные практики. Тогда я и прошел ретрит, посвящен-
ный введению в практику. Затем, с шестнадцати лет, 
я учился в колледже.

Из книги «Khenchen Thrangu Rinpoche’s Short 
Autobiographical Works», стр. 97



201

Практика

ВОПРОС: 

Как Вы развили реализацию?

РИНПОЧЕ: 

Мне нечего сказать по этому поводу. Если посмо-
треть на меня со стороны, я лишь лама, но внутри 
меня всё ещё горят три или пять ядов страданий. 
Кроме этого, у меня не было никакого так называе-
мого опыта или реализации.

Из книги «Khenchen Thrangu Rinpoche’s Short 
Autobiographical Works», стр. 97



202

Практика

ВОПРОС: 

Как Вы служили своему гуру?

РИНПОЧЕ: 

Что касается служения ламам, то мне не удалось 
совершить много конкретных физических служений. 
Моим коренным гуру был Гьялванг Кармапа XVI. Его 
драгоценные учения стали мне добрым даром, и бла-
годаря им я смог основать колледжи и центры для 
ретритов, хотя они и не очень большие. Создание 
таких учреждений и стало моим служением ему. Я 
считаю именно это своим служением.

Из книги «Khenchen Thrangu Rinpoche’s Short 
Autobiographical Works», стр. 97



203

Практика

ВОПРОС: 

Ринпоче говорил, что практика йидама в Ваджраяне 
превосходит практику сосредоточения на дыхании, 
потому что ум не блуждает. Мой ум блуждает во 
время визуализаций, так как же работать с блужда-
ющим умом в практике йидама?

РИНПОЧЕ: 

Медитация на дыхание или на визуализируемый объ-
ект – это способ развития сосредоточенности ума. 
Это очень хороший способ продвижения, который 
действительно приводит к сосредоточению ума. 
Однако это несколько скучно. Когда вы медитируете 
на божество, есть что визуализировать. Лицо, руки, 
различные атрибуты, одежда, то, что он держит в 
руках, что невероятно интересно. Поэтому всегда 
есть ощущение чего-то свежего и нового. С этой 
точки зрения, это значительно повышает качество 
стабильности ума.

Из книги «Looking Directly at Mind: The Moonlight of 
Mahamudra», стр.45–46



204

Практика

ВОПРОС: 

Как нам понять, когда нужно приложить усилия, а 
когда применить противоядие?

РИНПОЧЕ: 

Мы исследуем свою медитативную стабилизацию. 
Есть ли в ней ошибка? Если да, то мы должны при-
ложить усилия, чтобы от неё избавиться. Если ошибки 
нет, то нет необходимости прилагать усилия. Вместо 
этого мы должны расслабиться в состоянии невоз-
мутимости.

Из книги «Essential Practice», стр. 51



205

БИБЛИОГРАФИЯ  

КНИГИ КЕНЧЕНА ТРАНГУ РИНПОЧЕ

The Open Door to Emptiness, based on a part of 
Mipham Rinpoche’s Gateway to Knowledge, 
Translated by Shakya Dorje, Edited by Michael L. 
Lewis and Clark Johnson, Ph. D, Namo Buddha 
Publications, Boulder, 1997.

The Tibetan Vinaya: A Guide to Buddhist Conduct. 
Sonam Palden and Chojor Radha, trans. Sri Satguru 
Publications, Series No. 188., Delhi, 1998. 

The Middle-Way Meditation Instructions: Developing 
Compassion through Wisdom Based on Mipham 
Rinpoche’s Gateway to Knowledge, Translated by Ken 
and Katia Holmes, Namo Buddha Publications, 
Boulder, 2000.

Buddhist Conduct: The Ten Virtuous Actions, Zhyisil 
Chokyi Ghatsal Publications, New Zealand, 2000



206

Библиография 

Journey of the Mind: Teachings on Bardo, Zhyisil 
Chokyi Ghatsal Publications, 2000.

Distinguishing Dharma and Dharmata by Asanga and 
Maitreya, Commentary, Translated by Jules Levinsion 
Ph. D, Sri Satguru Publications, Delhi, 2001.

The Essences of the Creation and Completion by 
Jamgon Kongtrul Lodro Thaye, Commentary, Zhyisil 
Chokyi Ghatsal Publications, New Zealand, 2001

Medicine Buddha Teachings, Zhyisil Chokyi Ghatsal 
Publications, New Zealand, 2001 

The Five Buddha Families and the Eight Consciousness, 
Zhyisil Chokyi Ghatsal Publications, New Zealand, 
2001

The Four Dharmas of Gampopa, Commentary, Zhyisil 
Chokyi Ghatsal Publications, New Zealand, 2001 

An Overview of the Bardo Teachings, Zhyisil Chokyi 
Ghatsal Publications, New Zealand, 2001 



207

Библиография 

An Introduction to Mahamudra Meditation, Zhyisil 
Chokyi Ghatsal Publications, New Zealand, 2001

A Guide to the Bodhisattva’s Way of Life of Shantideva, 
Commentary, Sri Satguru Publications, Delhi. 2002 

Essential Practice: Lectures on Kamalashila’s Stages of 
Meditation in the Middle Way, Commentary, 
translated by Jules B. Levinson, Snow Lion 
Publications, New York, 2002 

Looking Directly at Mind: The Moonlight of 
Mahamudra, translated by Jules Levinson, Sri Satguru 
Publications, Delhi, 2002

The Ninth Gyalwang Karmapa’s Pointing Out the 
Dharmakaya, Commentary, Zhyisil Chokyi Ghatsal 
Publications, New Zealand, 2002

The Seven Points of Mind Training, Commentary, 
translated by Maruta Stern and Erik Pema Kunsang, 
root text translated by Michele Martin, Namo Buddha 
Publications, Boulder, 2019



208

Библиография 

«Жить в счастье: практическое руководство для 
практикующих старшего возраста», Перевод 
Дмитрия Костюшкина, Thrangu Dharmakara 
Publications, 2025, eBook available on dharmaebooks.
org

Khenchen Thrangu Rinpoche’s Short Autobiographical 
Works, Translated by Khenpo David Karma Choephel 
and Peter Alan Roberts, Thrangu Dharmakara 
Publications, 2023

https://dharmaebooks.org/a-life-of-happiness/
https://dharmaebooks.org/a-life-of-happiness/


209

БЛАГОДАРНОСТЬ

Выражаю свою глубочайшую благодарность всем, 
кто сделал возможным составление и издание дан-
ной книги.

В первую очередь, я выражаю глубочайшее почте-
ние своему дорогому коренному гуру, покойному 
достопочтенному Кьябдже Йонгдзину Кенчену Тран-
гу Ринпоче, который предоставил мне возможность 
стать монахом в монастыре Трангу и позволил мне 
изучать как общие, так и высшие буддийские дисци-
плины в монастырском колледже. Он также предо-
ставил все необходимые ресурсы как для жизни, так 
и для практики Дхармы.

Я также выражаю свою благодарность переводчи-
кам, которые перевели учения Ринпоче с тибетско-
го на английский. В частности, я признателен Кенпо 
Дэвиду Карма Чопелу за его руководство, поддержку 
и доброту. Я благодарю Ани Палден Шераб Ламо за 
ее неизменную поддержку и помощь в корректуре. 

А так же Дмитрию Карма Лодро Ёсель, который 
приступил к переводу данной книги с английского на 



210

Благодарность

русский после нашей встречи и беседы в пригороде г. 
Варанаси, Сарнатхе, где он участвовал в 26-м ретрите 
«Намо Будда», организованный Обществом Трангу 
Дхармы, Петалинг Джая, Малайзия, проходивший в 
этом году в монастыре Ваджра Видья.

В заключение выражаю свою благодарность Йеше 
Ламо за спонсирование 200 печатных экземпляров 
этой книги.

Искренне надеюсь, что все ваши добрые пожела-
ния исполнятся, и да достигнете вы состояния Буд-
ды, дабы помогать всем живым существам.



АВТОРСКИЕ ПРАВА

Издатель: Дечен Пунцок Лама, 2026  
2026 © Дечен Пунцок Лама

Все права защищены. Никакая часть этой книги, ни текст, ни 
иллюстрации, не могут быть воспроизведены в какой-либо 

форме, электронной или иной, без письменного разрешения 
Дечен Пунцок и издательства Thrangu Dharmakara Publication. 

Контакты: dechenphuntsok204@gmail.com

Дизайн печатного издания: Амир Джоши  
Спонсор: Кенпо Карма Дава

Первое электронное издание: Январь 2026 г.  
dharmaebooks.org

Перевод с английского: Дмитрий Костюшкин

Дизайн электронного издания: Беата Таши Дролкар

Dharma Ebooks – проект Dharma Treasure, работающий под 
редакционным руководством Гьялванга Кармапы XVII, Огьена 

Тринлея Дордже

mailto:dechenphuntsok204%40gmail.com?subject=
https://dharmaebooks.org

	Примечание
	Предисловие редактора
	Вера, преданность и сострадание
	Скандхи 
	Карма
	Общие учения Дхармы
	Тренировка ума
	Учения Будды Медицины 
	Бардо
	Парамиты и клеши
	Медитация
	Практика
	Библиография Книги Кенчена Трангу Ринпоче
	Благодарность
	Авторские права

