


 

MUZYKA NA NIEBIE

DZIECIŃSTWO I MŁODOŚĆ, PIERWSZE NAUKI I POEZJE 
XVII KARMAPY OGJENA TRINLE DORDŻE

 
MICHELE MARTIN

 
 
 
 
 
 

ZWIĄZEK BUDDYJSKI 
BENCIEN KARMA KAMTSANG



Tytuł oryginału: „Music in the Sky: The Life, Art and Teachings of the 17th Gyalwa Karmapa Ogyen
Trinley Dorje”
 
Przekład: Adam Kozieł
Redakcja merytoryczna: Lama Rinczen
Redakcja: Agnieszka Zych
 
Copyright © 2003 Michele Martin
„Brief Histories of Sixteen Karmapas” copyright © Dzogchen Ponlop Rinpoche
Copyright © for Polish edition Związek Buddyjski Bencien Karma Kamtsang
Okładka: fot. Angus McDonald
 

Ten utwór jest dostępny na licencji Creative Commons Uznanie autorstwa - Użycie niekomercyjne -
Bez utworów zależnych 4.0 Międzynarodowe.
 
Wydanie drukowane: 2004 r. ISBN 83-905126-4-5
Wydanie pierwsze w formacie ebook: sierpień 2017.
 
BENCHEN.ORG.PL

17KARMAPA.PL

DHARMAEBOOKS.ORG

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.pl
http://www.benchen.org.pl/
http://17karmapa.pl/
http://dharmaebooks.org/


Dharma Ebooks jest projektem tworzonym przez Dharma Treasure, który działa pod merytorycznym
nadzorem 17. Gjalłanga Karmapy, Ogjena Trinle Dordże.

https://dharma-treasure.org/


 
Długiemu życiu i rozkwitowi aktywności XVII Gjalła Karmapy Ogjena

Trinle Dordże
 

Oby wszystkie istoty znalazły pokój, radość i Wyzwolenie







SPIS TREŚCI
Podziękowania
Słowo wstępne

CZĘŚĆ I: HISTORIA XVII KARMAPY (DO ROKU 2004)
Odnalezienie inkarnacji
Powrót do Tsurphu
Wizje i tęcze
„Teraz albo nigdy”
Ucieczka z Tsurphu
Przez najwyższe góry
Czas niepewności
Pobyt w Indiach

CZĘŚĆ II: NAUKI XVII KARMAPY
Słowo wstępne
Praktyka Czenrezika i rozwijanie bodhicitty
Jak odnaleźć spokój
Znaczenie tradycyjnej kultury
Rozmowa z cudzoziemcami studiującymi w Dharamsali
Oceany cierpienia
Do praktyki potrzebujemy innych
Wszechprzenikająca natura Buddy
Skąd biorą się problemy
Rozmowa z uczniami z Samje Ling w Szkocji
Ścieżka do pełnego Przebudzenia
Kiedy pojawiają się przeszkody
Źródło problemów
Wiara i praktyka
Pieśń Milarepy
Przynoszenie pożytku innym
Duchowy przyjaciel



Lgnięcie do ego
Radowanie się prawością
Uczucia
Odpowiedzialność za siebie
Pustka
Dwie prawdy
Przyjęcie Schronienia
Rozwijanie bodhicitty
Liczenie oddechów
Wyciszone spoczywanie
Wprowadzenie we wgląd
Różne sposoby praktykowania wglądu
Znaczenie dedykacji

CZĘŚĆ III: WIERSZE XVII KARMAPY
Słowo wstępne
Radosne życzenie
Wkroczenie na środkową ścieżkę
Trzy Kaje
Pełna spokoju, kojąca flaga zwycięstwa
Święto obiektu gromadzenia zasługi
Ukazanie mahamudry
Odrodzenie mej ojczyzny, śnieżnej krainy Tybetu
Równa natura
Modlitwa życzeń
Księżyc szczęśliwości
Hołd
Pieśń rozkwitającego dobra ku czci zarania złotego wieku
Pieśń naturalnej świadomości
Modlitwa o długie życie tego, który jest ucieleśnieniem Czenrezika, doskonałego
przewodnika samsary i nirwany [Jego Świątobliwości Dalajlamy]
Promienny uśmiech spontanicznej pewności



Modlitwa o długie życie sławnego lamy, uczonego i siddhy Thrangu Tulku Karma Lodro
Lungrika Małi Senge
Pamięci
Niezrównane drzewo, wolne od śmierci i smutku

CZĘŚĆ IV: HISTORIA KARMAPÓW
Wprowadzenie
Karmapowie – podanie tradycyjne
Krótka historia szesnastu Karmapów
Pieśni XVI Karmapy

GLOSARIUSZ



W

PODZIĘKOWANIA

 
szystko, co się pojawia, jest od czegoś zależne. Trudno o lepszy
dowód tej prawdy niż praca nad tą książką. Inspiracją opowieści o

XVII Karmapie było opracowanie Tenzina Namgjala, najwybitniejszego
znawcy historii Karmapów. Jego dwudziestostronicowa notka biograficzna
okazała się zaczynem, który rozrósł się w pierwszą część tej książki dzięki
licznym rozmowom z samym Karmapą, jego siostrą Ngodrup Pelzom oraz
trzema mnichami, którzy towarzyszyli mu w ucieczce: Lamą Tsełangiem
Taszi z klasztoru Nenang, Lamą Tsultrimem Gjaltsenem z Tsurphu i Dargje,
kierowcą, a obecnie asystentem Karmapy. Miał w tym także swój udział
drugi kierowca, Tsełang Taszi. Wszyscy oni poświęcili mi bardzo dużo
czasu, cierpliwie dzieląc się wiedzą i doświadczeniami. Ciekawych
informacji dostarczyły mi również inne teksty, Internet i filmy.

Khencien Thrangu Rinpocze uprzejmie odpowiadał na liczne pytania
dotyczące trudniejszych fragmentów wierszy. Dzogcien Ponlop Rinpocze
napisał biografie szesnastu Karmapów. Opowieści o odnalezieniu trzech
inkarnowanych lamów pochodzą od osób zaangażowanych w
poszukiwania. Tenzin Dordże, sekretarz Dziamgona Kongtrula Rinpoczego,
udzielił zgody na wykorzystanie fragmentów książki „EMA HO!
Reinkarnacja III Dziamgona Kongtrula”. Nenang Lama opowiedział
historię odnalezienia inkarnacji Pało Rinpoczego, a Diljak Drupyn
Rinpocze i Sangje Trinle – Dabsanga Rinpoczego. Taszi Gała okazał mi
ogromną pomoc w pracy nad wykładami Karmapy, a Khenpo Gałang
cierpliwie tłumaczył trudniejsze fragmenty. Lois DePiesse, Daia Gerson,
Peter van Deurzen i Sylvia Warner wnieśli cenne uwagi redakcyjne. Tracy
Davis pracowała nad ostateczną wersją rękopisu – trudno marzyć o lepszej
redaktorce. Specjalne podziękowania za cudowne mapy należą się
Łangjalowi Szała, kierującemu Ośrodkiem Map Cyfrowych i Informacji



Geograficznej Uniwersytetu Princeton, oraz Naomi Schmidt i Seichi
Tsutsumi za pomoc przy zdjęciach. Rozmowy z Sidneyem Piburnem z
wydawnictwa Snow Lion były ogromnym wsparciem na wszystkich
etapach pracy. Jego entuzjazm i wnikliwe uwagi wiele wniosły do
ostatecznej wersji.

To, co wartościowe, znalazło się w tej książce dzięki szczodrej pomocy
innych. Za wszelkie błędy i przeinaczenia ponoszę winę ja. Oby zasługa
zgromadzona dzięki tej publikacji stała się przyczyną bezkresnego,
promiennego Przebudzenia niezliczonych istot.



P

SŁOWO WSTĘPNE

 
łomień świecy przekazywany następnej, a z tej – kolejnej, i tak dalej:
w ten sposób tradycyjnie opisuje się buddyjską wizję łańcucha

odrodzeń. W przypadku istot oświeconych odrodzenia te są świadome,
powodowane pragnieniem pomagania wszystkim czującym istotom i
możliwe dzięki głębi, czystości duchowego urzeczywistnienia. Pierwszą
taką inkarnację, tulku, rozpoznano w trzynastowiecznym Tybecie. Był nią
Gjalła Karmapa, „Zwycięzca o Oświeconej Aktywności”. Powraca od
tamtego czasu do dziś, do siedemnastego wcielenia, które jest bohaterem tej
książki. Powiada się, że Karmapa ucieleśnia aktywność wszystkich
Buddów przeszłości, teraźniejszości i przyszłości. Starożytne traktaty i
tradycyjne podania opisują jego wcielenia sprzed eonów i z najodleglejszej
przyszłości.

W buddyzmie tybetańskim istnieją cztery główne szkoły czy też tradycje
przekazu, praktyki i filozofii. Główne różnice między nimi sprowadzają się
do tego, czy kładą nacisk na studia czy też na praktykę. Te cztery szkoły –
njingma, geluk, sakja i kagju – rozwijają się do dziś dzięki nieprzerwanej
linii nauczycieli i uczniów, którzy utrzymują przy życiu głębię mądrości
poszczególnych pism i praktyk. Jego Świątobliwość Gjalła Karmapa jest
głową, dzierżawcą, nauczycielem i inspiracją linii szkoły kagju, która słynie
z medytacji, nacisku na praktykę w odosobnieniu i z wielu wybitnych
mistrzów. Wyjątkowym atrybutem Karmapy jest Czarna Korona – symbol
jego umysłu mądrości – którą nakłada podczas specjalnej ceremonii.
Buddyści wierzą, że sam jej widok przynosi Wyzwolenie.

Podobnie jak Dalajlama, Karmapa uchodzi za emanację Czenrezika,
bóstwa uosabiającego współczucie. Jedynym celem jego inkarnacji jest
prowadzenie czujących istot z cierpień samsary do Wyzwolenia –
urzeczywistnienia najgłębszej, czystej natury umysłu. Owo Przebudzenie



czy, jak kto woli, Oświecenie, może osiągnąć każdy, kto poświęci się
praktyce. Etapy ścieżki Wyzwolenia opierają się na doświadczeniu, dając
bezpośredni dostęp do innego modelu istnienia. Karmapa, jak powiedziano,
przeszedł całą tę ścieżkę i osiągnął pełne urzeczywistnienie ostatecznej
natury zjawisk, co otwarło wrota dla licznych niezwykłych wydarzeń, które
mu towarzyszą.

To, co człowiek Zachodu uzna za magię lub niemożliwość, dla
Tybetańczyków jest refleksem wielowarstwowej rzeczywistości buddyzmu
wadżrajany, który przenika ich kulturę. Tradycja wadżrajany opiera się na
praktykach, które odsłaniają liczne wymiary rzeczywistości. Nic nie jest
wyjmowane poza nawias, nawet najbardziej błahe szczegóły. Przelatujący
ptak, sen, dziwne zjawisko lub dźwięk – w tej wizji świata wszystko może
mieć znaczenie duchowe.

Opisywana tu historia rozgrywa się w innych światach – kulturowych,
duchowych i filozoficznych. Zaczyna się od przekazania przez
poprzedniego, XVI Karmapę przepowiedni tyczącej następnego wcielenia.
Owe dokumenty, zwane Ostatnimi Testamentami, są kolejnym wyjątkowym
atrybutem Karmapów, którzy przed śmiercią zostawiają list, zwykle wiersz,
opisujący czas, miejsce, imiona rodziców i inne okoliczności, towarzyszące
ich następnemu odrodzeniu. Na ich podstawie uczniowie odnajdują potem
nową inkarnację Karmapy.

Opierałam się na wielu źródłach. Najważniejszym z nich okazała się
księga, którą Karmapa, jako jedyną, zabrał z Tybetu – kronika prowadzona
przez administrację klasztoru Tsurphu 1 , jego głównej siedziby w Tybecie.
Odnotowano w niej wszystko: od okoliczności odnalezienia inkarnacji po
wizyty sponsorów, od cudownych wydarzeń po odwiedziny w okolicznych
świątyniach. Innym ważnym źródłem była Ngodrup Pelzom. Starsza siostra
Karmapy, która opiekowała się nim w dzieciństwie, doskonale pamięta ich
koczownicze życie i mieszka z nim teraz w Indiach. Opowieści o
wskazaniu przez Karmapę trzech inkarnowanych lamów – którzy



świadomie odradzają się po to, by pomagać innym – pochodzą od ludzi
bezpośrednio zaangażowanych w ich poszukiwania. Historia ucieczki z
Tybetu wyłoniła się z rozmów z trzema mnichami, którzy brali udział w jej
planowaniu i towarzyszyli Karmapie w drodze do Indii. W pracy nad
książką pomogły mi również wizyty w Tsurphu w latach 1988-1996, w tym
udział w ceremonii ścięcia włosów i intronizacji, oraz w prowizorycznej
siedzibie Karmapy w Uniwersytecie Gjuto Ramocze w Indiach, gdzie w
latach 2000-2002 służyłam mu często za tłumaczkę. Wszystkie
zamieszczone tu przekłady rozmów i tekstów są, o ile nie zaznaczono
inaczej, mojego autorstwa.

Rozmaitość źródeł nieuchronnie przekłada się na styl. Niektóre
fragmenty, oparte na wspomnianej kronice, są oszczędne, inne bardziej
szczegółowe i żywe dzięki relacjom uczestniczących w nich ludzi. Tam,
gdzie wymagał tego kontekst, starałam się szkicować pewne aspekty
kultury Tybetu, w tym kraju i poza jego granicami, oraz nauk i praktyk
buddyjskich. Mam nadzieję, że poznając niezwykłą historię Karmapy,
czytelnik dowie się dzięki temu czegoś o buddyzmie i kulturze tybetańskiej.

Tybetańskie teksty pełne są zaszczytnych tytułów, ale starałam się ich
unikać. Wypowiedzenie imienia wielkiego nauczyciela bez garści
kwiecistych, poetyckich określeń jest dla Tybetańczyka niemal nie do
pomyślenia, ale zachodni czytelnik może gubić przez nie wątek. Dlatego
też Jego Świątobliwość Gjalła Karmapa będzie tu tylko Karmapą, Jego
Świątobliwość Dalajlama – Dalajlamą, i tak dalej. Z tej samej przyczyny
wiele nazw własnych zamieszczono, dla zainteresowanych, w przypisach.
Do chwili intronizacji Karmapa nie jest uważany za Karmapę – dlatego też
do września 1992 roku nazywam go „młodą inkarnacją” lub tybetańskim
odpowiednikiem, jangsi.

Bohaterem tej książki jest Karmapa jako nauczyciel i buddyzm
tybetański, wyszłam bowiem z założenia, że w tej kulturze pociąga nas nie
wszechobecna polityka, lecz subtelna wizja umysłu i praktyk, które



prowadzą do urzeczywistnienia jego natury. Książka podzielona jest na
cztery części. Pierwsza opisuje życie Karmapy od chwili narodzin do
ucieczki i pierwszych lat w Indiach. Na drugą składają się ułożone
chronologicznie nauki, których udzielał w Indiach od 2000 do 2002 roku.
Warto zauważyć, jak pod wpływem studiów i nowych doświadczeń
zmieniała się ich tematyka i zainteresowania czternastoletniego uciekiniera
z Tybetu. Część trzecia to opatrzone krótkimi komentarzami wiersze.
Czwarta przedstawia perspektywę historyczną – tradycyjne podanie i
krótkie biografie szesnastu Karmapów oraz prorocze pieśni XVI Karmapy.
Karmapa lubi malować i rysować, pokazujemy więc również reprodukcje
kilku prac oraz zdjęcia dokumentujące jego życie i przedstawiające bliskich
mu ludzi. Książkę zamyka glosariusz najważniejszych pojęć buddyjskich i
terminów tybetańskich.

Mam nadzieję, że opowieść o XVII Karmapie, jego nauki i wiersze oraz
krótka historia tej linii przybliżą czytelnikowi buddyzm Tybetu i tę
niezwykłą postać.

1. Ściśle rzecz biorąc, „Tshurphu” (tyb. mtshur phu), zachowuję jednak przyjętą
transkrypcję.



CZĘ�� I: 
HISTORIA XVII KARMAPY

(DO ROKU 2004)







X

ODNALEZIENIE INKARNACJI

 
VI Karmapa Rangdziung Rikpi Dordże zmarł w listopadzie 1981
roku w Zionie, w stanie Illinois. W następnych latach pojawiały się

liczne spekulacje na temat miejsca jego kolejnego odrodzenia. Wiele
wskazywało na Tybet. Na krótko przed śmiercią Rangdziung Rikpi Dordże
powiedział Khenpo Kartharowi Rinpoczemu 1 , opatowi głównego klasztoru
Karmapy na Zachodzie: „Moje ciało, te pięć skandh, zostanie w Ameryce, a
moja świadomość powędruje do Tybetu. Teraz widzę bardzo wyraźnie
mego ojca i matkę. Widzę całą samsarę i nirwanę tak wyraźnie, jak gdyby
leżały na mojej dłoni” 2 . Po uroczystej kremacji w Rumteku, w Sikkimie,
okazało się, że Karmapa zostawił dwa ślady stóp w popiołach. Kierowały
się ku Tybetowi.

Przed śmiercią, mocą wizji mądrości, dla której nie ma żadnych
przeszkód, Karmapa spisał testament, dotyczący odrodzenia następnej
inkarnacji. Owinął go jak amulet ochronny i w 1981 roku wręczył swemu
bliskiemu uczniowi, Situ Rinpoczemu 3 , który wspomina: „Jego
Świątobliwość zatrzymał się w dużym apartamencie hotelu Oberoi w
Kalkucie. Spędziliśmy tam pięć dni, amulet (srung ‘khor) dał mi przed
wyjazdem. W ciągu dnia chciał kupować ptaki, zwiedzać pałace i muzea.
Prosił, bym mu towarzyszył, bo długo się nie widzieliśmy. Udzielił mi
wtedy wielu rad, opowiadał stare historie. Wieczorami rozmawialiśmy po
kolacji. Pewnego dnia, tuż przed udaniem się na spoczynek, kiedy
przyniosłem mu sok z pomarańczy, który tak lubił, dał mi amulet, mówiąc:
„To jest bardzo ważna ochrona”. Nie powiedział „otwórz to za pewien
czas” czy „będziesz tego potrzebował”. Dodał tylko: „Przyniesie ci wiele
pożytku”. Pomyślałem, że to normalny amulet. Lamowie tybetańscy z
reguły robią je z kartki papieru, na której jest wydrukowana albo
narysowana mandala lub jakieś bóstwo. Składa się je w szczególny sposób,



nadając im kształt kwadratu, a następnie owija kolorowymi nićmi i zaszywa
w kopercie z tkaniny czy skóry. Ten był okryty żółtym brokatem, nosiłem
go na szyi na złotym łańcuszku” 4 .

Niemal dziesięć lat później przeczucie kazało Situ Rinpoczemu zajrzeć do
amuletu, w którym znalazł kopertę z napisem: „Otworzyć w roku
Żelaznego Konia”. 19 marca 1992 roku czterej główni tulku linii kagju –
Situ Rinpocze, Dziamgon Kongtrul Rinpocze, Gjaltsab Rinpocze i Szamar
Rinpocze – spotkali się w sali klasztoru Rumtek, w której XVI Karmapa
przyjmował gości. Mieli odczytać testament i podjąć decyzję w sprawie
poszukiwania inkarnacji.

„Pierwszego dnia – wspomina Situ Rinpocze – złożyłem pokłon i
ofiarowałem Rinpoczom list. Nasz nieodżałowany Dziamgon Kongtrul
Rinpocze i Gjaltsab Rinpocze byli bardzo szczęśliwi. Mieli łzy w oczach. Ja
też tak się czułem. Potem prowadziliśmy długą dyskusję, która ciągnęła się
godzinami. W końcu uzgodniliśmy interpretację listu. Wszystko spisał
Dziamgon Rinpocze, który przez cały czas robił notatki” 5 .

Kilka dni po tym spotkaniu Dziamgon Kongtrul Rinpocze udzielił
wywiadu, który został sfilmowany. Zapytany o list, odparł: „Instrukcje
Gjalła Karmapy są zupełnie jasne. Nadzwyczaj jasne i bardzo precyzyjne.
Dlatego wszyscy jesteśmy pewni, że odnajdziemy Jego Świątobliwość” 6 .

Oto list, który interpretowali lamowie:
 
E MA HO
Samoświadomość jest zawsze szczęśliwością;
Dharmadhatu nie ma środka ni granic.
 
Na północ stąd, [na] wschodzie [Krainy] Śniegu
Jest miejsce, gdzie spontanicznie rozbłyska boski piorun.
[W] pięknej krainie koczowników o godle krowy
Metodą jest Dondrub, a mądrością Lolaga.



[Urodzony w] w roku używanego do ziemi,
[Z] cudownym, daleko niosącym się dźwiękiem białej 7 ,
Jest ten, którego zwą Karmapą.
 
Potwierdzony przez mistrza Dynjo Drupa,
Będąc niesekciarskim, przenika wszystkie kierunki.
Nie pozostając blisko niektórych, a z dala od innych,
Jest opiekunem wszystkich istot.
Słońce Dharmy Buddy, która przynosi pożytek innym, świeci zawsze.
 
Lamowie 8 odczytali wskazówki na podstawie analizy tekstu i znajomości

geografii Tybetu. List zaczyna się od Emaho – co znaczy „Jakże cudowne!
Zdumiewające!” – które często rozpoczyna tybetańskie pieśni
urzeczywistnienia, otwierając umysł na zrozumienie ich treści. Dwa kolejne
wersy opisują istotę urzeczywistnienia. „Samoświadomość” odnosi się do
mądrości, która zna swą własną naturę – do stanu pełnej i czystej
„szczęśliwości”. „Dharmadhatu” to „przestrzeń wszystkich zjawisk”, jeden
z wielu synonimów ostatecznej natury umysłu. Ta bezkresna rzeczywistość,
poza czasem i przestrzenią, nie ma granic, początku i końca, środka czy
obrzeża.

Odsłoniwszy inny wymiar, następne trzy wersy opisują miejsce narodzin
Karmapy, który przyszedł na świat w rodzinie koczowników w północnym
regionie wschodniego Tybetu („Kraina Śniegu”), w Lhathoku (lha –
„boski”, thog – „piorun”) 9 . Owi nomadzi należeli do grupy zwanej Bagor, a
słowo ba oznacza „krowę” 10 . Kolejny wers mówi o rodzicach. „Metoda”,
pierwiastek męski, odnosi się do ojca, „Dondruba”, a „mądrość”,
pierwiastek żeński, do matki, „Lolagi”. „Używany do ziemi” wskazuje na
zwierzę, które zaprzęga się do pługa – Karmapa urodził się w roku
Drewnianego Wołu. „Daleko niosący się dźwięk białej” odnosi się do



dźwięku konchy, który rozbrzmiewał „cudownie” z nieba, po narodzinach
Karmapy.

„Dynjo Drupa”, Amoghasiddhi, jest jednym z Buddów Pięciu Rodzin w
buddyzmie wadżrajany. Słowa te mogą się również odnosić do Situ
Rinpoczego, któremu XVI Karmapa nadał imię Pema Dynjo 11 i który
odegrał kluczową rolę w poszukiwaniu inkarnacji. Ostatnie wersy mówią o
przymiotach Karmapy, którego aktywność przynosi pożytek, jest
bezstronna, wszechprzenikająca i promienna.

Zgodnie z ową przepowiednią XVII Karmapa urodził we wschodnim
regionie Khamu, w okręgu Czamdo Dzong, do którego należy
zamieszkiwany przez chłopów i koczowników – z klanu Bagor – Lhathok.
Jego ojciec nazywał się Karma Dondrub Taszi, a matka Loga (zdrobnienie
od Lolaga). Rankiem ósmego dnia piątego miesiąca roku Drewnianego
Wołu kalendarza tybetańskiego – 26 czerwca 1985 roku – urodziła ona, bez
bólu, pośród cudownych znaków, niezwykłego chłopca.



W LHATHOKU

Kiedy urodził się Karmapa, jego rodzina mieszkała w przestronnym
namiocie z jaczej wełny, który rozbito wysoko na górskiej łące we
wschodnim Tybecie 12 . Koczownicy spędzają w owych namiotach,
słynących z odporności na ulewne letnie deszcze, dziewięć miesięcy w
roku. Na ustawienie takiego domu trzeba dwóch godzin. Wnętrze wykłada
się kolorowymi dywanami, a wzdłuż ścian ustawia kufry, mieszczące cały
dobytek rodziny. Pośrodku, pod otworem w dachu, który pełni funkcję
komina i jest zakrywany podczas deszczu, buduje się palenisko. Honorowe
miejsce naprzeciw wejścia zarezerwowane jest dla ołtarza. Płomyki
ustawionych na nim maślanych lampek są jedynym źródłem światła po
zmroku.



Szlak i czas wędrówek rodziny Karmapy wyznaczały pory roku i obfitość
trawy dla stada. Wiosną, latem i jesienią mieszkali w namiocie. Trzy
zimowe miesiące spędzali w wiosce, którą dzielili z czterema innymi
rodzinami. Mieli tam duży, jednoizbowy, kamienny dom z drewnianym
dachem. Owce zaganiano do pobliskiej stodoły, przy której zbudowano
zagrodę dla młodych jaków, chroniącą zwierzęta przed kaprysami pogody.

Wszyscy wstawali o czwartej rano, na długo przed wschodem słońca.
„Choć jest jeszcze ciemno, znamy przecież swoją pracę i potrafimy zrobić,
co trzeba, nawet po omacku – wspomina, z błyskiem w oku i nieśmiałym
uśmiechem, siostra Karmapy, Ngodrup Pelzom. – Najpierw trzeba rozpalić
ogień. Potem jedni idą do zwierząt, a inni po wodę do pobliskiego
strumienia”. Zimą lód jest tak gruby, że trzeba kuć go siekierą. O siódmej
wszyscy jedzą śniadanie – nieodmiennie tsampę, prażoną mąkę jęczmienną
z morzem herbaty z masłem i małymi kawałkami czerwonych trufli. Dzień
płynie naturalnym rytmem, który wyznaczają praca i przerwy na posiłki:
obiad o drugiej, herbatę o piątej i kolację o siódmej. „Ci, którzy zostawali w
domu, mieli mnóstwo zajęć. Doili dri (samica jaka) i dzomo (krzyżówka
jaka i krowy). „Dri i dzomo chyba wiedzą, kto je doi – opowiada Ngodrup
Pelzom. – Jeśli cię nie znają, potrafią wykopać z obory”. Z mleka robi się
jogurt, masło i sery.

Strawa też zależy od pory roku. Latem je się mleko i sery, zimą suszone
mięso. Każdy ma swoją pracę. Dzieci pilnują jagniąt i cielaków. Starcy
starają się nie opuszczać domów. Jeśli mają szczęście do krewnych, całymi
dniami obracają młynki modlitewne i szepcą modlitwy. Kobiety
przygotowują tsampę, przędą wełnę, gotują i pomagają mężczyznom nosić
wodę lub doglądać stada. Mężczyźni szyją, naprawiają narzędzia, podróżują
w interesach. Na przykład ryż trzeba przywieźć ze sklepu, do którego jedzie
się cały dzień. Raz w miesiącu dosiada się wierzchowca i galopuje do
najbliższej szosy, na której trzeba złapać okazję do miasta. Zakupy składa
się w magazynie, którego strzegą, na zmianę, wszystkie rodziny.



Życie koczowników nie sprowadza się tylko do pracy. Jest czas na
wspólną medytację, snucie opowieści i suto zastawione stoły. Zimą kolejno
podejmuje się gości. Trzy, cztery godziny wszyscy recytują mantry
Czenrezika, uosobienia współczucia i bóstwa opiekuńczego Tybetu, albo
Guru Rinpoczego, indyjskiego świętego, którego Tybetańczycy czczą jako
drugiego Buddę, lub umiłowanej, chroniącej przed niebezpieczeństwem
Tary, a potem zaczynają ucztować. Latem rodzina Karmapy wędrowała do
miejsca, w którym zbierało się ponad dwadzieścia koczowniczych rodów.
To był czas idylli, szmaragdowych łąk usianych bielą, czerwienią, złotem i
błękitem kwiatów. Tu również wszyscy się znali i kolejno podejmowali
przyjaciół. Ta wolność, wspólnota i prostota były Karmapie domem przez
siedem lat. Życie koczowników przepojone jest oddaniem dla buddyzmu.
Czworo z ośmiorga braci i sióstr Karmapy przywdziało szaty mnicha lub
mniszki 13 .

ZNAKI



Długa tradycja odnajdywania tulku sprawia, że Tybetańczycy są wyczuleni
na niezwykłe znaki, towarzyszące narodzinom dzieci, i skrupulatnie je
zapamiętują. Traktuje się je z ogromną powagą jako wskazówki, które
mogą podpowiedzieć, kim jest nowo narodzony. Jedno z pierwszych pytań,
jakie zadaje grupa poszukująca tulku, brzmi: „Czy tej ciąży lub narodzinom
towarzyszyły jakieś szczególne znaki?”.

Z Karmapą wiązało się ich wiele. Kiedy był jeszcze w łonie matki, na
jednej z czterech podtrzymujących namiot lin usiadł dorosły krogulec,
wydając dziwne krzyki. Uznano to za niecodzienne, ponieważ jastrzębie
omijają ludzkie siedziby. Matka, która właśnie skończyła udój i wracała do
domu, zobaczyła ptaka i pomyślała, że to dobry znak. Ofiarowała mu, jak
bóstwom, odrobinę mleka, rozpryskując kilka kropli serdecznym palcem.
Jastrzębie cieszą się specjalnym statusem, gdyż należą do świata religii i
legend. Wraz z orłami i wilkami związane są z dralhami, niezwykłymi
istotami, które towarzyszą wojownikom w boju. Jastrząb pojawia się
również w epopei Gesara z Lingu, tybetańskiego odpowiednika króla
Artura, która do dziś cieszy się wielką popularnością. Tu, co ciekawe,
kojarzony jest z Denmą, ministrem Gesara, który uchodzi za inkarnację
Karmapy 14 . Tak więc jastrząb, posłaniec świata mitów w tybetańskiej
rzeczywistości, przywodzi na myśl Karmapę.

Innym zwierzęciem, które Tybetańczycy mają w szczególnej estymie, jest
kukułka, uważana, obok żurawia, za najlepszego z ptaków. Pewnego dnia,
na zupełnym pustkowiu, ten zapowiadający nadejście wiosny ptak usiadł na
rodzinnym namiocie i zaśpiewał pieśń tak piękną i melodyjną, iż wprawiła
wszystkich w osłupienie. Za niezwykłe uznano by już samo pojawienie się
kukułki, gdyż i one stronią od ludzi.

Kolejną ważną wskazówką, o którą tradycyjnie pyta się matki
kandydatów na tulku, są sny. Brzemienna Loga śniła, że odwiedziły ją trzy
żurawie. Jeden trzymał czarkę jogurtu, symbolu czystości i dobroci, drugi
miał na szyi piękny, napisany złotem list. „Zjedz ten jogurt – rzekły. – List



dotyczy rozpoznania Twego syna. Nie mów o tym z nikim, póki nie
nadejdzie czas”. Loga obiecała dochować tajemnicy i zapytała ptaki, kto je
przysłał. „Guru Rinpocze”, odparły. W tej samej chwili jej serce rozbłysło
tęczowym światłem, a nad sklepieniem wyrosły tęczowe namioty pełne
baldachimów, chorągwi zwycięstwa i innych pomyślnych symboli 15 . Mąż,
Karma Dondrub Taszi, wyjechał wtedy w interesach i Loga, wyciągając po
nie rękę, pomyślała, że powinna „zatrzymać kilka dla niego”. Po
przebudzeniu pamiętała każdy szczegół, a to kolejna oznaka wagi snu.
„Moje oczy żyły pięknem tego, co widziałam”, powiedziała po latach.

Ważne sny przekazuje się z pokolenia na pokolenie. Dziadek Karmapy ze
strony matki, Trinle Ngodrup z rodu Dargje Tsang, który spędził w
więzieniu siedem lat 16 , też śnił o Guru Rinpoczem. W owym śnie zobaczył



namiot córki, którego liny wieńczył węzeł z czarno-białym, drogocennym
kamieniem zi, obdarzonym, jak wierzą Tybetańczycy, mocą ochronną.
Wnętrze namiotu pałało cudownym blaskiem, a jego dach podtrzymywały
dwa złote filary. „Skąd się to wzięło”, zapytał Logę. „To dar Guru
Rinpoczego”, usłyszał. Sny, w których Guru Rinpocze przysyła drogocenne
dary matce, również uznano z czasem za wymowne świadectwo związków
z Karmapą, którego uważa się za jego emanację.

Inne cudowne zdarzenie miało miejsce w „zwykłym” świecie. Ciężarna
Loga i jej syn Jeszie Rabsal poszli w góry doglądać stada. Na szerokiej łące
natrafili na dużą kępę trawy, pośrodku której stała wypełniona mlekiem
czarka. „Znaleźliśmy dziś coś cudownego”, wykrzyknęła Loga,
rozpryskując w ofierze, palcem serdecznym i kciukiem, kilka kropli. Oboje
skosztowali mleka, oznaczyli miejsce, by móc je później odszukać, i ruszyli
w dalszą drogę. Wróciwszy, przemierzyli całą łąkę, ale dostrzegli tylko
kilka kropli mleka na źdźbłach trawy. Każdy Tybetańczyk połączy te dwa
znaki – czarkę mleka na łące i jogurtu we śnie – dostrzegając ich
pokrewieństwo w wymiarze wewnętrznym i zewnętrznym.

Narodzinom także towarzyszyły sny. Jeszie Rabsal, brat Karmapy, był w
tym czasie w klasztorze Kampa, należącym do linii drukpa kagju, jednej ze
szkół tradycji kagju. Jeszie śnił, że idzie po skalistym brzegu w górę
potężnej rzeki. Nagle zobaczył Amdo Paldena, opata klasztoru, w którym
miał później rozpocząć naukę Karmapa. Towarzyszyła mu grupa lamów,
którzy zdawali się czegoś szukać. „Czego szukacie?”, zapytał Jeszie
Rabsal. „Czegoś, co straciliśmy”, odparli. Lamowie znaleźli wiele konch,
ale gdy w nie dęli, nie wydawały żadnego dźwięku. (Konchy są rytualnymi
instrumentami muzycznymi; ich donośny, głęboki dźwięk symbolizuje
głoszenie nauk Buddy.) Jeszie Rabsal ruszył dalej i po chwili spostrzegł
wystającą z ziemi, skręconą w prawo muszlę. Podniósł ją i zadął,
dobywając z niej potężny, wibrujący dźwięk. „Tego właśnie szukaliśmy –
zakrzyknęli lamowie. – Prosimy, daj nam ją”. Kiedy wręczył im konchę,



Amdo Palden powiedział: „Twoja matka urodziła wspaniałe dziecko”.
Jeszie podniósł głowę. Wszyscy znikli.

Podobne sny uchodzą za znaczące z uwagi na symbole religijne i
obecność słynnego, szanowanego lamy. Zwykle opowiada się o nich i tak
też postąpił Jeszie, prosząc mnichów o odprawienie rytuału Opiekuna
Mahakali, gwaranta pozytywnych rozstrzygnięć. Kiedy później jeden z
mnichów opowiedział ten sen krewnym Karmapy, okazało się, że
rzeczywiście zbiegł się on z jego narodzinami.

Po przyjściu na świat Karmapy znów pojawiła się kukułka, która długo
śpiewała na dachu namiotu. Trzy dni później, jak chciał XVI Karmapa,
wszyscy w okolicy usłyszeli „cudowny, daleko niosący się dźwięk białej”
konchy, po którym odezwały się wysoko i nisko brzmiące czynele oraz
trąbki, zwane gjalingami, a słońce – kolejny dobry omen – otoczyła tęcza.
Świadkami tych niezwykłych wydarzeń byli wszyscy mieszkańcy regionu.

Ngodrup Pelzom pamięta, że konchę usłyszała w namiocie. „Było jeszcze
wcześnie, powoli wstawało słońce. Najpierw pomyśleliśmy, że to termos,
bo czasem tak brzęczą pod wpływem ciśnienia. Zaczęliśmy się rozglądać,
ale najwyraźniej dźwięk dochodził z zewnątrz. Kiedy wyszliśmy z namiotu,
mieliśmy wrażenie, że dobywa się ze środka. Nie mogliśmy znaleźć jego
źródła. Wydawało się nam, że jest koło posłania mamy, że to może być
trzmiel, ale nic nie znaleźliśmy. Z czasem dźwięk stał się głośniejszy i
wszyscy słyszeliśmy go już bardzo wyraźnie. Ciągle narastał, wypełniając
niebo donośnym, czystym brzmieniem konchy. Słyszano go w całej
okolicy”.

Trzeciego dnia jangsi głośno, wyraźnie powiedział Ama, „mamo”.
Później, wieczorem, ojciec wysłał Ngodrup Pelzom po wodę. Kiedy
wróciła z wiadrami, zauważyła na szczycie namiotu kukułkę, która
przechylając się to w jedną, to w drugą stronę, wydawała przepiękne
dźwięki. Natychmiast zawołała ojca, który wybiegł z namiotu podziwiać
boskiego ptaka. Te pozornie błahe zdarzenia czerpią znaczenie z kontekstu:



odciętych od świata gór i surowego, prostego życia, w którym wszystko, co
niecodzienne, przesycone jest głęboką symboliką religijną.

 
PIERWSZE LATA

Cała rodzina pracowała aż do zmierzchu. Kiedy matka krzątała się koło
zwierząt, chłopiec zostawał w namiocie sam. Nie było elektryczności, noc
rozświetlały tylko płomyki maślanych lampek. Wracającej do namiotu
matce – zwłaszcza przez pierwsze trzy miesiące – zdawało się jednak, że
jedynym źródłem światła jest w nim twarz jej synka, którą rozświetlał
dziwny, wewnętrzny blask.

Niezwykłe zjawiska świetlne towarzyszyły mu jednak i później. Przez
cztery lata, do chwili zabrania chłopca do klasztoru, w namiocie często
pojawiała się kula światła. Matka widywała ją bardzo często, ale bywało, że
nocą wpatrywała się w nią cała rodzina. Zjawiała się nagle, znikąd, i tak
samo znikała w mroku. To dziwne światło płonęło czasem i poza ścianami
namiotu. Pewnej nocy jedna z dri zerwała postronek i uciekła. Ngodrup
Pelzom i Trinle Łangmo, druga z sióstr Karmapy, poszły jej szukać. Kiedy
prowadziły odnalezione zwierzę, zauważyły przed sobą
kilkunastocentymetrowy krąg światła. Myślały, że wyszedł im naprzeciw
któryś z braci z latarką, ale okazało się, że przed namiotem nie było nikogo.

Niecodzienne zdarzenia nie kończyły się na świetlnych kulach. Wokół
namiotu często dało się słyszeć kroki, tyle że nikogo tam nie było. Zjawisko
to tak zaniepokoiło rodzinę, że udali się do lamy z pobliskiego klasztoru.
Usłyszeli, że prawdopodobnie są do odgłosy kroków bóstw, które mają nad
nimi pieczę. Owi obrońcy należą do bogatego panteonu bóstw
opiekuńczych Tybetu. Są wśród istoty oświecone – uosabiające, choć
przybierają gniewną postać, współczucie – oraz lokalne bóstwa, które
trzeba sobie zjednać.

Najmłodsza ze starszych sióstr Karmapy, Mynlam, zaczęła nazywać go
Apo Gaga, „Tym, który czyni nas szczęśliwymi” i Gurphuk Dordże,



„Wadżra-Jaskinią Guru Rinpoczego”. Pewnego razu ojciec wybrał się w
podróż w czasie śnieżnej burzy, która wyrządziła dużo szkód. Czteroletni
chłopczyk, który bawił się w namiocie z Mynlam, powiedział nagle: „Patrz!
Patrz! Tata spadł!”. „Nie wygaduj takich rzeczy, bo jeszcze sprowadzisz
nieszczęście”, krzyknęła zdenerwowana siostra. „Już dobrze – odparł
spokojnie jangsi, jak gdyby rzeczywiście coś widział. – Nic się nie stało”.
Kiedy ojciec wrócił do domu, okazało się, że samochód, którym jechał,
zsunął się z szosy, a jego samego przygniotło przewożone drewno. Z
wypadku wyszedł jednak bez szwanku, kalecząc się tylko w palec.

W tradycji tybetańskiej takie niecodzienne wydarzenia świadczą o
przyjściu na świat niezwykłej istoty. Ponieważ wszyscy widzieli na własne
oczy większość lub część owych znaków, mieszkańcy regionu uznali, że
chłopiec jest kimś wyjątkowym. Przekonanie to podzielali lamowie.
Ngodrup Pelzom pamięta, że mały Karmapa wydawał się bardzo spokojny i
skoncentrowany; nie trwonił sił, jak inne dzieci. Nietypowe były też jego
zabawy. Budował klasztory z gliny i kamieni, mówiąc innym dzieciom, że
są lamami i że on sam jest lamą. „Jestem mnichem”, powtarzał często i
złościł się, gdy siostry przekomarzały się z nim, mówiąc, że „powinien w
końcu zostać chłopcem”, zapuścić – zwyczajem mieszkańców wschodniego
Tybetu – długie włosy i wplatać w warkocze czerwone nici.

Karmapa był też dobry i pełen współczucia. Delikatny i łagodny, nigdy
nie krzywdził zwierząt ani nie zabijał owadów. Zarzynanie zwierząt jest
naturalną częścią koczowniczego życia, ale chłopca nieodmiennie
doprowadzało ono do łez. Kiedy nadchodził ten dzień, rodzice zawsze
prosili kogoś, by zabrał go na długi spacer.

Czasami siadał na kamiennym tronie i uderzając kamieniem o kamień,
jak gdyby były czynelami, powtarzał słynną, siedmiolinijkową modlitwę do
Guru Rinpoczego:

 
Narodziłeś się w północno-zachodnim krańcu krainy Ogjen,



Pośrodku kwiatu lotosu.
Osiągnąłeś cudowne, najwyższe siddhi 17 .
Słyniesz jako Zrodzony z Lotosu,
Otacza Cię orszak niezliczonych Dakiń.
Praktykuję, idąc za Twym przykładem.
Proszę, przybądź i udziel swych błogosławieństw.
 
Karmapa uchodzi za emanację Guru Rinpoczego, tę bliską więź uznaje

się za coś zupełnie naturalnego. „My, koczownicy – wspominał, pytany o to
po latach – przeprowadzamy się kilka razy w roku. Wcześniej zawsze szuka
się dobrego miejsca na obozowisko. Kiedy ojciec dołączał do takiej szpicy,
mówił mi: «Siedź w domu i powtarzaj siedem wersów. Musimy znaleźć
dobrą ziemię. To bardzo ważne». Darzę Guru Rinpoczego szczególnym
uczuciem – dodał po chwili. – Z nim, nawet jeśli nie wykonuję formalnej
praktyki i po prostu recytuję tę modlitwę, szybko przychodzą pozytywne
doświadczenia” 18 .

Ojciec też zapamiętał więź chłopca z siedmioma wersami. Kiedy uczył go
w domu alfabetu i „ręcznego” pisma ume, mały jangsi to zachowywał się
tak, jakby znał wszystkie litery i płynnie recytował całe strofy modlitw, to
znów sprawiał wrażenie, że nie pamięta jednej głoski. Siedmiolinijkową
modlitwę znał zawsze.

Czteroletni Karmapa rozpoczął naukę w pobliskim Karlek, w którym co
jakiś czas spędzał od siedmiu do dziesięciu dni. Założony przez ucznia IX
Karmapy klasztor był niegdyś osobistą świątynią królów Lhathoku. Jego
opat, Amdo Palden 19 , poprosił rodziców jangsi o oddanie syna do klasztoru
jeszcze przed jego narodzeniem. Był pierwszym mnichem, który uczył
Karmapę i udzielał mu wskazówek. Urodził się w Lhathoku, o jakieś dwa
dni drogi od klasztoru. Do szesnastego roku życia pilnie studiował i
medytował w odosobnieniu. Jako uczeń Khamtrula Rinpoczego – wielkiego
mistrza szkoły drugpa kagju, którego matka Karmapy darzyła najwyższym



szacunkiem – należał do tradycji togdenów, nie obcinających włosów
adeptów jogi. Po czterech latach ścisłego odosobnienia kontynuował
intensywną praktykę aż do 1959 roku, kiedy to zniszczono klasztor Karlek,
jego posągi i święte księgi. Gdy znów można było otwarcie praktykować
religię, wędrował od wioski do wioski, odprawiając pudże (rytuały) dla ich
mieszkańców 20 . Szacunek, jakim się cieszył, sprawił, że powoli udało mu
się zdobyć środki na odbudowanie klasztoru.

Buddyjski obyczaj każe składać ofiary mnichom i mniszkom, których
prosi się o modlitwę. Wierzy się, że przynosi to pożytek obu stronom.
Ngodrup Pelzom powiada, że każdy, kto złożył ofiary Amdo Paldenowi,
cieszył się z tego przez cały dzień, wiedząc, że odprawia on rytuały, o które
go proszono. Długie lata służby dla całej społeczności sprawiły, że wszyscy
darzyli go niezwykłym zaufaniem 21 .

Wiara tworzy więź, która spaja społeczność buddyjską. Amdo Palden
wierzył w Karmapę. „On jest mistrzem, który zawsze znajduje się nad moją
głową i w moim sercu – wspomina tamte czasy. – Kiedy skończył cztery
lata, zabiegało o niego wiele klasztorów, ale Karma Dondrub powtarzał, że
obiecał go Karlekowi. Zacząłem rozmawiać z nim o sprowadzeniu
[chłopca] do klasztoru. Ustawiliśmy przed ołtarzem mały tron i
odprawiliśmy skromną ceremonię. Kiedy miał sześć lat, rodzice uznali, że
powinien nauczyć się czytać i rozpocząć poważne studia. Jeśli ma na to
ochotę, uczy się bardzo szybko. Innym razem woli się bawić. Kiedy chce
się uczyć, jest niezwykle bystry” 22 .





Choć nikt nie znał jeszcze jego tożsamości, mnisi, wiedząc, że mają do
czynienia ze szczególnym dzieckiem, oddali mu cześć, stawiając dlań tron
obok tronu opata. Po krótkich pobytach w Karleku jangsi wracał do
rodziców, którzy uważali, że jest za mały, by zamieszkać w klasztorze na
dłużej. W domu bawił się z Mynlam, młodszym bratem Tsełangiem i
ulubioną kozą o białej głowie i czarnym tułowiu, która nie miała rogów i
była od niego starsza o kilka miesięcy. Jeździł na niej w góry i wszędzie z
sobą prowadzał. Kiedy zabrano go do Tsurphu, została lokalną gwiazdą.

Jangsi lubił też przebywać z matką, która była mu bardzo bliska.
Pewnego dnia, gdy skończyła ubijać masło i odłożywszy pierwszą część –
Tybetańczycy uważają, że pierwsza część wszystkiego, również jedzenia,
jest najlepsza, a co za tym idzie, najstosowniejsza dla bóstw – poszła złożyć
ją w ofierze na ołtarzu, na którym stały zdjęcia poprzedniego Karmapy i
Khamtrula Rinpoczego, syn zapytał: „Komu niesiesz to masło?”.
„Bóstwom”, wyjaśniła. „Jakim bóstwom?”, chciał wiedzieć chłopiec.
„Wszystkim”. „Jeśli dajesz je jemu – powiedział jangsi, wskazując zdjęcie
XVI Karmapy – to dostanie się i mnie, bo to jestem ja”. „Nie wolno
wygadywać takie rzeczy”, ucięła matka.

Dwa zdjęcia słynnych nauczycieli na ołtarzu świadczyły o dwóch
rodzinnych tradycjach. Loga i jej krewni mieli bliskie związki z
Khamtrulem Rinpoczem, podczas gdy Karma Dodrub darzył niewzruszoną
wiarą XVI Karmapę, który nadał mu imię. (Wszystkie imiona w szkole
Karmapy zaczynają się od słowa Karma.) Pewnego dnia matka poszła po
wodę w towarzystwie małego tulku i jego młodszego brata Tsełanga
Rigdzina 23 . Jangsi, żartobliwie sprawdzając „przynależność” matki,
zapytał: „W którego lamę na świecie wierzysz najbardziej?”. „We
wszystkich”, odparła. „Bardziej w Karmapę czy w Khamtrula
Rinpoczego?”, dopytywał dalej. „To jedno i to samo”. „Załóżmy, tak tylko
mówię, że ja jestem Karmapą, a mój braciszek Khamtrulem Rinpoczem,
kogo darzyłabyś większą wiarą?”. „Oni są jednakowi”, powiedziała, a on



odrzekł: „W porządku”. Matka nie chciała wybierać, pamiętając, że na
głębszym poziomie umysł mądrości jednego lamy nie różni się niczym od
umysłu mądrości drugiego.

Od czwartego do siódmego roku życia chłopiec krążył między rodzinnym
domem a klasztorem Karlek, w którym uczył się od Amdo Paldena. Zbliżał
się przepowiedziany czas jego odnalezienia. W 1992 roku siedmioletni
jangsi uporczywie nalegał, by rodzina przeniosła się do namiotu miesiąc
wcześniej niż zwykle. Ponieważ wszyscy wiedzieli, że jest szczególnym
dzieckiem, rodzice uznali, iż jego niezwykła prośba może okazać się
ważna, i przepędzili stada do Bagoru. Rzeczywiście – właśnie dzięki temu
grupa z Tsurphu, która wyruszyła na poszukiwanie Karmapy, odnalazła go,
jak przepowiedział jego poprzednik, w Bagorze. Wielu uznało to za
ostateczne potwierdzenie: Karmapa pamiętał, co napisał w poprzednim
żywocie, i był w pełni świadomy tego, co dzieje się w tym życiu.

 
POSZUKIWANIA

Kiedy jangsi planował spotkanie z ludźmi, którzy mieli go odnaleźć, w
Indiach zastanawiano się, jak to zrobić. Situ Rinpocze i Gjaltsab Rinpocze 24

bezzwłocznie przesłali testament XVI Karmapy do jego głównej siedziby,
czyli oddalonego o jakieś 30 kilometrów od Lhasy klasztoru Tsurphu. List
otrzymał Khenpo Tenam z Kliniki Tybetańskiej, po czym przekazał go
Lamie Tsełangowi (zwanemu też Nenang Lamą), prosząc o jak najszybsze
dostarczenie dokumentu do Tsurphu. Nazajutrz testament dotarł do
Drupyna Deciena Rinpoczego 25 , na którym – wraz z zarządem i mnichami
Tsurphu – spoczywała główna odpowiedzialność za poszukiwania Karmapy
w Tybecie. Do testamentu dołączone były instrukcje obu Rinpoczów,
skierowane do Drupyna Deciena Rinpoczego. Drupyn Decien był
niezwykłym lamą. XVI Karmapa uznał, że pośród wszystkich mnichów w
Tybecie i poza jego granicami to właśnie on ma odpowiedni związek
karmiczny i niewzruszoną motywację, które pozwolą podnieść z ruin



obrócony w perzynę w czasach rewolucji kulturalnej klasztor Tsurphu.
Drupyn Decien wrócił do Tybetu na początku lat osiemdziesiątych, by
odbudować klasztor i więzi, które łączyły go od wieków z lokalnymi
społecznościami. Był naturalnym kandydatem na szefa poszukiwań,
wymagających zgody władz.

Administracja Tsurphu przedstawiła rządowi Tybetańskiego Regionu
Autonomicznego (TRA) plan poszukiwań i testament XVI Karmapy 5 maja
1992 roku. Władze wydały zgodę na sprowadzenie inkarnacji do Tsurphu i
udzieliły klasztorowi pomocy, udostępniając, na przykład, samochody. Było
to wydarzenie bezprecedensowe – rząd TRA po raz pierwszy udzielił zgody
na rozpoznanie tulku. Wielu miało nadzieję, że zapowiada to liberalizację
polityki władz wobec religii.

Do grupy poszukującej weszli trzej mnisi z zarządu Tsurphu – Domola,
główny administrator, Lodro, sekretarz, i Dondrub, poprzedni szef
administracji – oraz Titi, mnich, który miał towarzyszyć Karmapie w
następnych latach, i dwóch kierowców. Mnisi wyjechali z Lhasy 12 maja i
ruszyli na wschód przez Biru Szaggju, Khjungpo Trido, Riło Ciedziong,
Czamdo i Ngalhung Szungsang. Ponieważ cel misji trzeba było zachować
w tajemnicy, zrezygnowali z samochodów i wynajęli osiem koni, które
miały nieść ich i cały bagaż. Szlak prowadził przez wysoką przełęcz, którą
uważano za siedzibę wielu lokalnych bóstw. Cała okolica tonęła w śniegu,
którego obfite opady uznaje się za dobry omen, świadczący o zadowoleniu
bóstw. W Khampa Gar spotkali się z opatem klasztoru Njedrak Lak, który
zadał im obowiązkowe pytanie: „Skąd jesteście i co was sprowadza?”.
„Pochodzimy z Lhasy. Pielgrzymujemy i odwiedzamy krewnych”. Nie
wyprowadzili w pole starego mnicha, który mruknął tylko: „Nie jesteście
pielgrzymami. Podejrzewam, że co innego wam w głowie”.

Mnisi z Tsurphu dotarli do klasztoru Karlek w Lhathoku 18 maja. „Jak
dojechać do Bagor”, zapytali zarządcę Jesziego Dordże. „Czego tam
szukacie?”, usłyszeli w odpowiedzi. „Krewnej, Logi” 26 . „Znam ją, to żona



Karmy Dondruba. Jest tu ich syn”, odparł mnich i posłał po Jesziego
Rabsala. Mnisi odetchnęli z ulgą na wieść, że imiona zgadzają się z
przepowiednią. Ich misja dobiegała końca.

Kiedy pojawił się Jeszie Rabsal, wyznali otwarcie, że szukają inkarnacji:
„Chłopiec z twojego rodu jest tulku naszego klasztoru”. Nie wymienili
imienia Karmapy, ale zapowiedzieli, że za dwa dni będą w Bagorze.
Następnego ranka pożegnali się z mnichami Karleku i udali do pobliskiego
klasztoru Dzodzi, w którym modlili się o powodzenie misji i odsunięcie
wszelkich przeszkód. Odwiedzając kolejną świątynię, potwierdzali
„legendę” o pielgrzymce i gromadzili błogosławieństwa.

Usłyszawszy, że Apo Gaga może zostać uznany za tulku, Jeszie Rabsal
natychmiast ruszył do rodzinnego domu, by podzielić się radosną nowiną.
Naprzeciw wybiegł mu siedmioletni jangsi, który akurat bawił się na
wzgórzu przed domem. „Apo Gaga – wykrzyknął Jeszie – jadą tu mnisi z
Tsurphu, którzy szukają inkarnacji”. Chłopiec wybuchnął śmiechem i
zaczął tańczyć z radości. Tego ranka, zanim pojawił się brat, jangsi
spakował swoje ubrania, objuczył nimi ulubioną kozę i powiedział matce:
„Nadszedł mój czas. Ruszam do mego klasztoru. Byłoby dobrze, gdyby
Karlek przysłał mi coś w prezencie”. „Gdzie jest twój klasztor?”, spytała
matka, a chłopiec wyciągnął rękę w kierunku środkowo-zachodniego
Tybetu. Rodzice rozbili mały namiot i rozłożyli owcze skóry dla
zbliżających się gości.

Kiedy mnisi z Tsurphu usłyszeli o Lodze i Dondrubie, wynajęli nowe
konie i muły. Do Bagoru dotarli 21 maja. Według gwiazd nie był to jednak
pomyślny dzień, zamienili więc z rodzicami tylko kilka słów. Tak doniosłe
wydarzenie musiało zaczekać na pomyślną konstelację. Stosownym dniem
był 22 maja: piątek, konstelacja Uttarasiady z podwójnym elementem ziemi
i koniunkcją Wielkiej Radości. O wschodzie słońca mnisi weszli do
skromnego namiotu, który tulku wybrał na swój dom. Ofiarowano im



herbatę i dromę, małe, czerwone, słodkie korzenie, które, jak wierzą
Tybetańczycy, przynoszą szczęście i są podawane w uroczystych chwilach.

Przyjąwszy poczęstunek, goście zaczęli wypytywać o chłopca. Karma
Dondrub powiedział, że długo czekali na następnego syna. W 1978 roku
odbyli nawet pielgrzymkę do Lhasy, by wymodlić go przed słynnym
posągiem Buddy, Dzioło, w świątyni Dziokhang. Prosili też o
błogosławieństwo wielkiego mistrza, Karnama Rinpoczego, który poradził
matce powtórzyć modlitwę Schronienia sto tysięcy razy. „Módlcie się do
Trzech Klejnotów 27 – powiedział. – Bądźcie szczodrzy dla ubogich.
Karmcie ptaki i ryby. Jeśli to uczynicie, współczucie Trzech Klejnotów
obdarzy was synem”.

Rodzice prosili też o błogosławieństwo Amdo Paldena z pobliskiego
klasztoru Karlek, którego, jak miało się później okazać, łączyła szczególna
więź z młodym tulku. „Uczyńcie to, co polecił wielki mistrz – usłyszał od
niego Karma Dondrub. – Jeśli zwrócicie się do Buddów dziesięciu
kierunków i będziecie modlić całym sercem, narodzi się syn. Ja również
będę się modlił”. „Zgodzicie się – zapytał jeszcze – bym opiekował się
chłopcem i by był on mnichem w moim klasztorze?”. Rodzice przystali na
to, a Karma Dondrub wyjaśnia, że „właśnie dlatego jangsi został mnichem
klasztoru Karlek”. Oboje starali się jak najlepiej wypełniać zalecenia
lamów i w końcu zostali nagrodzeni synem.

Mnisi z Tsurphu, przekonani, że odnaleźli wreszcie inkarnację XVI
Karmapy, pokazali ojcu jego testament. Kiedy go czytał, kierujący
poszukiwaniami Domola zrobił zdjęcie. Gdy je wywołano, okazało się, że
postać ojca skąpana jest w poświacie białego światła. W tej samej chwili
znów dało się słyszeć słodką pieśń kukułki.

Karma Dondrub opowiedział wtedy sen, jaki miał po narodzinach
chłopca. „Śniła mi się szeroka, otwarta przestrzeń pełna Tybetańczyków i
Chińczyków. Pośrodku stała stara, uszkodzona stupa i sterta strzaskanych
posągów. Z tłumu obcych mi ludzi wyłonił się nagle bardzo stary lama z



płaską, łysą głową i rzekł: „Zanieś – tak, by cię nie widzieli – posąg na tę
górę na drugim brzegu rzeki”. Schowałem za pazuchą ciuby [tybetańska
kurta] posąg Czenrezika z brązu i jeszcze jedną figurkę. Kiedy wspiąłem się
z nimi na górę na drugim brzegu, przepełniło mnie niezwykłe szczęście”.
Rewolucja kulturalna w Tybecie (1966-76) zostawiła po sobie wiele takich
stosów zniszczonych posągów. Miejsca kultu, których nie zrównano z
ziemią, plądrowano i bezczeszczono. Wybór figury Czenrezika uznano za
kolejne potwierdzenie związku z Karmapą, który uchodzi za jego emanację.

Zgodnie z wiekowym obyczajem tworzenia pomyślnych związków grupa
z Tsurphu ofiarowała rodzicom kataki (długie białe szarfy) i trochę
pieniędzy. Te skromne podarunki odpowiadały sytuacji – preludium do
oficjalnego rozpoznania tulku. 24 maja mnisi opuścili Bagor i ruszyli w
drogę powrotną. Gdy mijali Karlek, na błękitnym niebie pojawiły się trzy
mniejsze słońca wokół właściwego. To niezwykłe zjawisko zaobserwowano
nawet w odległym o ponad 70 kilometrów Czamdo. Na całym świecie
podobnym fenomenom, choćby tęczom, przypisuje się wymiar duchowy.
Tybetańczycy są na nie szczególnie uwrażliwieni i długo przechowują je w
pamięci.

Wracająca grupa spotkała Akonga Rinpoczego, wysłannika Situ
Rinpoczego, oraz Szieraba Tarcina, przedstawiciela Gjaltsaba Rinpoczego,
których zatrzymały w Katmandu formalności wizowe. Wysłannicy z Indii
mieli dwa cele. Po pierwsze, polecono im prosić liczne klasztory o
tradycyjne, czterdziestodziewięciodniowe modlitwy w intencji Dziamgona
Kongtrula Rinpoczego, który zginął tragicznie pod koniec kwietnia. Po
drugie, mieli reprezentować Situ Rinpoczego i Gjaltsaba Rinpoczego oraz
służyć pomocą w poszukiwaniach XVII Karmapy. Kiedy spotkali się z
młodym tulku, rodzice opowiedzieli im o okolicznościach narodzin chłopca
i wizycie grupy poszukującej inkarnacji.

Mnisi z Tsurphu dotarli do Lhasy 27 maja. Następnego dnia spotkali się z
przedstawicielami rządu TRA i zdali im relację. Władze wyraziły



zadowolenie z przebiegu poszukiwań. Wieczorem cała grupa była już w
Tsurphu. Drupyn Decien, na którym spoczywało brzemię
odpowiedzialności za odnalezienie tulku, oraz inni przedstawiciele
administracji klasztoru chcieli wiedzieć, jak wskazówki XVI Karmapy
doprowadziły mnichów do tulku. Następnego dnia ogłoszono publicznie, że
„na świat przyszła inkarnacja niezrównanego Karmapy”. Na dachu świątyni
pojawiły się flagi i chorągwie zwycięstwa, ściany doliny odbijały ryk
długich radungów i konch, powietrze wibrowało dziewięcioma
specjalnymi, wygrywanymi na gjalingach melodiami pomyślności.
Wszystkich mnichów zaproszono na poczęstunek. Radosna wieść
rozchodziła się lotem błyskawicy, ściągając do Tsurphu mieszkańców
wszystkich regionów Tybetu, cudzoziemców i przedstawicieli różnych
tradycji buddyjskich.

Kiedy Situ Rinpocze i Gjaltsab Rinpocze otrzymali wiadomość, że ich
mnisi, jak chciała przepowiednia, odnaleźli młodego jangsi w Bagorze, w
okręgu Lhathok, zgodnie z tradycją natychmiast udali się do Dharamsali w
północnych Indiach, by poinformować o wszystkim Dalajlamę. Dotarli tam
6 czerwca, gdy Dalajlama był na Szczycie Ziemi w Brazylii, ale jego
asystenci bezzwłocznie przekazali mu informację. Wcześniej Dalajlama
widział miejsce narodzin Karmapy w nieskazitelnym zwierciadle swej
mądrości: „Wybierając inkarnację, nie opieram się na jednej czy dwóch
księgach, ale stosuję odpowiednią procedurę. Jeżeli wyniki są pozytywne,
uznaję wybór za słuszny. [W przypadku Karmapy] miałem coś w rodzaju
snu, wizji miejsca narodzin inkarnacji. Były tam skały i łąki. Wydawało się,
że to miejsce jest położone dość wysoko, otwarte na południe, poprzecinane
pięknymi strumieniami. Tak wyglądał ten obraz. A potem ktoś, głos bez
postaci, powiedział mi: „Tu przyszedł na świat Karmapa” 28 .



Później Dalajlama wyjaśnił, że nie było tam żadnych drzew, zwierząt ani
ludzi tylko dwa strumienie – po prawej i lewej stronie 29 . Na podstawie tej
wizji i ustaleń grupy poszukującej udzielił wstępnego potwierdzenia
tożsamości Gjalła Karmapy. Situ Rinpocze i Gjaltsab Rinpocze wrócili do
Rumteku 12 czerwca i oficjalnie ogłosili odnalezienie Karmapy. W tym
samym miesiącu głowy szkół sakja – Sakja Trizin – i njingma – Mindroling
Triczen – potwierdzili rozpoznanie Karmapy i ułożyli modlitwy o jego
długie życie.

Jeden z głównych lamów szkoły kagju, Szamar Rinpocze, miał
wątpliwości, choć wcześniej podpisał list, potwierdzający tożsamość
Karmapy 30 . Dalajlama spotkał się z nim 29 czerwca. Tego samego dnia
przyjął również Situ Rinpoczego i Gjaltsaba Rinpoczego. 30 czerwca
wystosował list, tak zwany Buktham Rinpocze, którym ostatecznie
zatwierdził rozpoznanie inkarnacji Karmapy:

 



„Zgodnie z Ostatnim Testamentem syn Karmy Dondruba i Logi, który
przyszedł na świat w roku Drewnianego Wołu, zostaje ostatecznie uznany
za inkarnację XVI Karmapy. Z modlitwami o jego szczęście i powodzenie
świętych działań,
Dalajlama
Trzydziestego dnia czwartego miesiąca roku Wodnej Małpy kalendarza

tybetańskiego 30 czerwca 1992”. (Z tybetańskiego przełożył kalon Taszi
Łangdi.)

 
Dalajlama udzielił też rady Situ Rinpoczemu i Gjaltsabowi Rinpoczemu:

„Tybetańskie przysłowie powiada, że tam, gdzie jest wielka Dharma, jest
też silny Mara [innymi słowy, gdzie prawda, tam też niegodziwość].
Pojawiły się więc pewne dysonanse i trudności, ale nie są one szczególnie
ważne. Istotne jest skupienie na tym, co ma prawdziwe, głębokie znaczenie.
Do tej pory pracowaliście, mając na uwadze to, co najważniejsze i
najistotniejsze – i nadal nie traćcie tego z oczu” 31 .

Proces poszukiwań, który rozpoczęło odnalezienie przepowiedni,
zamknęło ostateczne potwierdzenie Dalajlamy. Dobry los sprawił, że
wszystko potoczyło się tak, jak powinno.

1. Khenpo Karthar Rinpocze urodził się w Tybecie w 1924 roku. Jako dwunastoletni
chłopiec wstąpił do klasztoru Thrangu Rinpoczego. Przez kolejnych osiemnaście lat
przebywał na ścisłym odosobnieniu medytacyjnym i studiował arkana filozofii, psychologii
i logiki buddyjskiej. W 1958 roku presja chińskich komunistów we wschodnim Tybecie
zmusiła Thrangu Rinpoczego i jego mnichów do opuszczenia klasztoru i szukania
schronienia w Tsurphu. Karmapa, który w swej mądrości wiedział, że problemy dotrą
wkrótce także do Tybetu centralnego, dał im zapasy na drogę i polecił udać się do Bhutanu
i Indii. Khenpo Karthar Rinpocze przez osiem lat mieszkał w Buxa, społeczności
tybetańskich uchodźców w północnych Indiach. W 1967 roku przeniósł się do Rumteku,
aby być blisko Karmapy, i przebywał tam do 1975 roku, kiedy to wyjechał do Bhutanu.
Rok później Karmapa poprosił go, żeby został opatem klasztoru, który zamierzał założyć w
Stanach Zjednoczonych. Na początku 1978 roku zakupiono Mead House w Woodstock w
stanie Nowy Jork, powołując tam ośrodek Karma Trijana Dharmaczakra. Khenpo Karthar
Rinpocze nadzorował budowę klasztoru, udzielał nauk i wskazówek licznym uczniom,



wzniósł ośrodek trzyletnich odosobnień medytacyjnych, przez które przeprowadził trzy
grupy adeptów. Jego nauki wielokrotnie publikowano i przekładano na chiński. Khenpo
Karthar czterokrotnie odwiedzał Tybet; w trakcie jednego z tych pobytów brał udział w
ceremonii ścięcia włosów Karmapy w Dziokhangu.
2. Rozmowa Khenpo Karthara Rinpoczego z autorką – w której brał udział również Lama

Norlha z Kagju Thubten Cieling w Wappinger Falls – Karma Trijana Dharmaczakra,
Woodstock, grudzień 2001 roku.
3. Tai Situ Rinpocze jest jednym z czterech „synów serca” Karmapy i uchodzi za

emanację przyszłego Buddy, Majtrei. W poprzednim wcieleniu był jednym z głównych
nauczycieli XVI Karmapy. XII Situpa urodził się w 1954 roku. Osiemnaście miesięcy
później XVI Karmapa intronizował go w jego klasztorze Palpung we wschodnim Tybecie.
Zmuszony do opuszczenia Tybetu w wieku pięciu lat, zamieszkał z Karmapą w Rumteku,
gdzie odebrał formalny trening. W 1975 roku założył własny klasztor, Szierab Ling w
północnych Indiach. Wiele podróżuje po Wschodzie i Zachodzie, udzielając nauk – przede
wszystkim mahamudry – i inicjacji. Podczas pierwszej wizyty w Tybecie w 1984 roku
wyświęcił ponad dwa tysiące mnichów i mniszek. W czasie kolejnej wizyty, w 1991 roku,
rozpoznał ponad stu inkarnowanych lamów. Odegrał kluczową rolę w odnalezieniu i
intronizowaniu XVII Karmapy; obecnie udziela mu nauk i inicjacji w Indiach. W Szierab
Ling działa ośrodek trzyletnich odosobnień i kwitnący instytut wyższych studiów
buddyjskich.
4. Rozmowa z autorką, Lhasa, 2 sierpnia 1992 roku. Por. także „A Talk by His Eminence

Tai Situ Rinpoche and His Eminence Tsurphu Gyaltsab Rinpoche on Friday, June 12, 1992
in the Front Entrance Hall of Rumtek Monastery”, Densal (periodyk Karma Trijana
Dharmaczakry), 12, nr 1 i 2 (zima-wiosna 1993), ss. 5-7.
5. Tamże.
6. Clemens Kuby, Interview with Jamgon Kongtrul Rinpoche, 30 min. (Monachium, Kuby

Film TV, 23 marca 1992). Wywiad przeprowadzono wkrótce po spotkaniu czterech lamów,
podczas którego Situ Rinpocze przedstawił im odnaleziony list (rozmowa autorki z
Clemensem Kuby). Ten fragment wywiadu wykorzystano również w: Clemens Kuby,
Living Buddha, 108 min. (Monachium, Kuby Film TV, 1994). Por. także Clemens Kuby i
Ulli Olvedi, Living Buddha: Die siebzehnte Wiedergeburt des Karmapa in Tibet,
Monachium, Goldman Verlag, 1994), ss. 81-88.
7. „Biała” – to koncha, tradycyjny, tybetański instrument używany podczas rytuałów.
8. Głównie Situ Rinpocze i Gjaltsab Rinpocze. Por. Ken Holmes, His Holiness the 17th

Gyalwa Karmapa Urgjen Trinley Dorje, Forres, Szkocja, Altea Publishing, 1995, s. 49.
9. W liście pojawia się poetycki odpowiednik „boskiego piorunu” – „niebiańskie żelazo”

(tyb. gnam lchags); na mapach Tybetu figuruje „Lha thog”.
10. W przepowiedni „krowę” nazwano de dzio (‘dod ‘jo), „spełniającą życzenia”.

Określenie to tradycyjnie kojarzy się z tym zwierzęciem – np. elementem powszechnie



znanego przez Tybetańczyków rytuału ofiarowania mandali jest „spełniająca życzenia
krowa” (‘dod jo’i ba).
11. Imię Pema (Lotos) łączy go z Guru Rinpoczem (zwanym Pema Dziungne, „Zrodzony

z Lotosu”), a Dynjo – z Buddą Dynjo Drupą (Amoghasiddhim), który, jak Karmapa, jest
szczególnie związany z oświeconą aktywnością.
12. Informacje o życiu w Lhathoku pochodzą głównie od siostry Karmapy, Ngodrup

Pelzom.
13. Ojciec Karmapy, Karma Dondrub Taszi pochodzi z rodu (rus pa) o przydomku Ciedo

(Chos rdo), a matka, Loga, z rodziny Gazi (Ga zi). Dzieci (wiek, liczony na modłę
zachodnią, w 2003 roku):

1. Jeszie Rabsal (Ye shes Rab gsal), 38 lat, żonaty, trzy córki.
2. Tenzin Ciedryn (brTan ‘dzin Chos sgron), 35 lat, mężatka, dwóch synów i dwie córki.
3. Taszi Jangtso (bKra shi Yang mtsho), 33 lata, mężatka, dwóch synów i dwie córki.
4. Kalzang Paldzom (sKal bZhang dPal’dzom), której Karmapa nadał imię Trinle

Łangmo (Phrin las dBang mo), 31 lat, mniszka.
5. Ngodrup Pelzom (dNgos sgrub dPal’dzom), 26 lat, mniszka.
6. Dendzom (bDen ‘dzom), 23 lata, panna.
7. Namse Lhendzom (rNam sras Lhan ‘dzom), której Karmapa nadał imię Mynlam

Jangtso (sMon Lam gYang mtsho), 21 lat, mniszka
8. Gjalła Karmapa (rGyal ba Ka rma pa), 17 lat, mnich.
9. Tulku Tsełang Rigdzin (Tshe dbang Rig ‘dzin), 14 lat, mnich, inkarnowany lama.

14. Informacje te pochodzą od ojca Karmapy. W części czwartej zamieszczono dwie
pieśni XVI Karmapy, w których znajdujemy wzmianki o ministrze Denmie. W „Pieśni”
pojawia się jego pełny tytuł „Tsaszang Denma”, a w „Pieśni, której czas nadszedł” – skrót:
‘den.
15. Osiem pomyślnych symboli: „pomyślny parasol” okrągły niczym głowa Buddy;

„pomyślne ryby” symbolizujące kształt oczu Buddy; „pomyślna waza”, która wyobraża
gardło Buddy, źródło prawdziwej, usuwającej cierpienia samsary i przynoszącej szczęście
Dharmy; „pomyślna koncha”, słynący z donośnego dźwięku symbol mowy Buddy, która
jest zawsze odpowiednio głośna i melodyjna; „pomyślna chorągiew zwycięstwa”,
wyobrażająca piękno i doskonałe proporcje ciała Buddy; „pomyślny wspaniały węzeł”,
symbol wszechwiedzącego, niczym nie ograniczonego serca-umysłu Buddy; „pomyślny
lotos”, giętki, doskonały, smukły niczym język i wymowa Buddy; oraz „pomyślne koło” –
znak zdobiący podeszwy stóp Buddy, symbol obracania Kołem Dharmy, które niesie
Wyzwolenie wszystkim czującym istotom.
16. Najprawdopodobniej w czasach rewolucji kulturalnej. Wielu Tybetańczyków

więziono wówczas za wiarę lub nieodpowiednie pochodzenie klasowe.



17. „Osiągnięcia”, które zwykle dzieli się na „doczesne” (zdolność latania, chodzenia po
wodzie itd.) oraz „najwyższe” – urzeczywistnienie natury umysłu.
18. Rozmowa z autorką, Uniwersytet Gjuto Ramocze, Sidhbari, Dharamsala, czerwiec

2000 roku.
19. Jego imię zakonne brzmi: Lama Tsełang Palden, ale wszyscy znają go jako Amdo

Paldena.
20. Rozmowa z autorką, Tsurphu, 24 września 1992 roku. Amdo Palden miał wówczas

sześćdziesiąt osiem lat. Wkrótce potem zmarł.
21. Ngodrup Pelzom, rozmowa z autorką, Uniwersytet Gjuto Ramocze, Sidhbari,

Dharamsala, 10 lipca 2001 roku.
22. Rozmowa z autorką, Tsurphu, 24 września 1992 roku.
23. Później rozpoznano w nim tulku Cieleka Rinpoczego, słynnego lamy szkoły drugpa

kagju.
24. XII Goszir Gjaltsab Rinpocze urodził się w 1954 roku w Njemo, w Tybecie

środkowym, w rodzinie adeptów tantry, słynących z głębokiego poziomu
urzeczywistnienia. W 1959 roku uciekł z Tybetu z Karmapą i otrzymał od niego wiele
ważnych inicjacji. Jak trzej pozostali „synowie serca”, zgłębiał pisma, rytuały i praktyki
medytacyjne. Z czasem założył własny klasztor Ralang w pobliżu Rumteku. Kieruje
Instytutem Wyższych Studiów Buddyjskich Karma Śri Nalanda w Rumteku.
25. Pełne imię: Drupyn Karma Decien Tsełang Rinpocze; dziedziczny dzierżawca linii

klasztoru Tana Gynmar w Nangcien we wschodnim Tybecie.
26. Zdrobnienie od Lolaga – imienia z Ostatniego Testamentu.
27. Wersy Schronienia są najpopularniejszą modlitwą buddyjską. W najprostszej formie

brzmi ona: „Przyjmuję Schronienie w Buddzie. Przyjmuję Schronienie w Dharmie.
Przyjmuję Schronienie w Sandze (społeczności praktykujących)”. Por. wykład Karmapy
„Przyjęcie Schronienia”. „Trzy Klejnoty” – to Budda, Dharma i Sangha. Powtarzanie
modlitw i mantr – tysiące razy – jest popularną praktyką buddyjską w Tybecie.
28. Clemens Kuby, Living Buddha, Kuby Film TV, Monachium, 108 min., 1994.
29. „A Talk”, Densal, 12, nr 1,2, ss. 5-7; oraz Situ Rinpocze, rozmowa z autorką, Lhasa, 2

sierpnia 1992 roku.
30. Za www.kagyuoffice.org: 17 czerwca 1992 r.
19 marca 1992 roku Tai Situ Rinpocze, Dziamgon Kongtrul Rinpocze, Gjaltsab Rinpocze

i ja odbyliśmy spotkanie, podczas którego Tai Situ Rinpocze przedstawił nam napisaną
przez Jego Świątobliwość przepowiednię, święty testament, który odnaleziono w
talizmanie ochronnym Situ Rinpoczego. W moim umyśle pojawiły się wtedy wątpliwości,
ale obecnie mam całkowite zaufanie do Situ Rinpoczego i treści listu, na podstawie którego
precyzyjnie odnaleziono inkarnację, zatwierdzoną następnie przez Jego Świątobliwość

http://www.kagyuoffice.org/


Dalajlamę jako wcielenie Jego Świątobliwości Gjalłanga Karmapy. Niniejszym udzielam
akceptacji i nie będę już poruszał kwestii badania świętego testamentu itd. Szamarpa. W
obecności Orgjen Tulku Rinpoczego. Przekład Michele Martin
Nota: powyższy przekład podano do wiadomości publicznej w Rumteku wkrótce po

powstaniu listu. 18 lipca 1992 roku, po konsultacji z doradcami, Szamar Rinpocze
przedstawił własną wersję:
19 marca 1992 roku podczas spotkania z Dziamgonem Rinpoczem, Gjaltsabem

Rinpoczem i ze mną, Situ Rinpocze przedstawił odręczny list-przepowiednię ze swego
zawiniątka ochronnego, twierdząc, że jest to instrukcja JŚ XVI Karmapy (dotycząca jego
inkarnacji). Miałem pewne wątpliwości (co do autentyczności listu). Obecnie zdaję się na
Situ Rinpoczego (w sprawie informacji o decyzji JŚ Dalajlamy). Zgodnie z naszą poufną
rozmową, przychylam się do decyzji JŚ Dalajlamy, iż inkarnację uznano z pewnością za
wcielenie JŚ Gjalła Karmapy. Od tej chwili zawieszam żądania poddania listu badaniom
(grafologicznym). 17 czerwca 1992. Szamar Ciekji Lodro w obecności Tulku Urgjena.
Przekład, autoryzowany, Anne Ekselius
31. Nagranie magnetofonowe, 30 czerwca 1992 roku. Por. również www.kagyuoffice.org;

Densal, op. cit., s. 9; Ken Holmes, His Holiness the 17th Gyalwa Karmapa Urgyen Trinley
Dorje, s. 55.



B

POWRÓT DO TSURPHU

 
agor żegnał, a Tsurphu szykowało się do powitania Karmapy. Jangsi
chciał zostawić krewnym jakiś dar. Przed kilku laty wyschło źródło

obok zimowego domu. Młody tulku i jego trzyletni brat zasadzili tam
jałowiec. Chłopiec nie umiał odprawić stosownego rytuału, recytował więc
siedem wersów modlitwy do Guru Rinpoczego. Po kilku miesiącach ze
źródła znów trysnęła woda.

Drupyn Decien Rinpocze i jego mnisi negocjowali z Departamentem
Religii TRA 1 . Prosili o zgodę na intronizowanie tulku. Chcieli też, by w
ceremonii mogli uczestniczyć wierni z całego Tybetu i uczniowie Karmapy
z innych państw. Władze przychyliły się do tej prośby. 1 czerwca z Tsurphu
wyruszył konwój powitalny – pięć tonących w białych szarfach
samochodów, 23 mnichów i świeckich z Lamą Domo na czele. Następnego
dnia byli w Lhasie, a 8 czerwca dotarli do klasztoru Karlek w Lhathoku.
Tym razem wszystko było starannie wyreżyserowane.

9 czerwca tulku przywdział nowe szaty 2 . W klasztorze Karlek
ofiarowano mu mandalę, która wyobraża cały wszechświat, oraz posąg,
księgę i stupę, symbolizujące odpowiednio ciało, mowę i umysł Buddy.
Następnie wszystkim podano herbatę i ryż z szafranem. Krewni i klasztor,
zgodnie z tradycją budowania pomyślnych więzi, otrzymali szczodre dary.
Amdo Palden i jego mnisi – herbatę i pieniądze, bliscy Karmapy –
zwierzęta, brokaty, szaty i inne cenne przedmioty. Stosowne podarunki
wręczono również dalszym krewnym. Na błogosławieństwo tulku czekali
także mnisi i wierni z pobliskiego klasztoru Karma Gyn, który w XII wieku
założył I Karmapa Dysum Khjenpa. Orszak wyruszył z Karleku 10
czerwca. Do Karmapy dołączyli rodzice, starszy brat Jeszie Rabsal oraz
towarzysze dziecięcych zabaw – Mynlam i Tsełang Rigdzin. Do Tsurphu
jedzie się stąd pięć dni – dzień konno i cztery dni samochodem.



14 czerwca powitano Karmapę u stóp świętej góry Njancien Thanglha,
która leży około 50 kilometrów na północ od Tsurphu. Tybetańczycy
wierzą, że ich jeziora i góry zamieszkują rozmaite bóstwa. Ta jest siedzibą
Bodhisattwy, będącego na ósmym z dziesięciu możliwych poziomów.
Strzegł on poprzednich inkarnacji Karmapy i okazywał im wielką
życzliwość 3 . Wśród oczekujących na orszak mnichów i lamów był Drupyn
Decien Rinpocze. Dla młodego tulku ustawiono tron w ogromnym
namiocie. Jak każe tradycja „otwierania wrót pomyślnych więzi”,
ofiarowano mu mandalę, posąg, księgę, stupę oraz herbatę i ryż. Ową więź
przypieczętował kolejny dobry omen: kiedy Karmapa przekraczał próg
namiotu, rozległy się trzy grzmoty, symbolizujące, jak chcą Tybetańczycy,
wielką sławę, i zaczął mżyć deszczyk – znak błogosławieństw.

Następnego dnia karawana zjechała z szosy, która łączy Lhasę z Szigatse 4

. Za szerokim, drewnianym mostem otwierała się dolina Tolung z
klasztorem Tsurphu. Szutrowa droga wiła się wzdłuż rzeki przez pola i
usiane żółtymi kwiatami łąki. Całą dolinę spowijał wonny, powitalny dym
płonących gałęzi jałowca. Mijając tłumy wiernych, samochody wtoczyły
się na dziedziniec klasztoru Nenang, siedziby Pało Rinpoczego, gdzie
młodego tulku czekało kolejne rytualne powitanie. Kiedy wszyscy wręczyli
już kataki i otrzymali błogosławieństwa, kawalkada ruszyła w górę doliny.
Obok samochodów galopowali jeźdźcy w pysznych ciubach i czapach.
Jangsi siedział na przednim fotelu nowego, białego dżipa, którego niemal
nie było widać spod sterty długich kataków.

Po raz pierwszy w tym żywocie jangsi zobaczył swój stary klasztor.
Samochody powoli przebijały się przez stojący wzdłuż drogi zbity tłum.
Wszyscy trzymali kadzidła i białe kataki, modlili się i powtarzali mantrę
Karmapa cienno – „Karmapo, myśl o mnie”. Przed klasztorem stali mnisi w
paradnych szatach, brokatowych czapkach i długich, żółtych szalach.
Procesję otwierali dwaj duchowni z długimi wiązkami kadzideł. Inni
dzierżyli potężne, brokatowe chorągwie, grali na konchach, masywnych



radungach, rogach, czynelach i wielkich, zielonych, zatkniętych na długich
uchwytach bębnach. Orszak duchownych uświetniali tancerze w barwnych
kostiumach i wielkich maskach króla bogów Indry, mnicha Haszanga i
dwojga dzieci, Opiekuna i Opiekunki Mahakali, Dordże Legpy (Damciena)
oraz tych, którzy szczególnie przyciągają pomyślność: Starca Długiego
Życia, Muzyka, Kuglarza i Śnieżnego Lwa.

W miejscu zwanym Kunga Delek („Wszelakie Szczęście i Dobroć”), u
wrót Dolnego Parku, młody tulku dosiadł przystrojonego brokatami,
białego wierzchowca, który zaniósł go do głównej świątyni. Jangsi
przywdział teraz złotą szatę z czerwoną lamówką oraz okrągły hełm –
tradycyjne nakrycie głowy podróżującego lamy. Tancerze w maskach i
tłumy wiernych sypali przed nim kwiaty.

Na głównym dziedzińcu zasiadł na tronie, by odebrać tradycyjne ofiary:
kataki, taniec czterech Śnieżnych Lwów i czarkę ich mleka. U stóp
kamiennych schodów przywdział zdobną złotym klejnotem Koronę
Aktywności i wkroczył do świątyni. Na końcu głównej nawy czekał nań
wysoki, okryty brokatami tron. Gdy na nim zasiadł, ofiarowano mu
mandalę oraz symbole oświeconego ciała, mowy i umysłu. Na stolikach
przed dwoma rzędami mnichów piętrzyły się kapse (rodzaj tybetańskich
faworków), owoce, słodycze i orzechy. Wszystkich poczęstowano herbatą i
ryżem z szafranem. Na koniec tłum mnichów i świeckich przepłynął przed
tronem, otrzymując błogosławieństwa.

Przed świątynią odegrano spektakl, opowiadający historię pokoleń
władców Tybetu, a specjalnie na tę okazję ułożone pieśni przeplatane były
życzeniami szczęścia i powodzenia. Gdy rozradowani ludzie tańczyli i
śpiewali piosenki z rodzinnych stron, młody tulku udał się do swoich
komnat na najwyższym piętrze klasztoru.

27 czerwca jangsi spotkał się delegacją czterdziestu dygnitarzy, którzy
przybyli do Tsurphu, by oficjalnie obwieścić, że władze uznają go za
prawdziwą inkarnację XVI Karmapy. Uroczystość odbywała się w



świątyni. Urzędnicy siedzieli na krzesłach po jednej stronie, mnisi zajęli
zwykłe miejsca po drugiej, a dygnitarz wyszedł na środek odczytać
proklamację. Później, na znak szacunku, wszyscy odwiedzili jangsi w jego
komnacie, ofiarowując mu długie kataki. Chłopiec szybko opanował nową
dlań sztukę podawania ręki. Podobne „zaszczyty” spotkały też jego
rodziców.

Dwa dni później jangsi wraz z tysiącami wiernych oglądał tańce lamów,
w tym taniec Opiekuna Tsurphu, Mahakali, oparty na wizji VI Karmapy
Thongły Dyndena. Wielkie maski gniewnych bóstw, długie brokatowe szaty
i ekspresyjne, rytualne gesty musiały zrobić na nim wrażenie, bo potem
chłopiec często, spontanicznie naśladował ruchy tancerzy.

Pojawienie się tulku zmieniło życie klasztoru. Wyznaczono mnichów,
którzy mieli troszczyć się o jego codzienne sprawy, mianowano osobistych
asystentów: szambelana, sekretarzy, odpowiadających za audiencje i
korespondencję, mistrza ołtarza i pracowników ochrony. Wkrótce po
przybyciu chłopca do Tsurphu, 13 lipca spotkali się z nim Situ Rinpocze i
Gjaltsab Rinpocze. Spotkanie, jak wspominają świadkowie, przypominało
połączenie rodziny.

Wcześniej, 3 lipca, umdze, „mistrz recytacji”, Thubten Zangpo zaczął
uczyć chłopca czytania. Lekcje trwały od dziewiątej do jedenastej rano i od
trzeciej do szóstej po południu. Umdze-la siadał obok swego ucznia i
drewnianą pałeczką wskazywał odpowiednie wersy na długich,
prostokątnych stronach.

Umdze Thubten był blisko związany z XVI Karmapą. Przez długie lata
mieszkał w jego klasztorze Rumtek w Sikkimie i często towarzyszył lamom
w podróżach zagranicznych. Każdy, kto go spotkał, musiał zapamiętać jego
długą, siwą brodę i przyjazny uśmiech. Jak wielu starców, ostatnie lata
życia postanowił spędzić w Tybecie. Niedawno wrócił do rodzinnego domu
– typowej konstrukcji z szarego kamienia i drewna, tonącej w czerwonych i
różowych kwiatach – przy drodze, która wije się przez dolinę Tolung.



(Tybetańczycy kochają kwiaty, za doniczki często służą im nawet puszki po
konserwach.) Jak się okazało, powrócił w samą porę, by aż do swej śmierci
w 1997 roku służyć XVII Karmapie.

Sekretarz klasztoru, Lodro, 5 lipca zaczął uczyć jangsi kaligrafii – jak
czyniono to tu od wieków, kreśląc litery na specjalnych deseczkach, kredą
lub tuszem, i zmywając je. Wpatrując się w ustawiony przed nim wzór,
skupiony chłopiec to kopiował, to zmywał pieczołowicie stawiane litery.
Tybetańczycy przywiązują wielką wagę do wykwintnego charakteru pisma.
Dawniej mógł od niego zależeć nawet awans w hierarchii administracyjnej.
Nauczyciele tulku byli zadowoleni z jego postępów i mówili innym, że taki
właśnie powinien być Karmapa.

Choć szybko przywykł do rytmu klasztornego życia, jangsi nie zapomniał
przecież o swej koczowniczej przeszłości. W miesiąc po przybyciu do
Tsurphu wezwał Lamę Tenzina Gjurme, który również wychował się w
rodzinie nomadów, a teraz był asystentem Gjaltsaba Rinpoczego. Młody
tulku kazał wszystkim wyjść i zamknął drzwi, by swobodnie porozmawiać
o życiu koczowników, wędrowaniu przez góry i mieszkaniu w namiocie.

„Zeszłej nocy – zmienił nagle temat – wyraźnie widziałem Rumtek” 5 .
Potem opisał wzniesiony przez poprzedniego Karmapę klasztor, wyliczając
izby, które zajmowali ważni tulku. „Dziwne – ciągnął dalej – dolny
budynek, ten na stoku, stoi pusty, a w wyższym był tłum mnichów”. Tenzin
Gjurme wyjaśnił, że położony niżej budynek jest właśnie remontowany, a
wszyscy mnisi przenieśli się do kwater nad głównym klasztorem (do
Instytutu Wyższych Studiów Buddyjskich Nalanda) 6 . Ta wyższa percepcja
czy też jasnowidzenie były dla jangsi najwyraźniej naturalnym elementem
rzeczywistości – jak wtedy, gdy „zobaczył” wypadek ojca.

 
CEREMONIA ŚCIĘCIA WŁOSÓW

Ceremonia ścięcia włosów wielkiego lamy jest symbolicznym
przekroczeniem wrót Dharmy i kontynuacją tradycji, której początek dał



Budda Siakjamuni, obcinając włosy na brzegu rzeki Nairandziana w
pobliżu Bodh Gai w Indiach. Ceremonię zaplanowano na 2 sierpnia, gdyż
tego dnia przypadała rocznica udzielenia przez Buddę pierwszych nauk w
Parku Jeleni w Sarnath. Orszak przybył do Lhasy dzień wcześniej. Jangsi
rozglądał się z ciekawością, jego rumiane policzki pałały.

Ceremonia miała się odbyć w lhaskiej świątyni Dziokhang przed Dzioło
Rinpoczem, patronem Tybetu, najświętszym posągiem Buddy w tym kraju.
Choć przywilej ten był zawsze zarezerwowany dla Dalajlamy i
Panczenlamy, rytuał ścięcia włosów w tym miejscu odprawiono również
dla XIII Karmapy Dydyla Dordże.

Samochody z jangsi, Situ Rinpoczem, Gjaltsabem Rinpoczem i
najważniejszymi lamami Tsurphu wtoczyły się na kamienny dziedziniec
Dziokhangu na długo przed świtem. Otaczający świątynię Barkhor – za
dnia pełen pielgrzymów, mieszkańców Lhasy, odprawiających pudże
mnichów i mniszek, żebraków, straganów z dewocjonaliami i wonnego
dymu tlących się gałęzi jałowca – był jeszcze pogrążony w ciszy.
Orszakowi lamów przyglądały się tylko gwiazdy. Procesja zatrzymała się
na progu, by wzorem pielgrzymów oddać cześć świątyni oraz jej posągom i
wznieść modlitwy, gdyż, jak mówią, wypowiadane tu życzenia mają moc
spełniania się. Minąwszy szeregi maślanych lampek, których płomyki
odbijały się w złotym posągu Guru Rinpoczego o szeroko otwartych
oczach, jangsi, Situ Rinpocze, Gjaltsab Rinpocze, Khenpo Karthar, Lama
Norlha i inni mnisi przeszli do lewej nawy, na której krańcu, w małej,
skrytej komnacie stoi Dzioło. Odsunięto kraty, które za dnia strzegą posągu,
odsłaniając pełnię majestatu i piękna złotego, zdobnego perłami, turkusami,
koralami i brylantami Buddy o nieruchomej, przepełnionej spokojem
twarzy i oczach, które zdają się patrzeć spoza czasu. Złożywszy trzy
pokłony, jangsi usiadł na tronie przed posągiem.

Z tej szczególnej okazji złożono szczodre dary – między innymi płatki
złota, którym pokrywa się twarz Dzioło, złote lampki, pięć rytualnych ofiar



z kwiatów, kadzidła, światła, wonnej wody i jedzenia. Jangsi znów pokłonił
się przed Buddą. U stóp posągu Situ Rinpocze i Gjaltsab Rinpocze obcięli
mu kilka kosmyków włosów – pierwszy krok do przyjęcia pełnych
ślubowań – i nadali nowe imię, które wymalowano na pasie złotego
jedwabiu: Pal Khjabdak Ogjen Gjalłe Njugu Drodul Trinle Dordże Tsal
Ciekle Nampar Gjalłe De, „Wspaniały Mistrz Ogjen, Ukazujący się
Zwycięski, Ten, Którego Aktywność Poskramia Istoty, Twórcza Gra
Wadżry, Zwycięski we Wszystkich Kierunkach”. Zawierało ono
przepowiedziane przez Ciokgjura Lingpę 7 słowa „Ogjen Trinle” –
„Oświecona Aktywność Tego z Oddijany” – podkreślające więź Karmapy z
Guru Rinpoczem, „Tym z Oddijany”. Młody tulku otrzymał też podarunki
od Dalajlamy: jego własny różaniec, pobłogosławioną wstęgę i długą, białą
szarfę 8 . Karmapa wrócił na tron, by przyjąć kataki i udzielić zebranym
błogosławieństw. Po zakończeniu ceremonii jangsi i jego orszak odwiedzili
Potalę, pałac dalajlamów, i inne lhaskie świątynie. Wszędzie modlili się i
ofiarowywali maślane lampki, co uważa się za bardzo pomyślne, gdyż
symbolizuje rozpraszanie mroków niewiedzy i rozkwit mądrości.

 
INTRONIZACJA

W ceremonii ścięcia włosów brała udział grupka lamów, kilku
Tybetańczyków i uczniów z Zachodu. Intronizacja, ostateczne
„zatwierdzenie” tożsamości tulku, była natomiast ogromną uroczystością, w
której uczestniczyło ponad dwadzieścia tysięcy osób – duchownych i
świeckich z całego Tybetu i z innych państw. Situ Rinpocze tłumaczy, że
intronizacja „jest czymś w rodzaju zatknięcia flagi nad zamkiem przy
dźwięku fanfar. To obwieszczenie. Upełnomocnienie, sprawiające, że
Karmapa staje się tym, kim jest, tak ostatecznie, jak na poziomie
względnym. Ostatecznie zawsze jest Karmapą – ale w wymiarze
relatywnym nie został jeszcze intronizowany” 9 .



Ranek 27 września 1992 roku był chłodny i rześki. W nocy padał śnieg.
Góra na zachód od Tsurphu, przykryta białą czapą, wyglądała niczym
pofałdowana piramida. Uchodzi ona za siedzibę bóstwa opiekuńczego,
które sprowadził tu Karmapa. Śniegową opończę uznano za pomyślny znak,
świadczący o zadowoleniu bóstwa i pobłogosławieniu przezeń tego dnia.
Zbocza doliny i brzegi rzeki Tolung usiane były niezliczonymi kremowymi
namiotami z ciemnoniebieskimi lamówkami i tradycyjnymi symbolami.

Situ Rinpocze i Gjaltsab Rinpocze z wonnymi kadzidłami w dłoniach
wprowadzili tulku do głównej świątyni. Ceremonię podzielono na dwie
części. W pierwszej uczestniczyli przedstawiciele rządu centralnego i władz
TRA z Renem Wuzhi, przewodniczącym pekińskiego Departamentu ds.
Religii, na czele. Część druga, tradycyjna ceremonia religijna, rozpoczęła
się w samo południe – w chwili pomyślnej koniunkcji planet 10 . Wzięło w



niej udział ponad dwustu przedstawicieli rożnych filii Tsurphu i wszystkich
szkół buddyzmu 11 tybetańskiego oraz wielu słynnych inkarnowanych lamów
12 . Klasztory zagraniczne i ośrodki Dharmy reprezentowało ponad 400
lamów – między innymi Situ Rinpocze, Gjaltsab Rinpocze, Thrangu
Rinpocze i mistrz odosobnień Bokar Rinpocze – z 27 państw.

Wysokie na trzy piętra filary głównej świątyni spowijały przetykane
złotem, niebieskie, zielone, żółte i czerwone brokaty oraz, niżej, czarne
skóry jaków, które ofiarowali okoliczni koczownicy. Po obu stronach
prowadzącego do tronu dywanu piętrzyły się długie rzędy darów: złote i
srebrne wazy, rytualne czarki, kolumny rozmaitych ofiarnych miseczek i
mis, termosy, czajniki, tybetańskie dywany, sterty paczek prasowanej
herbaty, niebieskie worki z jęczmieniem, pszenicą, ryżem i innymi
tybetańskimi przysmakami, instrumenty muzyczne – długie i krótsze
srebrne rogi, radungi, oprawione w srebro konchy, stosy czyneli, wszelkich
rozmiarów i kształtów, z barwnymi, ozdobnymi uchwytami. Z tyłu ułożono
bele bajecznie kolorowych brokatów. Owe dary symbolizowały ofiary, które
przez cały dzień mieli składać wierni na znak oddania i „fizycznego”
potwierdzenia więzi z Karmapą.

Między darami a tronem ustawiono długie, okryte brokatami stoły i
wysokie, usłane dywanami poduszki. Lewy rząd zarezerwowano dla
zgromadzenia inkarnowanych lamów, zsiadających wedle hierarchii – z
Karmapą oraz Situ Rinpoczem i Gjaltsabem Rinpoczem na szczycie. Był
wśród nich Amdo Palden, opat Karleku, pierwszego klasztoru młodego
tulku. Rząd prawy zajęli chińscy dygnitarze.

Uroczystość otworzył Ren Wuzhi, który odczytał dekret, proklamujący
Gjalła Karmapę pierwszym inkarnowanym lamą – „żywym Buddą”, jak
oddają ten termin Chińczycy – uznanym przez komunistyczny rząd w
Pekinie, i wręczył Karmapie oprawiony w czerwony brokat dokument.
Delegacja rządowa przywiozła również wiele cennych darów.



Tradycyjna ceremonia rozpoczęła się po półgodzinnej przerwie. Młody
tulku zasiadł na wysokim tronie podtrzymywanym przez symbolizujące
nieustraszoność złote lwy, a mnisi zaintonowali modlitwy Schronienia,
bodhicitty i konsekracji. Chłopiec otrzymał kopie przepowiedni XVI
Karmapy i sygnowanego przez Dalajlamę Bukthamu Rinpocze 13 . Recytując
kolejne strofy rytuału, Situ Rinpocze ofiarował mu osiem pomyślnych
substancji 14 , barwne wyobrażenia ośmiu symboli pomyślności, siedmiu
królewskich atrybutów 15 i innych tradycyjnych darów. Każda z nich ma
symboliczne znaczenie. Pomyślne symbole, na przykład, błogosławią
zmysły: drogocenna ryba – oczy, drogocenny lotos – język, i tak dalej.
Główną część ceremonii zakończyła inicjacja długiego życia, po której
młody tulku został ostatecznie proklamowany Gjalła – Zwycięskim –
Karmapą.

Następnie, by przywołać głębię Dharmy i jej związków z Karmapą,
czterej mistrzowie udzielili zebranym nauk. Khenpo Szinu Njima z
klasztoru Palpung, siedziby Situ Rinpoczego we wschodnim Tybecie,
wyłożył istotę znaczenia Abhisamaja-lamakary, księgi opisującej stopnie
urzeczywistnienia. Adi Rinpocze, słynny mistrz szkoły drugpa kagju z
Nangcien, położonego również w Khamie, mówił o przymiotach
oświeconego ciała, mowy, umysłu, właściwości i aktywności, a Khenpo
Lodro Dynje z klasztoru Bokar wyjaśnił znaczenie „Pochwał
Mandziuśriego”, uosobienia mądrości. Gjaltsab Rinpocze przybliżył Pięć
Doskonałości – nauczyciela, czasu, miejsca, nauk i orszaku – oraz
szczegółowo omówił znaczenie mandali, którą następnie ofiarował
Karmapie.

Kolejno, w hierarchicznym porządku, inkarnowani lamowie, mnisi,
mniszki i świeccy godzinami składali ofiary nowemu Karmapie. Sznur
wiernych ciągnął się daleko poza klasztorny dziedziniec, ale każdy mógł
podejść do tronu. Administracja Tsurphu częstowała kapse, owocami,
słodyczami, herbatą i ryżem z szafranem. Po zakończeniu ceremonii w



głównej świątyni na szerokim, kamiennym dziedzińcu rozpoczęły się tańce
i opera pióra poprzedniego Karmapy, które podziwiał zbity tłum ludzi w
odświętnych strojach. W promieniach słońca błyskały świetne brokaty,
najcenniejsze klejnoty, wplecione we włosy turkusy i korale.

Następnego dnia, w ukrytym za główną świątynią Tsurphu klasztorze
Gjaltsaba Rinpoczego, Situ Rinpocze, Gjaltsab Rinpocze i Drupyn Decien
Rinpocze odprawili długi rytuał ofiarnej uczty, by poświęcić posąg zwany
Dziangciub Cienmo, „Wielkim Oświeceniem”, przedstawiający tradycyjne
wyobrażenie Buddy. Później Karmapa, wraz z Situ Rinpoczem i Gjaltsabem
Rinpoczem, błogosławił tłum Tybetańczyków, Chińczyków,
Europejczyków i Amerykanów. Następnego dnia Karmapa, przywdziawszy
czerwoną czapkę pandity, udzielił ze swego balkonu pierwszej inicjacji –
stojącego, czerwonego Czenrezika, Khorła Dongtruka.





Czwartego dnia pielgrzymi zaczęli zwijać namioty, składać stragany, na
których można było kupić wszystko od relikwiarzy i biżuterii ze srebra po
suchary i pestki słonecznika, i rozjeżdżać się do domów, by opowiadać
bliskim o swej wyprawie i kolejnym powrocie Karmapy dla dobra
wszystkich istot.

Wkrótce po intronizacji Situ Rinpocze i Gjaltsab Rinpocze wzięli udział
w ważnym spotkaniu z władzami lokalnymi i lamami Tsurphu. Podkreślali,
że Karmapa musi jak najszybciej odwiedzić swój klasztor Rumtek w
Sikkimie. Dygnitarze oświadczyli, że gdy nadejdzie właściwy czas,
Karmapa będzie mógł pojechać do Indii i że nastąpi to wkrótce. Nigdy
jednak nie wywiązali się z tej obietnicy 16 .

 
ŻYCIE W TSURPHU

Od 5 grudnia 1992 roku Karmapa codziennie odprawiał w swoich
komnatach rytuały Opiekuna Mahakali, usuwającej przeszkody Dukkar
(„Biały Parasol”) i Opiekunki Senge Dongmy („Lwia Twarz”). Z czasem,
wraz z dziesięcioma mnichami, zaczął uczestniczyć w pudżach związanych
ze „specjalnymi” dniami kalendarza tybetańskiego oraz recytować
modlitwy, o które prosili wierni. Każdego miesiąca odbywały się również
ceremonie za zmarłych, między innymi praktyki Czenrezika, Który Obala
Fundamenty Samsary (Khorła Dongtruka), i przeprowadzania świadomości
na wyższe poziomy. Owe rytuały i modlitwy będą mu towarzyszyć do
końca życia.

Rytm kolejnych miesięcy wyznaczały studia i praktyka. Między sesjami
wybiegał na dach bawić się zdalnie sterowanym dżipem albo puszczać
helikopter, który lubił znikać za murem. Mnisi stanęli przed trudnym
zadaniem wynajdowania nowych zabawek elektronicznych. Po kilku dniach
większość nadawała się tylko do remontu kapitalnego. Karmapa lubił też
małe samochodziki, które codziennie ścigały się po podłodze jego pokoju.



Chodził na spacery wzdłuż rzeki, na której brzegach, pod bezkresnym,
lazurowym niebem, spokojnie pasły się jaki.

Codzienne audiencje zaczynały się około dziewiątej rano. Długi sznur
uczniów i ludzi, którzy po prostu chcieli go zobaczyć, wspinał się na drugie
piętro, gdzie w słonecznej sali czekał na nich Karmapa. Odziany w mnisie
szaty, błogosławił z tronu wszystkich podchodzących, a gdy pojawiali się
ważni lamowie lub grupy uczniów, przyjmował ich w swoim pokoju. Pełen
życia, spontaniczny, odpowiadał na pytania, pozował do zdjęć i bywało, że
pożyczywszy od kogoś aparat, sam je robił. Wśród gości często byli
rodzice, którzy wynajęli dom w Lhasie, by móc widywać syna.

 
* * *
W sierpniu 1993 roku do Tsurphu przyjechali Dzogcien Ponlop Rinpocze 17 ,
Bardor Tulku 18 , Tenzin Cienji 19 i grupka uczniów ze Stanów
Zjednoczonych. Pewnego dnia trzej lamowie poszli wzdłuż pokrytych
mantrami kamieni i skał w górę doliny, do miejsca, w którym odbywają się
„pogrzeby przez powietrze”. Odmówiwszy tradycyjne modlitwy za
zmarłych, ruszyli w drogę powrotną. Na łące przy Górnym Parku zauważyli
grzyby – tybetański rarytas. Zerwali kilka dla Karmapy i oddali Tenzinowi,
który zaniósł je do klasztoru. Kiedy następnego dnia jedli obiad z Karmapą,
Bardor Rinpocze powiedział: „Znaleźliśmy je wczoraj. Mam nadzieję, że są
smaczne”. „Widziałem – odparł Karmapa. – Poszliście na cmentarzysko, a
jak wracaliście, Tenzin-la niósł grzyby. Nie podglądałem was. Czytałem tu
księgę, siedziałem tak – wyprostował się i ułożył dłonie w mudrze
medytacji – i zobaczyłem” 20 . Tybetańczycy powiadają, że wielcy
mistrzowie widzą przeszłość, teraźniejszość i przyszłość tak wyraźnie, jak
gdyby patrzyli na własną dłoń. Proces medytacji otwiera strumień czasu.
Wydaje się, że dla mistrza takiego jak Karmapa jest to proste i najzupełniej
naturalne, zwykłe doświadczenie.

 



* * *
16 września 1994 roku dziewięcioletni Karmapa wyruszył na pielgrzymkę
do największych klasztorów środkowego Tybetu. Odwiedził Taszilhunpo
(siedziba Panczenlamy), Sera, Drepung i Ganden (trzy główne klasztory
gelukpy) oraz Njethang Drolma Lhakhang, założony w XI wieku przez
mistrza Atisię, którego nauki właśnie studiował. Dziesięć dni później
poleciał do Czengdu. Przez miesiąc podróżował po Chinach, odwiedzając
Pekin, Nankin, Czamdo, Szanghaj, gdzie zabrano go na zakupy i obsypano
zabawkami, i wreszcie Langczen Gjingri, święte miejsce, w którym zmarł
regent Buddy, arhat Kasjapa. Wszędzie był serdecznie witany przez
klasztory i zwykłych ludzi, a najważniejsze wydarzenia szczegółowo
relacjonowały media 21 .

W Pekinie był honorowym gościem podczas obchodów przypadającego 1
października święta narodowego Chińskiej Republiki Ludowej. Spotkał się
z wieloma dygnitarzami i znów prosił o zgodę na wyjazd do Indii lub
zaproszenie do Tybetu swoich nauczycieli, Situ Rinpoczego i Gjaltsaba
Rinpoczego. Przedstawiono go prezydentowi Jiang Zeminowi i premierowi
Li Pengowi. Karmapa powiedział później, że choć tyle słyszał o przywódcy
Chin, kiedy go spotkał, wydał mu się normalnym człowiekiem.

W trakcie obchodów czterdziestej piątej rocznicy proklamowania ChRL
Jiang Zemin powiedział zgromadzonym, że Karmapa świetnie się uczy i
cieszy dobrym zdrowiem. Podkreślił, że przykładając się do nauki i stając
tulku, dla którego ważna jest ojczyzna i Dharma – kolejność
nieprzypadkowa – Karmapa powinien przyczynić się do rozwoju Tybetu.
Wiele lat później, w kwietniu 2001 roku, podczas swojej pierwszej
konferencji prasowej Karmapa wspominał tę wizytę, mówiąc:
„Wielokrotnie słyszałem, że rząd Chin planował wykorzystywanie mnie do
swoich celów. Z pewnością traktowano mnie jak kogoś bardzo ważnego.
Kiedy, na przykład, zabrano mnie wycieczkę do Pekinu, odnoszono się do
mnie z wielką atencją. Zacząłem jednak podejrzewać – dodał – że [władze]



chcą mnie wykorzystać do odciągnięcia mieszkańców Tybetu od Jego
Świątobliwości Dalajlamy” 22 .

Po politykach przemawiali przywódcy duchowi. Wiceprzewodniczący
Chińskiego Związku Buddyjskiego Dao Shuren przedstawił Karmapę i
opowiedział zdumiewającą – nie ze względu na treść, lecz kontekst –
historię o pięciokolorowej tęczy, która otoczyła stupę z relikwiami Buddy w
przeddzień wizyty Karmapy. Ten „cudowny, niezwykle pomyślny znak” był
według niego przepowiednią Buddy, zapowiadającą przybycie chłopca.
Tego samego ranka pojawił się inny niecodzienny znak – tęcza nad
cesarskim pałacem w Pekinie. Wierni uznali ją za przypomnienie, że
Karmapę i dawnych władców Chin łączyła więź kapłan-opiekun.

Wzorem III Karmapy Rangdziunga Dordże, który nauczał tu przed 650
laty, Karmapa odbył pielgrzymkę na oddaloną o dzień drogi od Pekinu górę
Wutai Shan (tyb. Ri bo rtse lnga, „Pięć Szczytów”), która uchodzi za
siedzibę Mandziuśriego. Na jej stokach wzniesiono wiele świątyń,
odwiedzanych od wieków przez wielkich mistrzów. Wyprawa do Chin
pozwoliła dziewięcioletniemu Karmapie zdobyć wiele nowych
doświadczeń. Po raz pierwszy w życiu zobaczył ocean, fajerwerki i
prawdziwe metropolie z technicznymi nowinkami, które nie dotarły jeszcze
do Tybetu.

Karmapa wrócił do Tsurphu i swoich studiów. Jego prośby o spotkanie z
nauczycielami nie zdały się na nic. W 1995 roku Tenzin Cienji pojechał do
Pekinu prosić rząd o zgodę na wyjazd Karmapy i wizytę nauczycieli z Indii,
ale i ta misja nie przyniosła żadnych rezultatów.

 
* * *
25 lutego 1995 roku wypadł w sobotę, która uchodzi za laza 23 , „dzień
duszy” dla wszystkich urodzonych, jak Karmapa, w roku Drewnianego
Wołu. Tybetańczycy wierzą, że to najlepszy czas na ważne przedsięwzięcia
czy podejmowanie istotnych decyzji. Tego właśnie dnia dziewięcioletni



Karmapa zakończył uczenie się na pamięć ponad dwustu stron modlitw i
inwokacji. Znał już też na pamięć setki stron wszystkich głównych tantr
linii, czyli tekstów praktyk rytualnych bóstw, takich jak Czakrasamwara,
Wadżrajogini i Gjalła Gjamtso. Na to, co zabiera innym mnichom siedem, a
szczególnie utalentowanym pięć lat, potrzebował – od chwili przybycia do
Tsurphu 15 czerwca 1992 – zaledwie dwu i pół roku.

Z tej okazji – i w celu stworzenia dobrze wróżącego znaku – pełnił rolę
mistrza recytacji podczas długiej ceremonii, która odbywała się w głównej
świątyni. Wymaga to nie tylko znajomości tekstu, ale też wszystkich
melodii, czasu i sposobu odzywania się poszczególnych instrumentów oraz
wielu skomplikowanych rytuałów ofiarowania. Wspaniała uroczystość
przepełniła wszystkich radością i dumą z osiągnięć Karmapy. Administracja
Tsurphu podjęła zgromadzonych mnichów i inkarnowanych lamów herbatą,
zupą i obiadem. Wszystkim ofiarowano też pieniądze. Do klasztoru
zjechało wielu uczniów 24 , którzy tworzyli w ten sposób pomyślne więzi z
Karmapą, oraz urzędnicy lhaskiego Biura ds. Religii.

O ile nie odwiedzali go ważni goście, Karmapa kontynuował studia ze
swymi nauczycielami. Okazał się bardzo pilnym uczniem, a do jego
programu włączono również naukę chińskiego. Khenpo Loja 25 i Lama
Njima, którzy studiowali w klasztorze Sera i ukończyli tradycyjne trzyletnie
odosobnienie medytacyjne w Tsurphu, odpowiadali za wykształcenie
klasyczne, obejmujące różne rodzaje tybetańskiego pisma, gramatykę,
poetykę i niezbędną tak do rozumienia, jak pisania tybetańskich wierszy
synonimię 26 . Jak każe tradycja, Karmapa uczył się na pamięć wszystkich
„rdzennych” ksiąg i studiował komentarze. Nauczyciele zauważyli, że
nauka tradycyjnych dyscyplin przychodzi mu z wielką łatwością.
Zgłębianie owych ksiąg okazało się również katalizatorem, inspirując
Karmapę do pisania własnych wierszy.

Od jedenastego roku życia Karmapa studiował tradycyjną dialektykę i
sztukę prowadzenia dysput religijnych. Zapamiętywał kolejne rdzenne



teksty i czytał najważniejsze komentarze, poświęcone praktyce i filozofii.
W Tybecie powiada się, że w ten sposób każda inkarnacja powraca do serca
swej tradycji studiów i medytacji. Księgi, które wtedy studiował, miały stać
się punktem odniesienia i fundamentem nauk, jakich będzie udzielał przez
całe życie.

Jednym z pierwszych traktatów, które zgłębiał, był „Przewodnik po
ścieżce Bodhisattwy”, Bodhiczarjawatara. Nauki te okazały się tak bliskie
Karmapie, że niemal natychmiast sam zaczął wykładać je innym 27 .
Wszystkie szkoły buddyzmu tybetańskiego uznają ten tekst za wzorzec
nauczania, jak wieść życie pełne mądrości i współczucia, których
uosobieniem jest Bodhisattwa. Jedna z najważniejszych strof mówi 28 :

 
Dla wszystkich chorych, dla tych, co niedomagają,
Póki nie będą z chorób wszelkich wyleczeni,
Niechaj stanę się cennym lekiem i lekarzem,
Niechaj się pielęgniarką stanę pełną troski. 29

 
Inny ważny traktat, „Lampa pewności” wielkiego

dziewiętnastowiecznego uczonego Dziu Miphama omawia skomplikowane
kwestie filozoficzne, zebrane w siedmiu rozdziałach, których tytułami są
pytania, na przykład: „Co jest wspólnym przedmiotem niewspółmiernego
postrzegania? Którą z dwóch rzeczywistości należy uznać za ważniejszą?”
30 . „Bramy wiedzy” tego samego mistrza – to kompendium głównych
wątków filozofii buddyjskiej 31 . „Najwyższa ciągłość”, jeden z pięciu
tekstów przekazanych Asandze przez Majtreję, ma szczególne znaczenie
dla szkoły kagju, gdyż omawiając świetlistą, samoświadomą naturę umysłu,
stanowi pomost między kładącą nacisk na pustkę filozofią mahajany i
praktykami wadżrajany, w których wizualizuje się bóstwa 32 . „Najwyższa
ciągłość” jest także głównym źródłem nauk o naturze Buddy – wrodzonej
dobroci czy też ostatecznej naturze umysłu – którą posiada każda czująca



istota. Omawia się w nim dziewięć przykładów, pokazujących, w jaki
sposób ową czystą naturę skrywają przed nami splamienia, które można
usunąć, praktykując medytację:

 
Niczym drogocenny posąg oblepiony gliną,
Ten potencjał jest w każdej istocie,
Spowijają go jednak zasłony chwilowych splamień 33 .
 
„Głęboka wewnętrzna natura” III Karmapy omawia niuanse „subtelnego

ciała” i różne teorie na jego temat. Księga ta jest kluczem do zrozumienia
tradycyjnego trzyletniego odosobnienia medytacyjnego. W wolnych
chwilach Karmapa czytał biografie mistrzów różnych tradycji duchowych
Tybetu. Dzięki temu nabrał przekonania, że wszystkie one zasługują na
wiarę i szacunek. Jeśli idzie o jego własną linię, wspomina, że szczególnie
bliskie były mu dzieła zebrane XV Karmapy Khakhjaba Dordże, którym
poświęcał wiele czasu.



Karmapa zgłębiał również najważniejsze praktyki i rytuały tradycji kagju
34 . Powiada się, że jego biegłość w owych medytacjach bierze się z
bezpośredniej mądrości, mądrości, która nie zna żadnych przeszkód.
Błyskawicznie opanował sztukę wadżraczarji, mistrza rytuału, wymagającą
niezwykłego skupienia i doskonałej pamięci. Co więcej, poznał
najważniejsze aspekty fazy stwarzania w medytacji – to znaczy
wyobrażania sobie Jidama i recytacji jego mantry – oraz fazy spełniającej,
polegającej na rozpuszczeniu wizualizacji na powrót w pustce. Opanował
do mistrzostwa rytuały budowania mandal, lepienie torm, czyli
ceremonialnych ofiar, konstruowanie ołtarzy, melodie pudż i grę na
wszystkich towarzyszących im instrumentach muzycznych.
Skomplikowane kroki i gesty czamu, rytualnego tańca, będącego formą
medytacji w ruchu, przychodziły mu z naturalną łatwością.



 
* * *
W Tsurphu Karmapa kierował wielkimi ceremoniami Opiekuna Mahakali,
poprzedzającymi nadejście Nowego Roku, i ośmiodniową, skomplikowaną
praktyką Guru Rinpoczego, która przypada w czwartym miesiącu
kalendarza tybetańskiego. Latem w Górnym Parku rozbijano wielki
niebiesko-biały namiot z długim przedsionkiem, w którym odbywały się
ceremonie ofiarne. Obecność Karmapy działała jak magnes, który
przyciągał Tybetańczyków i tchnął nowe życie w stare, zapomniane
obyczaje. Wierni z Ngari w zachodnim Tybecie, z centralnego U-Tsangu i z
Khamu na wschodzie zjeżdżali do Tsurphu na święta i uroczyste ceremonie.
Nieprzebrane tłumy oglądały tańce lamów, przyjmowały inicjacje,
ofiarowywały szarfy wielkiej (niemal dwadzieścia na trzydzieści metrów)
tance 35 Buddy, którą zawieszano na zboczu przed klasztorem. Jej historia
stanowi dobrą ilustrację wywołanego przez Karmapę renesansu tradycji i
odbudowy Tsurphu.

Po raz pierwszy pokazano ją publicznie w maju 1994 roku, w dniu
Oświecenia i Parinirwany Buddy. Dwa lata szyto ją z brokatów, jedwabi i
atłasów o siedemdziesięciu odcieniach w lhaskiej fabryce namiotów.
Wybrano styl, który w XVI wieku wypracowali artyści związani z linią
kagju, nazywany karma gadri, „obozowiskiem Karmapy”, gdyż w owym
czasie Karmapowie mieszkali w przenoszonych z miejsca na miejsce
namiotowych miastach 36 . Drupyn Decien Rinpocze doskonale pamiętał
poprzednią wielką tankę, którą zniszczono w czasach rewolucji kulturalnej,
nowa była więc wierną kopią – z dwoma odstępstwami od oryginału. Na
dole, pośród postaci otaczających Buddę Siakjamuniego, znaleźli się XVI
Karmapa Rangdziung Rikpi Dordże i jego bliski uczeń III Dziamgon
Kongtrul Rinpocze. Podobne zmiany są typowe dla żywej tradycji:
charyzmatyczni, wielbieni nauczyciele kształtują nie tylko sposób
przekazywania nauk, ale także sztukę i jej style.



Tło tanki, z którego wyłaniają się mistrzowie i bóstwa, jest mniej
sformalizowane, a co za tym idzie, bardziej otwarte na zmiany. Dla tej
wybrano „chmury i rozświetlające niebo tęcze, pawie i gazele, pasące się
spokojnie u stóp lamów, a przede wszystkim zagrożone wyginięciem
tybetańskie zwierzęta: dzikie jaki i osły, jelenie o białych wargach, antylopy
i niebieskorogie owce, które umieszczono na obrazie, by zapewnić im
szczególną ochronę, oraz, często ukryte wśród liści, żurawie i inne ptaki
Tybetu” 37 . Pierwszego dnia tankę odsłonięto na cztery godziny, podczas
których mnisi odprawiali rytuały, a wierni składali w ofierze kataki.
Wydarzenie to dało początek dorocznemu świętu, powtarzanemu
dwunastego dnia czwartego miesiąca kalendarza tybetańskiego. Później
uszyto również wielką tankę Mahakali, którą można było podziwiać przed
Nowym Rokiem, gdy odprawia się specjalne pudże tego Opiekuna.

W takich uroczystościach uczestniczyło zwykle niemal dziesięć tysięcy
osób. Karmapa udzielał im audiencji, inicjacji, przekazów mantr
Czenrezika, Guru Rinpoczego i, ma się rozumieć, swej własnej: Karmapa
cienno. Ludzie dostawali to, o co prosili. Ich wiara rosła.

 
CUDA

Karmapa nie tylko studiował i wypełniał tradycyjne powinności –
manifestował też swoje niezwykłe przymioty. Część z tych wydarzeń
opisano w księdze, którą prowadziła administracja Tsurphu. Kiedy
odbudowywano świątynię Serdung, położył rękę na kamieniu, zostawiając
w nim wyraźny odcisk dłoni. Kamień wmurowano później w ścianę z
myślą o okrążających ołtarze pielgrzymach. Z czasem odcisk stawał się
wyraźniejszy i głębszy. 4 lutego 1996 roku na zboczu za klasztorem
Karmapa wskazał miejsce ukrycia wielu rytualnych przedmiotów, między
innymi czyneli różnej wielkości.

Podobnie jak przedtem, jego naturalny związek z tym, co niewidzialne,
dawał o sobie znać zupełnie niespodziewanie. Pewnego razu wezwał swego



sekretarza Lodro, by podyktować mu odpowiedź na list przyjaciela. Choć
przyjaciel nie wspomniał słowem o śmierci ojca, Karmapa kazał napisać:
„Twój ojciec odrodził się w świecie bogów. Będę się o niego modlił”. Ten
rodzaj wiedzy, aspekt jasnowidzenia, nie jest niczym niezwykłym dla
Karmapów. Przez całe wieki wielcy lamowie pytali ich o miejsce
odrodzenia ważnych dla nich ludzi.

Rytm życia tybetańskiego klasztoru wyznacza kalendarz księżycowy.
Szczególne znaczenie mają dni związane z najważniejszymi wydarzeniami
w życiu Buddy, bóstwami i głównymi nauczycielami linii przekazu.
Pierwszych piętnaście dni pierwszego miesiąca kalendarza tybetańskiego to
czas, kiedy Budda czynił cuda. Dziesięcioletni Karmapa wybrał ten
moment na ukazanie rzeczy, które przekraczają granice naszego
„zwykłego” świata.

Trzynastego dnia tego miesiąca w 1996 roku (3 marca) wyszedł z
klasztoru, ruszając brzegiem rzeki do Górnego Parku i, dalej, do kamiennej
mandali cmentarzyska, za którym wyrasta strome, skaliste wzgórze –
pierwszy odcinek środkowego szlaku pielgrzymkowego, nazywanego
„Okrążaniem Góry” 38 . Wijąca się po nagim stoku ścieżka prowadzi do
jaskiń, w których praktykowali poprzedni Karmapowie. Pierwsza jaskinia,
położona wysoko i oddalona od szlaku, należała do IX Karmapy Łangciuka
Dordże, druga, z pięknym źródłem i miniaturową świętą górą, którą
okrążają pielgrzymi, do X Karmapy Ciejinga Dordże, a trzecia,
najsłynniejsza, do II Karmapy Karma Pakszi (i jego następcy, Rangdziunga
Dordże). U jej wrót wzniesiono piętrowy budynek, by w pobliżu mogli
praktykować także inni adepci. Skromne pomieszczenie, służące za
świątynię, otwiera się wąskim przejściem na samą jaskinię i skałę, w której
odcisnął stopy Karma Pakszi. Mówi się, że pośrodku, na kwadratowej,
otoczonej czterema filarami przestrzeni pojawiają się Dakinie.

Tego dnia Karmapa poszedł dalej, szlakiem „Okrążania Szczytów” 39 , do
miejsca zwanego Damcien i zostawił wyraźny odcisk dłoni na zachodniej,



wyszczerbionej, nagiej skale. Kiedy Lodro to zauważył, powiedział tylko:
„To blask uśmiechu Guru Rinpoczego”. Za ołtarzem Lhamo, przy źródle
Śnieżnego Żółwia 40 , które zawdzięcza nazwę pobliskiej jaskini słynnego
Gjalła Gang Bela, Karmapa znów odcisnął dłoń w skale. Ten odcisk
zauważył mistrz odosobnień Lama Panam, ale gdy wspomniał o tym
Karmapie, ten odparł krótko: „Nie mów nikomu”.

Po południu wrócili do miejsca odosobnień przy jaskini Karma Pakszi i
usiedli na szerokim tarasie wysoko nad głównym klasztorem, którego białe,
kamienne ściany zdają się wyrastać wprost ze skalistego zbocza wąskiej
doliny. Powiadają, że to za sprawą wysokości (4 500 m n.p.m.), jałowości i
surowego klimatu Tsurphu wydaje niezrównanych mistrzów medytacji.
Przy ścieżce do budynku wyrasta ogromny głaz. Karmapa smagnął go
zenem, mnisim szalem, zostawiając na skale wyraźne, ciemnoczerwone
sylaby swojej mantry, Karmapa cienno.

Następnego dnia Karmapa znów wybrał się w góry i ponownie zatrzymał
na chwilę w Damcien. Tym razem odcisnął w skale dwie dłonie, jedną obok
drugiej. Widzieli to wszyscy towarzyszący mu mnisi.

Piętnastego dnia pierwszego miesiąca, 5 marca 1996 roku, Karmapa
wezwał Lamę Panama: „W okolicy Damcien są bardzo cenne przedmioty,
które masz odnaleźć ty”. Najwyraźniej wiedział, że ma on szczególny
związek karmiczny, który pozwoli mu obyć się bez mapy i innych
wskazówek. Panam wziął ośmiu mnichów i wkrótce wykopali piękną
jadeitową czarkę z podstawką i przykrywką z białego metalu oraz wiele
starych monet 41 . Mnisi znaleźli też dwie czarki drewniane – szeroką, na
lato 42 , i węższą, noszoną za pazuchą i używaną zimą 43 . Obyczaj używania
dwóch rodzajów czarek był częścią tradycji klasztoru Tsurphu. Lama
Panam ofiarował Karmapie wszystkie odnalezione przedmioty.

 
* * *



Kiedy później, już w Indiach, zapytano go, czy ma „nadprzyrodzone
moce”, Karmapa odparł: „Może ty nazywasz to w ten sposób. Dla mnie
jedyną realną mocą jest moc Dharmy. To za jej sprawą wszyscy moi
poprzednicy robili wiele niezwykłych rzeczy, takich jak zostawianie w
skale odcisków dłoni czy stóp. Ludzie opowiadają, że wiele potrafię, ale
takie rzeczy mogą się przydarzyć każdemu, kto praktykuje Nauki” 44 .

Karmapa utrzymywał „czyste widzenie” w stosunku do swoich rdzennych
nauczycieli, lamów, którzy nauczali go Dharmy, i khenpo (biegłych w
księgach – i, bywa, medytacji – uczonych), z którymi studiował
najważniejsze traktaty. Składał im hołd, obdarowywał i okazywał wielki
szacunek – innymi słowy, jak chce tradycja buddyjska, manifestował
przymioty prawdziwie szlachetnej istoty.

W Tybecie, sławiąc wielkich mistrzów używa się szczególnie
wyszukanych, grzecznościowych zwrotów. Odnoszą się one do najbardziej
przenikliwej inteligencji i najgłębszych poziomów urzeczywistnienia
duchowego, jakie można znaleźć w buddyjskiej filozofii i praktyce.
Sekretarz Tenzin Namgjal, mistrz tradycyjnego krasomówstwa, opisuje
Karmapę w ten sposób: „Blask umysłu Karmapy sprawia, że jednym
spojrzeniem ogarnia on pełne znaczenie każdej rzeczy. Rozpoznał naturę
umysłu w chwili, gdy mu ją ukazano, co spotęgowało jego intelektualną
zdolność rozróżniania zjawisk. Postrzega świat jako mandalę nieskończonej
czystości. Nie polega jedynie na analitycznym rozumowaniu, pojmuje
bowiem bezpośrednio zjawiska ukryte przed zwykłym okiem i w pełni nad
nimi panuje. Kiedy rozpoznaje inkarnowanych lamów, drzewo życia Nauk,
widzi wszystko wyraźnie w zwierciadle swego umysłu. Precyzja jego
przepowiedni sprawia, że znikają wszelkie wątpliwości co do tożsamości
tulku” 45 .

1. Kierowali nim wówczas Sonam Norbu i jego zastępca Trinle.
2. Młodego tulku rytualnie oczyścili i ofiarowali mu nowe szaty dwaj słynni lamowie ze

wschodniego Tybetu: Kjabdzie Dulmo Ciedzie i Drubłang Sangje Tenzin Rinpocze.



3. Gnyan chen thang lha – biały Bodhisattwa w białym płaszczu dosiadający białego
konia. Powiada się, że odgrywa bardzo ważną rolę w procesie wytwarzania drogocennych
„czarnych pigułek”, dostarczając jednego z kluczowych składników – mleka śnieżnej
lwicy.
4. Nazywana też szosą Lhasa-Siling; prowadzi na północny zachód od Lhasy, wzdłuż

rzeki Tolung, do Jangpaczen i dalej, do Szigatse. Por. Gyurme Dorje, Tibet Handbook,
Bath, Footprint Handbooks, 1999, ss. 134-138.
5. Dosłownie: „Powędrowałem w przestrzeni do Rumteku”.
6. Rozmowa z autorką, Tsurphu, 28 lipca 1992 roku.
7. Więcej informacji o Ciokgjurze Lingpie i jego przepowiedniach znajdzie czytelnik w

części czwartej, w tradycyjnym podaniu o Karmapach.
8. W tym czasie religijne kontakty z Dalajlamą – a więc i podarunki – były jeszcze

legalne. Zmieniło się to w latach 1994-95.
9. Rozmowa z autorką, Lhasa, wrzesień 1992 roku.
10. Situ Rinpocze wyjaśnia, że jednym z owych pomyślnych znaków było – niezwykle

rzadkie – ustawienie w linii czterech planet o naturze ognia. Tamże.
11. Między innymi hutuktu (mong. „Błogosławieni”, dziedziczny tytuł nadawany

niektórym wysokim tulku wraz z cesarskimi pieczęciami) Phagpa Lha z Czamdo i Rigdzin
Cienmo z Dodrak, przedstawiciele najważniejszych klasztorów gelukpy: Sera, Drepungu,
Gandenu i Taszilhunpo, oraz Sakji, Samje, Mindrolingu, Drikungu, lhaskiej świątyni
Dzioło, Norbulingki, Jangcien, uniwersytetu klasztornego Gjume i klasztoru Nenang.
12. Między innymi Dylmo Ciedzie Rinpocze, Sangje Tenzin Rinpocze z klasztoru Dzia,

Kjodrak Seldzie Rinpocze, Dzodzi Dziedrung Rinpocze i Nangcien Adi Rinpocze.
13. Ofiarowano mu również przepowiednię wyroczni Neczung, o którą poprosili

uczniowie z Sikkimu, nie należy to jednak do tradycyjnej ceremonii. Situ Rinpocze
otrzymał ją w czerwcu 1992 roku: „Przepowiedni tej udzielono dziesiątego dnia czwartego
miesiąca roku Wodnej Małpy, gdy w klasztorze Neczung zanoszono żarliwe modły: „To
pewne, że mój mistrz Thongła Dynden, Bodhisattwowie i czujące istoty z Tybetu, Krainy
Śniegu, zgromadzą się w słońcu radości i zachwytu. Już wkrótce usłyszycie słowa niczym
nektar. Bądźcie spokojni i pozostawajcie w harmonii z samaja. Palden Lhamo i ja, Zugme,
nigdy nie zwodzą”. Pieczęć wyroczni Neczung. [Dopisek:] Na prośbę rządu Sikkimu,
Tsecielinga Rinpoczego i Pasanga Namgjala, ministra religii”.
14. Osiem pomyślnych substancji. „Pomyślna koncha” – po osiągnięciu pełnego

Przebudzenia Budda przez czterdzieści dziewięć dni pozostawał w samadhi. Potem pojawił
się bóg Indra, który ofiarował mu skręconą w prawo muszlę i poprosił o nauczanie.
„Pomyślny jogurt” – po sześciu latach praktykowania ascezy, aby ukazać, że nie tędy
wiedzie ścieżka do pełnego Przebudzenia, czyli urzeczywistnienia natury umysłu, Budda
przyjął od pewnej kobiety jogurt, po czym zaczął pałać oślepiającym blaskiem. „Pomyślna



trawa durła” – sprzedawca Taszi podarował ją Buddzie w drodze do Bodh Gai. Budda
zrobił z niej poduszkę, na której usiadł pod drzewem Bodhi, gdzie osiągnął pełne
Przebudzenie. „Pomyślny cynober” – gdy Budda był bliski pełnego Przebudzenia, ukazał
mu się Mara, który zeń szydził i wyrażał wątpliwości co do jego Oświecenia. Budda
wezwał na świadka boginię ziemi, która ofiarowała mu cynober, jaskrawoczerwony
proszek, świadcząc o jego Przebudzeniu. „Pomyślny owoc bilła” – kiedy Budda opuścił
ojcowski pałac, zaczął medytować pod drzewem, którego bogini ofiarowała mu ów owoc
na znak osiągnięcia przezeń doskonałego stanu wyciszonego spoczywania (szine).
„Pomyślne zwierciadło” – po zjedzeniu jogurtu Buddę otoczył blask, a bogini formy
ofiarowała mu zwierciadło, żeby zobaczył swój majestat i chwałę. „Pomyślny giłam” –
medyczna substancja, najprawdopodobniej z woreczka żółciowego słonia. Zazdroszczący
Buddzie Dewadatta próbował go zabić przy pomocy słonia. Budda uspokoił zwierzę, które
pokłoniło się przed nim i ofiarowało mu swe ciało. „Pomyślne ziarno gorczycy” – ósmego
z piętnastu dni ukazywania cudów Budda “nawrócił” sześciu przywódców bramińskich
religii wraz z ich uczniami, a Wadżrapani ofiarował mu białe ziarno gorczycy.
15. Siedem królewskich atrybutów. „Drogocenny klejnot” – symbol wiary, fundamentu

wszystkich innych przymiotów. „Drogocenne koło” – odpowiednik pradżni, „najwyższego
zrozumienia”. Owo koło zapewnia Czakrawartinowi zwycięstwo w boju, a dzięki pradżni
praktykujący pokonuje klesia, emocjonalne splamienia. „Drogocenna królowa” – symbol
stabilizacji medytacyjnej, samadhi, podstawy pradżni, zapewniającej jej stałość, spokój i
skuteczność. „Drogocenny minister” – wyobrażający radość, na przykład „pełną radość”
osiągnięcia pierwszego poziomu Bodhisattwy. Minister udziela władcy mądrych rad, a
więc przyczynia radości. Atrybut ten bywa też nazywany drogocennym gospodarzem.
„Drogocenny koń” – odpowiednik pilności. Drogocenny wierzchowiec niesie władcę
wszędzie tam, gdzie pragnie się on znaleźć, a pilność pomaga Bodhisattwie rozwijać
przymioty samadhi i pradżni, eliminując splamienia. „Drogocenny słoń” – symbol
uważności, ponieważ słoń jest niezwykle spokojnym i dającym się oswoić zwierzęciem.
Uważność pozwala okiełznać umysł, gdyż za jej sprawą wiemy, co się w nim dzieje.
„Drogocenny generał” – odpowiada bezstronności – wolności od przywiązania i niechęci –
która pokonuje splamienia, niczym kładący kres wojnie generał.
16. Robert Barnett – w niepublikowanym artykule „The Karmapa’s Journey to India,

1999-2000” – stwierdza: „Lamowie wypracowali jedyne w swoim rodzaju, niepisane
porozumienie z Chińczykami (twierdzą, że nie miało ono charakteru formalnej umowy).
Zgodzili się, że nie będą „przemycać” dziecka do Indii i dopuszczą państwo chińskie do
procesu rozpoznania inkarnacji. (...) W zamian strona chińska miała zgodzić się na wyjazd
chłopca do jego siedziby na wychodźstwie, którą od 1959 roku jest klasztor Rumtek w
Sikkimie. Lamowie – Situ, Gjaltsab i Akong – spodziewali się również, że będą mogli
regularnie odwiedzać Karmapę w Tybecie, aby udzielać mu zaawansowanych nauk
religijnych”. Por. również: „Karmapa opuszcza Tybet”: „Karmapa nie mógł wyjeżdżać z
Tybetu do swoich nauczycieli w Indiach, choć uznając go formalnie w 1992 roku, władze



chińskie gwarantowały mu kontakt z nauczycielami – przede wszystkim z Situ Rinpocze,
który odegrał kluczową rolę w odnalezieniu nowego wcielenia Karmapy. Lamowie ci, do
których należy religijna edukacja młodego Karmapy, również nie mogli uzyskać zgody na
odwiedzanie chłopca w klasztorze Tsurphu”. Helsińska Fundacja Praw Człowieka, TIN
News Update, 7 stycznia 2000.
17. Dzogcien Ponlop Rinpocze jest jednym z najbardziej aktywnych i twórczych

przedstawicieli młodego pokolenia inkarnowanych lamów. Dzierżawca linii kagju i
njingma, ukończył z wyróżnieniem studia na uniwersytecie klasztornym w Rumteku.
Kieruje licznymi projektami edukacyjnymi na Wschodzie i Zachodzie, wiele podróżuje i
naucza. Por. www.nalandabodhi.org.
18. Bardor Tulku urodził się w 1950 roku w Tybecie; wkrótce potem XVI Karmapa

rozpoznał w nim tulku. Uciekł z rodziną do Indii, a kiedy zmarli jego najbliżsi, przedostał
się do Sikkimu, gdzie odebrał formalne wykształcenie pod okiem Karmapy, któremu
towarzyszył w podróżach za granicę w 1974 i 1976 roku. W 1977 roku XVI Karmapa
poprosił go, żeby został w Stanach Zjednoczonych. Odegrał ważną rolę w budowaniu
klasztoru, który jest siedzibą Karmapy w Ameryce. Obecnie mieszka z żoną Sonam Cietso
i trojgiem dzieci w Woodstock. Wiele podróżuje, naucza, słynie z ciepła i otwartości.
19. Tenzin Cienji urodził się w 1948 roku. W wieku jedenastu lat musiał uciekać z

Tybetu. Zamieszkał w Rumteku, przez wiele lat był bliskim uczniem Karmapy, który w
1975 roku wysłał go do Stanów Zjednoczonych. Od lat jest przewodniczącym Karma
Trijana Dharmaczakry; nadzoruje rozbudowę oraz administrację klasztoru Karmapy i
afiliowanych ośrodków.
20. Rozmowa z autorką, Woodstock, 24 września 2002 roku.
21. Por. np. Sudip Mazumadar i Melinda Liu, „Inside the Dramatic Escape of a Living

Buddha”, Newsweek, 27 lutego 2000.
22. Konferencja prasowa w Gjuto Ramocze, Sidhbari, Dharamsala, 27 lutego 2000.
23. Bla gza’.
24. Między innymi z Decien Dzong, z Ciegong Gjaltsaba Rinpoczego, z Nenangu Pało

Rinpoczego, z Drubde Samten Iong Ling – ośrodka trzyletnich odosobnień Tsurphu, z Galo
Tharpa Ling i z Dordże Ling Tsungyn.
25. Lo yag.
26. Karmapa studiował między innymi „Ortografię: Lampę mowy” (szczegółowe

omówienie różnych rodzajów pisma tybetańskiego), „Gramatykę: Cudowny naszyjnik z
pereł” (słynny traktat jedno z poprzednich Situpów), „Sutrę melodyjnego języka” oraz
„Zdobne melodyjnym dźwiękiem zwierciadło poetyki” i „Kroplę z oceanu synonimów”.
27. Por. np. „Rozmowa z cudzoziemcami studiującymi w Dharamsali”.
28. Inne przekłady: Shantideva, The Way of the Bodhisattva, przeł. Padmakara Translation

Group, Boston, Shambhala Publications, 1997; Shantideva, A Guide to Bodhisattva Way of



Life, przeł.Vesna A. Wallace i B. Alan Wallace, Ithaca, Snow Lion Publications, 1997.
29. Na polski tłum. Agnieszka Zych [przyp. red.].
30. Por. John W. Pettit, Mipham’s Beacon of Certainty: Illuminating the View of

Dzogchen, the Great Perfection, Boston, Wisdom Publications, 1999.
31. Por. Jamgon Mipham Rinpoche, Gateway to Knowledge, przeł. Erik Pema Kunzang,

Hongkong, Rangjung Yeshe Publications, t. I, 1997, t. 2, 2000.
32. Rdzenny tekst, por. Arya Maitreya and Acharya Asanga, The Changeless Nature,

przeł. Ken i Katia Holmes, Eskdalemuir, Karma Drubgyu Darjya Ling, 1985. Komentarz
Thrangu Rinpoczego, por. Khenchen Thrangu Rinpoche, A Commentary on The Uttara
Tantra Shastra, Delhi, Sri Satguru Publications, 1989, oraz Maitreya, Buddha Nature: The
Mahayana Uttaratantra Shastra, with commentary by Jamgon Kongtrul Lodro Thaye,
Ithaca, Snow Lion Publications, 2000. Karmapa omawia ów tekst i naturę Buddy w
wykładzie „Wszechprzenikająca natura Buddy”.
33. Mitreya through Asanga, Byams chos sde lnga’i rtsa ba phyogs bsdebs, Waranasi,

Kagyud Relief and Protection Committee, 1984, s. 167.
34. W tradycji kagju głównymi praktykami są rytuały Czakrasamwary, Wadżrajogini,

Gjalła Gjamtso i Opiekuna Mahakali oraz specjalne ceremonie związane z Guru
Rinpoczem.
35. Także „gos sku”, „płócienny wizerunek” – jedna z najsłynniejszych tradycji sztuki

tybetańskiej.
36. Więcej informacji o sztuce tybetańskiej i stylu karma gadri znajdzie czytelnik w:

David Jackson, A History of Tibetan Painting, Wiedeń, Verlag der Osterreichischen
Akademie der Wissenschaften, 1996, rozdz. 5 i 11; oraz Gene Smith, Among Tibetan
Texts, Boston, Wisdom Publications, 2001, ss. 254-55.
37. Za relacją z www.asianart.com/tsurphu. Podczas ceremonii nakręcono film

dokumentalny: Ward Holmes, The Thangka Ceremony, 25 min., Honolulu, Tsurphu
Foundation, 1994.
38. Ri skor.
39. rTse skor.
40. Gangs sbal chu mgo.
41. 125 srebrnych tamkarów, cztery srebrne sang sum gory, 14 miedzianych ciu gorów i

200 miedzianych szo nga.
42. Phur pa dkar zhal.
43. Sgrig zhal.
44. Jean West, „The Boy Buddha”, The Herald Saturday Magazine (Szkocja), 24 lipca

2001.

http://www.asianart.com/tsurphu/


45. Tenzin Namgyal, Dus gsum rgyal ba tham chad kyi phrin las („Aktywność wszystkich
Buddów trzech czasów”), manuskrypt, 2001.



T

WIZJE I TĘCZE

 
radycja rozpoznawania tulku, której początek dał w XIII wieku
Karmapa, została zaadaptowana przez inne szkoły buddyzmu

tybetańskiego. Karmapowie są nie tylko pierwszymi tulku – słyną również
ze zdolności ich rozpoznawania. Od wieków zwracano się do nich o
wskazanie miejsca odrodzenia inkarnacji drogocennych dzierżawców
różnych linii przekazu. Podobnie jak XVI Karmapa, który miał dziesięć lat,
gdy rozpoznał pierwszego tulku 1 , jego następca również przystąpił do tego
w bardzo młodym wieku. Do szesnastego roku życia rozpoznał ponad
czterdziestu tulku, w tym czwartą inkarnację Dziamgona Kongtrula
Rinpoczego, XI Pało Rinpoczego, VII Dabzanga Rinpoczego z klasztoru
Diljak i V Ribę Selcze Rinpoczego 2 . Wszyscy oni są ważnymi lamami linii
kagju, którzy za sprawą głębokiej znajomości praktyk i ksiąg byli źródłem
nauk i inspiracją dla bardzo wielu uczniów. Mistrzowie ci stanowili również
największe skarby swych klasztorów.

Proces poszukiwania tulku z reguły rozpoczyna się wkrótce po śmierci
lamy. (W przypadku Karmapy jest inaczej, gdyż zostawia on list, w którym
sam wskazuje swą następną inkarnację.) Administracja klasztoru zmarłego
lamy zwraca się do Karmapy, zwykle co najmniej trzykrotnie, po czym
otrzymuje od niego list, opisujący różne znaki związane z miejscem
odrodzenia tulku. Uważa się, że zdolność rozpoznawania inkarnacji płynie
z bezpośredniego, klarownego postrzegania trzech czasów, co jest cechą
odwiecznej, pierwotnej mądrości Karmapów, która sprawia, że widzą oni
to, co głęboko ukryte. Zorganizowanie poszukiwań i odnalezienie tulku jest
sprawą administracji klasztoru. Kiedy mnisi uznają, że trafili na właściwe
dziecko, znów zwracają się do Karmapy, który udziela – lub nie udziela –
swego potwierdzenia. Jeżeli wszystko się zgadza, wracają do domu tulku i
pytają rodziców, czy ci zgodzą się, by dziecko zostało mnichem i



zamieszkało w ich klasztorze. Rodzice najczęściej wyrażają zgodę, gdyż
posiadanie specjalnego dziecka uchodzi za wielki zaszczyt dla całej
rodziny. Tulku jest następnie rytualnie kąpany i dostaje nowe szaty,
symbolizujące jego przyszłe życie. Potem staje przed obliczem Karmapy,
by otrzymać jego błogosławieństwo i, jeśli to możliwe, prosić o
przeprowadzenie ceremonii ścięcia włosów. Mali tulku zwykle wracają do
rodziców albo „kursują” między świątynią a domem, dopóki nie dorosną na
tyle, by móc zamieszkać w klasztorze.

„Kiedy rozpoznaję tulku – tłumaczy Karmapa – mój umysł spoczywa w
naturalnym stanie, nie jest ani przesadnie radosny, ani szczególne smutny.
Rozpoznanie płynie z tego naturalnego stanu. Nie ma w tym nic z opętania
przez bóstwo. Nie polegam na wróżbach, wyliczeniach czy bóstwach.
Przede wszystkim musisz patrzeć we własny umysł – naturalny, nic nie
wymyślający – i wówczas rodzi się niewzruszona pewność. Z
rozpoznaniem przychodzą zwykle imiona rodziców, rok narodzin dziecka i
tak dalej. Tak było ze wszystkimi, których rozpoznałem. Bywa, że
otrzymuję listy z prośbą o uznanie za inkarnację dziecka, którego
narodzinom towarzyszyły takie czy inne szczególne wydarzenia i omeny. Z
reguły świadczą one o tym, że dziecko nagromadziło wiele zasługi, bo to
ona jest źródłem dobrych znaków. Nie można wykluczyć, że taka istota jest
tulku, ale też nie można go w ten sposób zidentyfikować. Podobne prośby
nie mają więc większego wpływu na moje decyzje. Rozpoznanie
Dziamgona Rinpoczego miało charakter szczególny, gdyż jako jedyne
przyszło podczas medytacji. Jego administracja wielokrotnie prosiła mnie o
odnalezienie inkarnacji i pamiętałem o tym. Pewnego dnia, gdy
spoczywałem w medytacji, pomyślałem o Dziamgonie Rinpoczem – i
zobaczyłem to. W moim umyśle pojawiło się rozpoznanie” 3 .

Opowiemy teraz historie trzech wielkich tulku, których Karmapa
rozpoznał, mając dziesięć, jedenaście lat. Zaczniemy od ich poprzednich
wcieleń i znaczenia dla linii karma kagju oraz dla samego Karmapy,



ponieważ dwaj z nich – Dziamgon Kongtrul i Pało Rinpocze – byli w
poprzednich żywotach jego osobistymi nauczycielami.

 
ODNALEZIENIE INKARNACJI DZIAMGONA KONGTRULA

RINPOCZEGO 4

I Dziamgon Kongtrul był wielkim uczonym i mistrzem medytacji
dziewiętnastowiecznego niesekciarskiego ruchu rime. W swoich dziełach,
zwłaszcza słynnych „Pięciu Skarbnicach”, zebrał najważniejsze nauki i
praktyki buddyzmu tybetańskiego. Odrodził się jako syn XV Karmapy i w
tym żywocie również zdobył wielką sławę. III Dziamgon Kongtrul był
oddanym uczniem XVI Karmapy i ukochanym nauczycielem tysięcy
buddystów ze Wschodu i Zachodu. W sikkimskim klasztorze Rumtek
odpowiadał za społeczność mnichów i ludzi świeckich oraz za spełnienie
najważniejszego życzenia Karmapy – zbudowanie Instytutu Wyższych
Studiów Buddyjskich Karma Śri Nalanda. Często podróżował, zakładał
ośrodki i był przewodnikiem dla wielu ludzi, przynosząc chwałę
buddyzmowi, a zwłaszcza linii karma kagju. Prawdziwy działacz społeczny,
inicjował liczne akcje charytatywne dla ubogich i potrzebujących.

Dwa lata po śmierci III Dziamgona Kongtrula w 1992 roku jego główny
sekretarz Tenzin Dordże zaczął prosić Karmapę o wskazanie nowej
inkarnacji. Trzy razy usłyszał, że jest jeszcze za wcześnie. Karmapa radził
odprawiać rytuały ofiarne i modlić się o szybki powrót Rinpoczego. Za
czwartym razem, w sierpniu 1995 roku, odpowiedział, że za rok będzie
miał dobre wiadomości.

W kwietniu 1996 roku Drupyn Decien Rinpocze wysłał list do Tenzina
Dordże, zapraszając go do Tsurphu. Miesiąc później on i Sonam Ciepel,
mnich poprzedniego Dziamgona Kongtrula, spotkali się z Karmapą.
Ostatniego dnia długiego rytuału, gdy na przeciwległej górze rozłożono
wielką tankę, jedenastoletni 5 Karmapa powiedział: „Podzielę się z wami
dobrą nowiną, ale dopiero wieczorem”. Tenzin Dordże wspomina, że kiedy



później odbierał z rąk Karmapy list, opisujący znaki, „niebo rozdarł
potężny grzmot. Opuściwszy komnaty Jego Świątobliwości, poszliśmy do
Drupyna Deciena Rinpoczego. Zauważyłem, że świeci słońce i pada
delikatny deszczyk, który my, Tybetańczycy, nazywamy deszczem kwiatów
6 i uważamy za dobry omen”.

 
„Stąd na południe – napisał Karmapa – siedem dni na dobrym
wierzchowcu. W roku Świni ojcu, którego imię zawiera sylabę ga lub ma
7 , i matce o imieniu z sylabą tha albo kha 8 urodził się syn. Rodzina składa
się z ośmiu osób. Co się tyczy miejsca, jest przed nim wielka czarna góra,
którą częściowo przesłaniają dwie inne, z lewej i prawej strony,
przedzielone potężną rzeką. Drzwi dwupiętrowego, solidnego domu
skierowane są na wschód. Taką miałem wizję miejsca narodzin. Jeżeli
idzie o pudże, które należy odprawić – sto tysięcy pudż ofiarnych (tsok)
Opiekuna i jak najwięcej pudż Gjalła Gjamtso zapewni jego aktywności
chwałę Opiekuna istot i doktryny. Oto mój list, opisujący znaki
Dziamgona Rinpoczego. Karmapa Ogjen Trinle Dordże, 11 kwietnia
1996”.
 
Ponieważ list nie wskazywał precyzyjnie, gdzie szukać inkarnacji, Tenzin

Dordże i Sonam Ciepel wrócili do Karmapy z prośbą o dalsze instrukcje.
Spotkali go na dziedzińcu. Powiedział im, że tego dnia widział bardzo
pomyślne znaki, piorun i deszcz, a dwaj inni mnisi – tęczę nad południową
górą przed klasztorem.

Już w swoim pokoju Karmapa wyjął zeszyt i narysował górę z tęczami po
lewej i domem po prawej stronie oraz napisał kilka sylab. Góra, wyjaśnił,
znajduje się przed Tsurphu, a dom na południe od niej. Na drugiej stronie
naszkicował dom, płot i sąsiednie budynki. Przed nimi, powiedział, wznosi
się czarna góra, której stoki częściowo zasłaniają dwie sąsiednie.



Dorysował coś, co mogło być źródłem lub rzeką, mówiąc „Tu jest woda”.
Dodał, że dom ma dwa poziomy i drzwi skierowane na wschód.

Proszony o dokładniejszy opis miejsca, nakreślił trzeci szkic na okładce
zeszytu, wyjaśniając, że idzie o okolice położonego na południe od Lhasy i
oddalonego o jakieś 50 kilometrów od Tsurphu okręgu Ciuszur Dzong.
Dopisał „Ciuszur” oraz „Njemo” i „Njethang” – nazwy sąsiednich, od
zachodu i wschodu, okręgów.

Mnisi wyruszyli na poszukiwania 31 lipca 1996 roku. Tenzin Dordże
zapytał jeszcze Karmapę, w którym miesiącu urodził się tulku. „Ani na
początku, ani pod koniec, ani w połowie roku. Między środkiem a końcem,
bliżej końca”, usłyszał. Na tym nie skończyła się pomoc Karmapy, który
poprosił swego nauczyciela, Lamę Njimę, i jego asystenta, by towarzyszyli
mnichom, i oddał im własny samochód z kierowcą. Tenzin Dordże i Sonam
Ciepel przez dwa dni modlili się o powodzenie misji w lhaskim
Dziokhangu, ofiarowując posągowi Dzioło nowe szaty, ziarno i maślane
lampki.

Karmapa mówił im, że przez rok miewał wizje tęcz nad górą, która
wznosi się przed Tsurphu. Pośród nich widział świetlistego, promiennego
III Dziamgona Kongtrula. Następnie tęcze, postać Rinpoczego i światła
rozpuszczały się w siebie kolejno, by zniknąć za górskim szczytem. W
owych wizjach ukazywały się też litery, podpowiadające imiona rodziców.

Po wielu chybionych próbach, prosząc Karmapę o dalsze wskazówki,
lamowie spotkali wreszcie młodą dziewczynę, która okazała się ciotką
tulku. Powiedziała im, że zna chłopca urodzonego w roku Świni, i kazała
im iść za sobą. Gdy zbliżali się do oddalonego o jakieś 50 metrów domu, do
bramy podeszła kobieta, niosąca na plecach dziecko. Tenzin Dordże
zauważył, że malec, niczym mnich, ma żółtą koszulę, bordową ciubę i
zielonkawy różaniec. Zapytał, czy to jej dziecko, a ona odparła, że wnuk.
Lama Njima chciał znać liczbę domowników. Okazało się, że jest ich



ośmioro. Kiedy spytał o imiona rodziców, usłyszał: „Ojciec nazywa się
Gonpo, a matka Jangkji”. Wszystko zaczynało się zgadzać.

„Malec nie spuszczał ze mnie oczu i uśmiechał się w taki szczególny
sposób – wspomina Tenzin Dordże. – Byliśmy obcy, ale w ogóle się nas nie
bał. Rozejrzałem się i zobaczyłem czarną górę, rzekę, dom: dokładnie jak w
przepowiedni Karmapy. Ogarnęły mnie jednocześnie smutek i radość.
Nigdy w życiu tak się nie czułem, chciało mi się płakać. Lama Njima
przypomniał, że muszę być silny i nie mogę wzbudzić żadnych podejrzeń”.

Czarna góra doskonale pasowała do opisu Karmapy. Okazało się, że
nazywano ją Karak Khjung Tsun i wiązano z Guru Rinpoczem. Przesłaniały
ją sąsiednie wzgórza. Dom miał dwa poziomy i skierowane na wschód
drzwi. Pomiędzy górami, po lewej stronie, tryskało źródło. Wioskę
oddzielały od góry wody Jarlung Tsangpo (Brahmaputry). Jak się
dowiedzieli, chłopczyk urodził się „między środkiem a końcem, bliżej
końca” roku Świni, czwartego dnia dziesiątego miesiąca kalendarza
tybetańskiego (26 listopada 1995). Wszystko zgadzało się z przepowiednią
Karmapy.

Cała grupa czuła, że odnaleźli wskazanego przez Karmapę chłopca. W
drodze powrotnej zatrzymali się w Lhasie, żeby podzielić się radosnymi
nowinami z sekretarzem II Dziamgona Kongtrula, Jontenem Phuntsokiem,
który odpowiadał za odszukanie poprzedniej inkarnacji w latach
pięćdziesiątych. W 1992 roku, po tragicznej śmierci III Dziamgona
Kongtrula, Jonten Phuntsok powiedział zrozpaczonemu Tenzinowi Dordże:
„Nie martw się. Znajdziesz inkarnację. Poznasz ją po uczuciu, jakie
wzbudzi w tobie przy pierwszym spotkaniu”.

 
* * *
Lamowie wrócili do Tsurphu 5 sierpnia i zdali relację Karmapie, który
uważnie oglądał zrobione przez nich zdjęcia. Kiedy opowiadali mu o domu,
zapytał: „Podobny?”, wskazując na zbudowany z klocków lego domek.



Okazał się identyczny. Ponieważ było już późno, Karmapa poprosił, żeby
odpoczęli i przyszli ponownie rano.

Następnego dnia, gdy zostali sami, zapytał Tenzina Dordże o uczucia,
jakie wzbudził w nim chłopczyk. Lama odparł, że był szczęśliwy, ponieważ
wszystko zgadzało się z przepowiednią Karmapy. Liczyło się tylko to, a nie
jego odczucia. Karmapa odrzekł, że ta inkarnacja jest ważna dla całego
buddyzmu, a zwłaszcza linii karma kagju, ponieważ Dziamgon Kongtrul
należy do jej dzierżawców 9 . Pomyłka uniemożliwiłaby mu kontynuowanie
pracy na rzecz Nauk i wszystkich czujących istot. Tenzin Dordże poczuł
ogromne wzruszenie. Karmapa mógł mieć ledwie jedenaście lat, ale był
niezwykle stanowczy, a swoje zobowiązania wobec linii przekazu, której
był głową, traktował z najwyższą powagą. Jego przepowiednia i wskazówki
okazały się zdumiewająco trafne.

Karmapa wezwał Tenzina Dordże 12 sierpnia i ze słowami: „To
potwierdzenie rozpoznania IV Dziamgona Rinpoczego. Zarząd waszego
klasztoru powinien być szczęśliwy. Wszyscy ciężko pracowaliście”,
wręczył mu list:

 
„W Sehmed, w okręgu Ciuszur, w roku Świni ojcu imieniem Gonpo i
matce imieniem Jangkji urodził się syn. Chłopiec i okoliczności jego
narodzin zostały szczegółowo zbadane zgodnie z listem opisującym
znaki. Ponieważ jestem już przekonany, że chłopiec jest bez wątpienia
inkarnacją III Dziamgona, potwierdzam niniejszym rozpoznanie go jako
IV Dziamgona. Modlę się o jego długie życie i rozkwit aktywności.
Karmapa Ogjen Trinle Dordże
Dwudziestego siódmego dnia szóstego księżycowego miesiąca Roku

Szczura siedemnastego rabdziungu 10 .
 
Karmapa ofiarował nowej inkarnacji złoty jedwabny katak i czerwoną,

pobłogosławioną wstążkę.



Jonten Phuntsok, Tenzin Dordże i Sonam Ciepel 11 odwiedzili rodziców
tulku 16 sierpnia. Kiedy zebrali się wszyscy domownicy, Tenzin Dordże
poinformował ich oficjalnie, że osiemnastomiesięczny chłopczyk został
uznany przez Karmapę za inkarnację III Dziamgona Kongtrula Rinpoczego,
i w imieniu zarządu swojego klasztoru poprosił ich o zaakceptowanie
decyzji Karmapy. Lodro, dziadek chłopca, opowiedział wtedy mnichom, że
przed dwoma miesiącami wnuczek zrobił się bardzo niespokojny. Cały czas
płakał, nie spał w nocy. Wezwano lekarza, który orzekł, że dziecko jest
zdrowe. Nie wiedząc, co jeszcze można by zrobić, zabrano chłopca do
stryja, mnicha. Wedle jego wróżby malec chorował, gdyż rodzina posiadała
coś, co należy do klasztoru. Nie mogli tego zrozumieć, ponieważ nie mieli
niczego, co było własnością świątyni. Teraz wszystko stało się jasne – to
sam chłopczyk należał do klasztoru Dziamgona Kongtrula Rinpoczego. W
imieniu całego rodu dziadek uznał decyzję Karmapy. Wszyscy byli
szczęśliwi, że przynajmniej jeden z członków rodziny przyniesie wielki
pożytek wszystkim istotom. Chłopiec został ceremonialnie wykąpany i
dostał nowe szaty, złoty katak oraz wstążkę od Karmapy.

IV Dziamgon Kongtrul złożył pierwszą wizytę w Tsurphu 1 września
1996 roku. Tego dnia nagle się rozpogodziło. Dla Drupyna Deciena
Rinpoczego jasne niebo było świadectwem rozpędzenia złych duchów,
zwanych Marami. Następny dzień uchodził za niezwykle pomyślny, gdyż
upamiętniał powrót Buddy ze świata bogów, w którym odrodziła się jego
matka i gdzie przez trzy miesiące udzielał jej nauk, by odpłacić za
okazywaną mu dobroć i doprowadzić ją do Wyzwolenia. O świcie tego
szczególnego dnia Karmapa odprawił dla małego tulku ceremonię ścięcia
włosów i nadał mu nowe imię 12 . Później, 22 kwietnia 1997 roku, udzielił
mu ustnych przekazów, rytuałów, modlitw i alfabetu oraz po raz pierwszy
odział go w szaty mnicha.

 
* * *



Dziamgon Rinpocze przybył do Nepalu 17 listopada 1997 roku. Był piękny,
słoneczny dzień. Na lotnisku w Katmandu witał go radosny tłum. Wzdłuż
drogi – prowadzącej do jego głównej siedziby w Pullahari – nad którą
wzniesiono liczne powitalne bramy, stały tysiące mnichów i mniszek,
pragnących odprowadzić go do domu i otrzymać błogosławieństwo. Kiedy
Dziamgon Rinpocze wyszedł z samochodu, słońce otoczyła ogromna tęcza.
Zaraz po niej na niebie pojawiło się wiele innych. Niespełna dwuletni tulku
okazywał niezwykły spokój i skupienie podczas trzygodzinnej ceremonii
powitalnej.

W wielu kulturach tęcze zwiastują pomyślne wydarzenia. Tego tulku
upodobały sobie szczególnie. Przed rozpoczęciem poszukiwań Karmapa
mówił mnichom, że miał wizje III Dziamgona Kongtrula, który ukazywał
mu się pośród tęcz. Kiedy wręczał przepowiednię Tenzinowi Dordże,
napomknął o tęczy nad górą przed klasztorem. Po formalnym rozpoznaniu
inkarnacji wielu mieszkańców wioski wspominało, że tuż przed
narodzinami chłopca widzieli niezwykłą tęczę, która wyrastała z
pobliskiego świętego źródła i kończyła się nad domem rodziny przyszłego
tulku. Tęcze towarzyszyły jego powrotowi do klasztorów w Indiach i
Nepalu oraz świętowaniu drugich urodzin. Otaczały też słońce, kiedy
przybył do klasztoru Karma Leksze Ling na drugim krańcu doliny
Katmandu. W końcu ludzie zaczęli go nazywać Dzia Lamą, czyli
„Tęczowym Lamą”. „Owe tęcze – powiada jego nauczyciel, Drupyn
Khenpo Lodro Namgjal – świadczą o tym, że inkarnacja jest prawdziwa i że
aktywność Jego Eminencji będzie tak barwna i czysta jak one” 13 .

IV Dziamgon Kongtrul Rinpocze mieszka obecnie w Pullahari, w swojej
głównej siedzibie w Nepalu. Często bywa w Kalimpongu, w Indiach, i w
należącym do niego klasztorze w pobliskiej Lawie. Towarzyszy mu inny,
rozpoznany przez Karmapę tulku, Szelri Dolpo Rinpocze, który w
poprzednim życiu był bliskim uczniem II Dziamgona Kongtrula i ofiarował



swój klasztor w Dolpo III Dziamgonowi. Obaj studiują teraz podstawowe
pisma buddyjskie, uczą się tybetańskiego i angielskiego.

 
ODNALEZIENIE PAŁO RINPOCZEGO

Oddalony o kilka kilometrów od Tsurphu klasztor Nenang jest domem Pało
Rinpoczego, jednego z „synów serca” Karmapy 14 . W linii kagju Pało
Rinpocze uchodzi za emanację Mandziuśriego, który uosabia mądrość
wszystkich Buddów. Ten dzierżący księgę i miecz mądrości Bodhisattwa
jest specjalnym bóstwem uczonych. Wielu poprzednich Pało Rinpoczów
słynęło z wiedzy i niesekciarskiego podejścia do nauk wszystkich
systemów filozoficznych buddyzmu tybetańskiego.

Jego imię – Palden (Wspaniały) Pało (Bohater) Tsuklak (Uczony) – ma
ciekawą historię. Pierwszy Pało, Ciełang Lhundrub 15 , był uczniem VII
Karmapy Ciedraka Gjamtso i, jak jego nauczyciel, wielkim uczonym oraz
mistrzem medytacji. Powiada się, że cechowało go wiele oznak
urzeczywistnienia – potrafił podnosić temperaturę swego ciała, przenikać
przez ściany, chodzić po wodzie, odciskać ślady stóp w kamieniu. Ludzie
zaczęli nazywać go „uosobieniem bohatera” i tak zyskał imię Pało.
Wszystkie inkarnacje Pało Rinpoczego mają w imieniu słowo tsuklak,
odnoszące się najczęściej do „nauk” lub „świętych pism”, ale w tym
kontekście oznaczające „wielkiego uczonego” czy też „mistrza nauk
buddyjskich”. II Pało Rinpocze, Palden Pało Tsuglak Trengła 16 , był
słynnym uczonym i uczniem wybitnego mistrza, VIII Karmapy Mikjo
Dordże. X Pało Rinpocze, który długo mieszkał we Francji, zmarł w
Nepalu w 1991 roku.

Odpowiedzialność za sprawy klasztoru Nenang, głównej siedziby Pało
Rinpoczego, powierzono Lamie Tsełangowi Taszi, który ukończył
tradycyjne trzyletnie odosobnienie medytacyjne w pobliżu Tsurphu. Ten
serdeczny, łatwo nawiązujący kontakty mnich o żywych oczach i małym
wąsiku zyskał wkrótce przydomek Nenang Lamy. Udało mu się odbudować



klasztor i założyć kilka szkół. Teraz musiał jeszcze odnaleźć i intronizować
inkarnację Pało Rinpoczego. O rozpoznanie tulku zwrócił się do Karmapy,
który nie tylko słynie z takich zdolności, ale od wielu wcieleń jest blisko
związany z Pało Rinpoczem. W czerwcu 1995 roku Nenang Lama poprosił
dziesięcioletniego Karmapę o list-przepowiednię.

Karmapa odparł, że Pało Rinpocze już się odrodził, ale jego odnalezienie
wymaga odpowiednich modlitw. Zalecił odprawienie rytuałów
odsuwających przeszkody – stu tysięcy krótkich pudż Opiekuna Mahakali –
oraz recytację Kangjuru i Tengjuru, kanonu nauk buddyjskich, zawartego w
ponad 350 tomach. Rytuały Mahakali odprawiono w Nenangu, a czytanie
ksiąg powierzono innym klasztorom. Ceremonie wspólnego czytania
bywają dość malownicze – i hałaśliwe. Księgi wyjmuje się z ołtarza, w
którym z reguły są przechowywane, i dzieli między mnichów. Następnie
każdy z nich czyta na głos powierzony mu tom. Trwa to, dopóki nie zostaną
odczytane wszystkie księgi – w tym przypadku potrzebowano na to
miesiąca. Nenang Lama przekazał tę informację swemu rdzennemu
nauczycielowi, Drupynowi Decienowi, który zorganizował mu kolejne
spotkanie z Karmapą.

Nenang Lama pokłonił się przed Karmapą, powiedział, że wszystkie
rytuały zostały odprawione, i ponownie poprosił o list-przepowiednię. Po
chwili medytacji Karmapa odparł: „Kiedy znajdziecie chłopca, powinniście
natychmiast sprowadzić go do klasztoru, bo widzę pewne przeszkody”.
Następnie sięgnął po kartkę i pióro. „Napisane” – rzekł, podając lamie list:

 
„Oto owoc trzykrotnie powtarzanych próśb w sprawie drogocennej
inkarnacji Paldena Pało Tsuklaka Małi Łangciuka. Na północny wschód
od świątyni Tsurphu leży miasto Nagciu, na którego północnych
rubieżach mieszka rodzina z Khamu, gdzie przodkowie ojca cieszą się
dobrą sławą 17 . Dom skierowany jest na północ. Rodzina składa się z
dziesięciu osób, ale nie wszyscy muszą tam być. Szukajcie domu, przed



którym znajduje się duży, czerwony budynek, przypominający świątynię
ducha tsen 18 . W pobliżu piętrzą się kamienie mani albo głazy. Imię matki
zaczyna się od przedrostka d, a w imieniu ojca jest sylaba lha. W
dwunastoletnim cyklu zwierząt dziecko jest Psem lub Świnią. Oto ten o
dobrych znakach niewątpliwej inkarnacji Pało. Jeżeli zostanie
rozpoznany, z pewnością przyniesie pożytek Naukom i czującym
istotom” 19 .
 
Nenang Lama zaniósł list Drupynowi Decienowi, który powiedział:

„Teraz musicie go znaleźć. Ale jeśli sam się tym zajmiesz, ludzie cię
poznają i domyślą się, że szukasz inkarnacji Pało Rinpoczego. Musisz
wysłać kogoś innego”.

I tak na poszukiwania wyruszyli przebrani za kupców Lama Njima
(nauczyciel Karmapy) i jeden z mnichów z Tsurphu. Kiedy przybyli do
oddalonego o niemal 300 kilometrów Nagciu, na północnych
przedmieściach znaleźli dom, który odpowiadał opisowi. Były tam
kamienie mani, wychodzące na północ drzwi i czerwona świątynia, którą,
jak się dowiedzieli, nazywano „Ołtarzem ducha tsen” 20 . Wszystko się
zgadzało. Klasztor należał do szkoły njingma i praktykowali w nim jogini.
Kiedy szli w stronę domu, minęli jednego z nich. Niósł wypełnioną
nektarem czaszkę, co wzięli za dobry omen.

Drzwi otworzyła im staruszka. „Dużą macie rodzinę?”, zapytali „kupcy”.
„Jest nas dziesięcioro, ale dwóch wyjechało, jeden na pielgrzymkę, drugi do
szkoły w Chinach”, padło kolejne potwierdzenie przepowiedni. „To musi
być tutaj”, pomyśleli mnisi. Zapytali o dzieci i daty ich urodzin. Okazało
się, że jeden z synów przyszedł na świat w roku Psa. Indagowana
starowinka zrobiła się jednak podejrzliwa: „Nie jesteście handlarzami,
szukacie tulku”. „Prawda – odparł Lama Njima. – Pochodzimy ze
wschodniego Tybetu i szukamy jednej z mniej prominentnych inkarnacji”.
Teraz chcieli znać imiona rodziców. „Ojciec nazywa się Lhakpa, a matka



Jangcien”. I to pokrywało się z przepowiednią – w imieniu ojca była sylaba
lha, a Jangcien pisze się po tybetańsku djangs cien.

Odszukawszy dom ze wszystkimi znakami, uradowani mnisi wrócili do
Tsurphu, nie mówiąc krewnym nic więcej, gdyż najpierw musieli uzyskać
potwierdzenie Karmapy. Zadzwonili do Nenang Lamy, zapraszając go do
Tsurphu, i razem udali się do Drupyna Deciena. Rinpocze, jak zwykle,
siedział przy wychodzącym na ogródek oknie. Spędzał tu całe dnie,
przyjmując niezliczonych gości, którzy przychodzili doń po rady,
opowieści, odpowiedzi na pytania o praktykę i codzienne sprawy. Relacja
mnichów sprawiła mu ogromną radość. Tulku wracali. Kiedy opowiedzieli
o swoich poszukiwaniach młodemu Karmapie, ten potwierdził ich nadzieje:
„To z pewnością ten. Bez wątpienia. Nie szukajcie dalej”.

Wkrótce Nenang Lama i Łangdu, były zarządca klasztoru Pało
Rinpoczego i jeden z jego głównych patronów, pojechali do Nagciu z
darami i nowymi szatami dla tulku. 19 lipca 1995 roku, pokazując list i
tłumacząc wszystkie znaki, poinformowali rodzinę, że ich syn to Pało
Rinpocze. Rodzice, którzy wiedzieli, jak ważny jest ten tulku, osłupieli.
„Skoro wasz syn jest bez wątpienia inkarnacją Pało Rinpoczego – zapytał
Nenang Lama – czy zgodzicie się oddać go pod opiekę klasztoru Nenang?”.
„Ponieważ za jangsi Pało Rinpoczego uznał go Gjalła Karmapa, wierzymy,
że to prawda i że nie ma mowy o pomyłce – odparli. – Jeśli przyniesie to
pożytek naukom, oddamy go jego klasztorowi”. Jak każe tradycja, Nenang
Lama i Łangdu wykąpali chłopca i gdy odziany w nowe szaty, zasiadł na
tronie Dharmy, ofiarowali mu mandalę.

Przed laty Łangdu pojechał do Francji i spotkał się z poprzednim Pało
Rinpoczem, który mieszkał w ośrodku w południowej części kraju. Ta więź
sprawiła, że znów byli razem. Mały tulku zrobił kulkę z podawanego z
okazji najważniejszych świąt szafranowego ryżu i włożył ją do ust swemu
staremu zarządcy, dotykając czołem jego czoła w tradycyjnym geście
najserdeczniejszego powitania. Do oczu Łangdu napłynęły łzy.



Rodzice nie pamiętali żadnych szczególnych znaków towarzyszących
narodzinom dziecka, niemniej wydawało się ono niezwykłe. Chłopczyk
zaczął chodzić w wieku sześciu miesięcy i był o wiele silniejszy od
rówieśników. Teraz miał czternaście miesięcy, ale wyglądał znacznie
poważniej. W przeciwieństwie do większości ciągle dokazujących dzieci,
lubił siedzieć bez ruchu, wyprostowany, jak gdyby medytował. Okazywał
też głęboki szacunek dla Dharmy. Skłaniał się na progu izby z ołtarzem,
składał pokłony przed wszystkimi wizerunkami bóstw i czyścił niskie stoły
na księgi mnichów.

 
* * *
Osiemnastu mnichów z Tsurphu i Nenangu z Lamą Panamem, mistrzem
trzyletnich odosobnień, reprezentującym Drupyna Deciena, i Nenang Lamą



na czele spotkało się z władzami Nagciu 7 lipca 1995 roku, oficjalnie
zapraszając młodego tulku do klasztoru. Zgodnie z życzeniem urzędników
wszystko odbyło się bez rozgłosu i tradycyjnej pompy.

Orszak ruszył w drogę następnego dnia. O zmierzchu rozbito namioty u
stóp Njencien Thanglhi, góry, której bóstwo uchodzi za opiekuna
wszystkich prawych działań – tam, gdzie witano wracającego do Tsurphu
Karmapę. Gdyby mnisi nie zatrzymali się na nocleg, dotarliby do klasztoru
późną nocą, co uchodzi za zły omen. Lepiej przybywać rankiem, ze
wschodzącym słońcem. Latem zwykle często pada, ale w tym roku od
dawna nie było deszczu. Suche pola zaczynały żółknąć, rolnicy bali się o
plony. Tymczasem pod wieczór spadły pierwsze krople deszczu, który mżył
potem przez całą noc. Napełniło to wszystkich wdzięcznością i wiarą.

Następnego ranka, gdy orszak wjechał w dolinę Tolung, zaczęło mżyć,
choć niebo było czyste i świeciło słońce – kolejny dobry znak. Na
ukwieconej łące w Nampar na tulku czekali mnisi z Tsurphu, z klasztoru
Gjaltsaba Rinpoczego i z Nenangu oraz – jako że tradycja każe wyjeżdżać
naprzeciw ważnym gościom – Drupyn Decien Rinpocze. Jego powitanie z
Pało Rinpoczem przypominało spotkanie starych znajomych. Kiedy
lamowie wymienili kataki, dotykając się czołami, jangsi zasiadł na
wysokim, a Drupyn Decien na niskim tronie. Jednak chłopiec czuł taką
więź z sędziwym lamą, że zeskoczył prosto w jego objęcia. Drupyn Decien
Rinpocze chwycił go w ramiona i, dotknąwszy czołem jego czoła, posadził
z powrotem na tronie.

Po zakończeniu ceremonii orszak ruszył w górę doliny do Nenangu, gdzie
czekali pozostali mnisi z Tsurphu i klasztoru Gjaltsaba Rinpoczego z
chorągwiami, flagami i tradycyjną muzyką bębnów, czyneli, konch, długich
i krótkich rogów. Młody tulku zasiadł na tronie i udzielił błogosławieństw
trzem tysiącom witających go ludzi. 13 września 1995 roku jangsi pojechał
do Lhasy, gdzie jego rodzice, urzędnicy państwowi, mają własny dom.
Podczas wizyty w stolicy Pało Rinpocze, jego asystenci i krewni odwiedzili



Dziokhang, składając w ofierze złoto, którym pokrywa się twarz Dzioło, i
inne cenne przedmioty.

Rodzina wróciła do Nenangu w październiku. Pało Rinpocze po raz
pierwszy spotkał się z Karmapą w dniu, który astrologowie uznali za
szczególnie pomyślny. Kiedy jego samochód zbliżał się do Dolnego Parku
klasztoru Tsurphu, półtoraroczny chłopiec obudził się nagle i ze złożonymi
dłońmi zaczął recytować Karmapa cienno.

Po pierwszym powitaniu, zwyczajowej herbacie i szafranowym ryżu w
letnim pawilonie, w którym ustawiono dla chłopca specjalny tron, jego
orszak ruszył do głównego kompleksu Tsurphu, gdzie na małego tulku
czekała komnata przylegająca do pokojów Karmapy. Posadzony na tronie
jangsi znów zaczął głośno powtarzać Karmapa cienno.

Rankiem 11 października 21 zaprowadzono go do Karmapy. Chłopczyk był
za mały na tradycyjny pokłon, ale pochylił się i ze złożonymi dłońmi
dotknął głową podłogi. Potem wręczył katak najwyraźniej zadowolonemu
Karmapie, który dotknął czołem jego czoła.

Następnie w głównej nawie Karmapa ściął mu włosy i nadał nowe imię:
Palden Pało Tsuklak Małi Drajang, „Wspaniały Bohater i Uczony,
Melodyjny Dźwięk Mowy”. Podczas wizyty w Górnym Parku, którego
pagórki, strumyk i zielone łąki są ulubionym miejscem zabaw i
wypoczynku mnichów, Karmapa przekazał Pało Rinpoczemu najcenniejsze
skarby jego poprzednika, zgodnie z tradycją oddane na przechowanie do
czasu odnalezienia nowej inkarnacji. Potem jangsi wrócił do Nenangu.
Następne lata spędzał na zmianę we własnym klasztorze, w Tsurphu i w
domu rodziców w Lhasie.

 
* * *
W sierpniu 1998 roku czteroletni Pało Rinpocze wybrał się z kilkoma
mnichami na spacer na pobliską łąkę. Kiedy mnisi prali szaty w rzece,
chłopczyk zaczął wspinać się na górę. Zaniepokoiło to mnicha Urgjena,



który ruszył w ślad za nim. Kilkaset metrów wyżej tulku obejrzał się nagle i
spytał: „Chcesz kamień zi?”. „Oczywiście – odparł mnich. – Jak go
znajdę?”. „Jeżeli rzeczywiście chcesz, jest tutaj, w ziemi”. „Naprawdę?”.
„Naprawdę. Jeśli mi nie wierzysz, weź się do kopania, a sam się
przekonasz”. Mnich zerwał gałązkę z krzaka, oznaczył miejsce i razem
wrócili na łąkę.

Nad rzeką Pało Rinpocze podszedł do swojego asystenta: „Na górze jest
kamień zi. Łatwo znajdziecie oznaczone miejsce”. Mnich miał wątpliwości:
„Rinpocze, jesteś wielkim lamą. Jeżeli okaże się, że nie ma czegoś, o czym
mówisz, że jest, będzie wstyd”. „Jest – upierał się jangsi. – Jak mi nie
wierzysz, idź tam i zacznij kopać”.

Wszyscy mnisi wspięli się więc na górę i zabrali do kopania. Po
wygrzebaniu metrowej dziury stracili entuzjazm i chcieli wracać, ale
chłopiec nalegał, by nie przestawali. Po chwili znaleźli płaski kamień
przypominający ptaka, owalny czarny kamyk i konchę. „Dobrze –
powiedział Pało Rinpocze. – Na razie wystarczy. Zi dziś nie wyjdzie.
Możemy iść do domu. Po zi przyjdziemy pojutrze”.

Dwa dni później, rankiem, mnisi wrócili na górę. Po drodze Pało
Rinpocze powiedział im: „Dziś o świcie wyszły dwa kamienie zi. Zeszłej
nocy dobył je Opiekun [klasztoru Nenang]”. Z dna wykopanej przez nich
dziury wystawało zi. Kopali więc dalej, znajdując kolejny kamień zi, koral,
turkus, srebro i złoto – w sumie dwie garści półszlachetnych kamieni o
różnych kształtach. „Wystarczy – powiedział Pało Rinpocze – teraz
zabierzemy je do klasztoru”. W Nenangu chłopiec owinął znalezisko w pięć
kawałków białego, niebieskiego, żółtego, czerwonego i zielonego jedwabiu,
zapieczętował i włożył do oszklonego ołtarza z posągiem Opiekuna
Bernakciena. Następnie ołtarz również został opieczętowany.

Trzy przedmioty wykopane pierwszego dnia umieszczono na głównym
ołtarzu, gdzie wszyscy mogli je oglądać. Pało Rinpocze wyjaśnił, że kamień
o kształcie ptaka jest emanacją Buddy, owalny kamyk – symbolem Buddy,



a muszla – symbolem Guru Rinpoczego. Kiedy Nenang Lama wrócił z
Lhasy, zapytał tulku, kto zakopał te przedmioty. „VIII Pało Tsuklak
Ciegjal”, usłyszał.

Pytany o to Bokar Rinpocze wyjaśnił, że Pało Rinpocze jest
drogocennym lamą i że od zakopania owych przedmiotów przez ósmą
inkarnację – która musiała uznać, że przyniosą one pożytek następcy –
minęło dwieście lat. „W tradycji buddyjskiej – tłumaczył dalej – mówi się o
kolejnych żywotach. W przypadku tulku mamy do czynienia z bezsporną
ciągłością umysłu między przeszłością a przyszłością. Prawdę owego
kontinuum ukazują znaki i niezwykłe wydarzenia. W przypadku Pało
Rinpoczego było to odkrycie zakopanych przez jego poprzednika skarbów.
Młody Pało Rinpocze pamięta swoje czyny z minionych żywotów.
Świadczy to o tym, że jest prawdziwą inkarnacją. Ciało znika, ale
najgłębsza natura umysłu pozostaje niezmienna. Nasza nieświadomość
sprawia, że wątpimy w karmę, w przeszłe i przyszłe żywoty. Takie cudowne
zdarzenia pomagają wyzbyć się wątpliwości i błędnych poglądów,
przekonując, iż poprzednie i następne życia naprawdę istnieją. Odkrycie
ukrytego skarbu jest dowodem autentyczności inkarnacji Pało Rinpoczego”
22 .

Pało Rinpocze od najmłodszych lat przejawiał skłonność do medytacji. W
przeciwieństwie do innych dzieci nie lubił hałasu i zgiełku. W wieku
czterech lat upodobał sobie ośrodek odosobnień, który wyraźnie wolał od
klasztoru. Naśladował praktykujących mnichów, siadając na kilkadziesiąt
minut w pozycji medytacyjnej.

31 października 1999 roku, w pomyślnym dniu, zwanym Lhabab Dycien
23 , Karmapa nauczył Pało Rinpoczego alfabetu. Młody tulku mieszkał w
swoim klasztorze do 2001 roku, kiedy to władze nakazały sprowadzić go do
Lhasy, gdzie mieszka z rodzicami i chodzi do szkoły 24 .

 
ODNALEZIENIE DILJAKA DABSANGA RINPOCZEGO



Dabsang Rinpocze jest słynnym adeptem i uczonym linii kagju. Uchodzi za
emanację Gampopy, dwunastowiecznego mistrza, którego „Ozdoba
Wyzwolenia” jest do dziś podręcznikiem praktyki w tej tradycji. W
modlitwie o jego długie życie XVI Karmapa pisał:
 

„Ty, który prowadzisz rydwan Nauk
Wspaniałego Karmapy, serce linii praktyki,
Cudowny wadżra-tańcu wielkiego Gampopy,
Rozmyślnie przybierający doskonałe ciało formy 25 , obyś żył długo”.
 
W 1959 roku Dabsang Rinpocze towarzyszył XVI Karmapie w drodze

przez Bhutan. W końcu osiadł w Boudhanath w Nepalu, gdzie zbudował
dwa klasztory. Jeden z nich przylega do wielkiej stupy. Uwielbiany przez
lamów, słynął ze szczodrości, precyzyjnych przepowiedni i niezwykłego
poczucia humoru. W 1999 roku, gdy po raz drugi odwiedzał Tybet, zawiózł
tam mnóstwo ksiąg, posągów, rytualnych przedmiotów, brokatów, szat dla
tancerzy i innych obiektów kultu. Wszystko to ofiarował klasztorowi
Diljak, głównej siedzibie swoich poprzednich inkarnacji, w której
zatrzymał się na pewien czas. Kiedy nadszedł dzień wyjazdu, mnisi i
najwyżsi przedstawiciele władz lokalnych poprosili, by szybko wrócił.
„Tym razem – odparł – przywiozłem wiele rzeczy po trudnej podróży. Teraz
jadę do Nepalu, bo muszę tam coś zrobić. Potem wrócę przez Hongkong,
ale z zupełnie pustymi rękoma”. Nie minął rok, gdy zmarł w Hongkongu 2
kwietnia 1992 roku. Wtedy też uczniowie zrozumieli pożegnalne
przesłanie: Rinpocze odrodzi się w Tybecie.

 
* * *
Kiedy umiera wielki lama, tradycyjnie odprawia się specjalne,
czterdziestodziewięciodniowe rytuały. Już w tym czasie Diljak Drupyn
Rinpocze, regent Dabsanga Rinpoczego w Nepalu, i mnisi klasztoru Diljak



w Tybecie zwrócili się do Situ Rinpoczego z prośbą o odnalezieni
inkarnacji ich mistrza. Wkrótce potem do Tsurphu wrócił Karmapa, Situ
Rinpocze przekazał więc tę prośbę jemu. Zgodnie z tradycją apele takie
powtarza się co najmniej trzy razy, mnisi Dabsanga Rinpoczego
wielokrotnie prosili więc Drupyna Deciena, by przypominał o liście
Karmapie, który jednak nieodmiennie odpowiadał, że „Lama jeszcze się nie
urodził”. Mnisi dostali upragnioną przepowiednię w czerwcu 1996 roku –
jak się miało okazać, zaledwie kilka tygodni po przyjściu na świat
Dabsanga Rinpoczego 20 maja 1996 roku. Tak szybkie rozpoznania tulku
należą do rzadkości.

Wkrótce potem list zawiózł do Nepalu Kynciok Dordże, były sekretarz
klasztoru Diljak, który mieszkał w Nepalu i prowadził interesy w Lhasie, co
umożliwiało mu częste, swobodne podróżowanie między dwoma krajami.
List umieszczono na ołtarzu w komnacie poprzedniego Dabsanga
Rinpoczego, czekając na pomyślny dzień na jego otwarcie. Kiedy nadszedł
właściwy czas, przepowiednię umieszczono na specjalnym ołtarzu, a
Sangje Tulku, regent Dabsanga w Tybecie, Drupyn Rinpocze, regent w
Nepalu, i inni najważniejsi lamowie złożyli przed nim w ofierze długie
kataki. Gdy regenci przeczytali list, okazało się, że tulku rzeczywiście
odrodził się w Tybecie:

 
„Om swasti,
Znakomity głównymi i drugorzędnymi oznakami inkarnacji, łatwy do
rozpoznania
i niezrównany,
Oby twój głęboki blask rozświetlił cały świat.
Na północny zachód od klasztoru Diljak, w masywie Drida Zalmo Gang,
jest urodzone w roku Myszy dziecko ojca Karmy i matki Drolmy.
Niniejszym rozpoznany,
Ów lotos linii praktyki i Nauk rozkwitnie,



Przyciągając łaknące Wyzwolenia pszczoły.
W roku Ognistej Myszy, szóstego dnia piątego miesiąca (22 czerwca

1996) napisał to Ogjen Trinle Dordże, który nosi imię Buddy Karmapy”.
 
Siedząc nad szafranowym ryżem i herbatą, mnisi omawiali plan

poszukiwań. W przepowiedni podano pełne imiona rodziców, co było
niezwykłe, gdyż z reguły są to tylko pojedyncze litery lub sylaby. Dom
tulku miał znajdować się na północny zachód od klasztoru Diljak w
Nangcien, prowincji Khamu (wschodni Tybet), słynącej z wielu klasztorów
i wielkich mistrzów. Przepowiednia mogła wskazywać na dwa duże okręgi,
Dziato 26 i Drito 27 , których przeszukanie nastręczałoby ogromnych
trudności. Z prośbą o dalsze wskazówki wysłano więc do Tybetu Sangje
Trinle, asystenta poprzedniego Dabsanga Rinpoczego. Kiedy zapytał o
dystrykt, dziesięcioletni Karmapa odparł natychmiast: „Dziato”.

Sangje Trinle wrócił do Diljaku i przekazał nowe wskazówki garstce
zaangażowanych w poszukiwania lamów. Pomyślawszy, że znajdą
rodziców w oficjalnych spisach, mnisi poprosili życzliwego urzędnika, by
poszukał urodzonego w roku Myszy syna Karmy i Drolmy. Tyle że pośród
ponad trzystu dzieci, które przyszły na świat w tym roku, żadne nie miało
rodziców o tych imionach.

Sangje Trinle udał się więc do Tsurphu, by jeszcze raz wspiąć się do
komnat Karmapy na najwyższym piętrze klasztoru. „Rodzice z pewnością
tam są – powiedział stanowczo Karmapa. – Trzeba ich tylko odszukać”.
Zapytany, jak to zrobić, odparł: „Najlepiej na piechotę. W przebraniu
pielgrzymów. Mnisi mają przeszukać region i spisać imiona wszystkich
ludzi, którym w roku Myszy urodził się syn. Jak skończą, przynieście mi
listę, a ja zdecyduję”.

Sangje Trinle pojechał do Nepalu i powtórzył tę rozmowę Drupynowi
Rinpoczemu oraz Sangje Tulku, który miał wkrótce wyruszyć do Diljaku w
Tybecie. Było jasne, że w tych okolicznościach to na nim spoczywa



obowiązek odnalezienia inkarnacji. Wkrótce po przyjeździe wysłał na
poszukiwania cztery grupy udających pielgrzymów mnichów. Kiedy zebrali
wszystkie imiona i zawieźli je Karmapie, okazało się, że na liście rodziców
– zgodnie z przepowiednią – są faktycznie Karma i Drolma. Nie figurowali
w oficjalnych spisach, bo przywędrowali do Dziato z Surmangu, w
poszukiwaniu pracy, dopiero przed dwoma laty. Karmapa bez wahania
uznał ich syna za prawdziwą inkarnację Dabsanga Rinpoczego.

Uradowany Sangje Tulku i najważniejsi lamowie Diljaku, którym
towarzyszył zwierzchnik administracji okręgu Dziato, złożyli wizytę
rodzicom, informując ich, że wydali na świat tulku. W tym samym czasie
nad Diljakiem w Nepalu pojawiła się wspaniała, pałająca tęcza. Zapytani,
czy oddadzą syna klasztorowi, rodzice natychmiast wyrazili zgodę, a
chłopczyk został wykąpany i odziany w nowe szaty. Zgodnie z obyczajem
klasztor obsypał ich darami. Ojciec dostał konia i zwierzęta, matka brokaty,
a cała rodzina – nowy dom.

Rodzice opowiedzieli mnichom o niezwykłych wydarzeniach, które od
początku towarzyszyły ich synowi. Kiedy tulku był jeszcze w łonie matki,
widziała ona promienie białego światła, które roztapiały się w jej sercu.
Zimą słychać było potężne grzmoty, choć wszyscy wiedzą, że grzmi tylko
latem. W tym samym czasie nad domem pojawił się cudowny namiot ze
światła, który wzbudził zdumienie wszystkich sąsiadów.

Kiedy dziecko przyszło na świat, cały dom spowiło światło, a jego biała
kula otoczyła posłanie niemowlęcia. Następnego dnia ojciec zobaczył białą
tęczę w jednej z siedmiu ofiarnych miseczek na rodzinnym ołtarzu. Zaraz
też okazało się, że woda w pobliskim źródle zrobiła się mlecznobiała. Gdy
jej skosztowali, uznając to za dobrą wróżbę, smakowała jak mleko. Potem,
znikąd, pojawił się stary mnich, który podarował dziecku wizerunek
Gampopy 28 i równie nagle zniknął.

Wszystkie te znaki dawały, ma się rozumieć, do myślenia, ale do tej pory
nie układały się w żadną całość. Uznanie syna za tulku wszystko



tłumaczyło. Kiedy chłopczyk opuszczał rodzinny dom, by wrócić do swego
klasztoru, dało się słyszeć dźwięki konch, czyneli i rogów. Wszyscy sądzili,
że to powitalna procesja, ale w okolicy nie było żywego ducha.

 
* * *
Na początku następnego roku poproszono listownie Karmapę. by odprawił
ceremonię ścięcia włosów 7 sierpnia 1997 roku – w rocznicę dnia, w
którym Budda udzielił pierwszych nauk. Cztery miesiące później posłańcy
z Tsurphu zaprosili rocznego tulku na uroczystość, podczas której miał
również otrzymać nowe imię.

Jangsi przybył do Tsurphu 6 sierpnia. Mnisi witali go muzyką i wonnym
dymem kadzidła. Karmapa naznaczył mu spotkanie na trzecią po południu.
Tulku jeszcze nie mówił, za to rozpływał się w uśmiechach. Karmapa
udzielił mu błogosławieństwa i wręczył pobłogosławione pigułki, które
chłopiec przyjął ze spontanicznym pokłonem.

Następnego dnia o świcie mnisi zgromadzili się przed głównym ołtarzem
Tsurphu. Po tradycyjnej herbacie i szafranowym ryżu maleńki tulku został
zaniesiony przed tron Karmapy, który obciął mu kosmyk włosów i odczytał
wymalowane na białym jedwabiu nowe imię: Karma Ngedon Tenpi Njima
Trinle Tsungma Mepi Di 29 , „Aktywność Buddy, Ostateczne Znaczenie,
Słońce Nauk, Niezrównana Oświecona Aktywność”. Następnie zarzucił mu
na szyję złoty katak i pobłogosławioną wstążkę. Złożono tradycyjne ofiary,
po czym piętnastomiesięczny malec zasiadł na tronie i godzinami
błogosławił wszystkich zebranych.

Następnego dnia, po kolejnej uroczystości w Górnym Parku, Dabsang
Rinpocze ruszył w długą podróż do Nangcien. Tulku rozpoczął już naukę,
ale ponieważ wciąż jest bardzo młody, spędza czas na zmianę w swym
klasztorze i w oddalonym o dzień jazdy konno nowym domu rodziców.

1. Był to VIII Surmang Garłang Rinpocze z klasztoru Retszang.
2. Z klasztoru Thubten Samdrup Ciekhor Ling.



3. Rozmowa z autorką, Gjuto Ramocze, Sidhbari, Dharamsala, 8 czerwca 2002 roku.
4. Ten rozdział zaczerpnięto z Michele Martin, EMA HO! The Reincarnation of The Third

Jamgon Kongtrul, publikacji autoryzowanej przez kancelarię Dziamgona Kongtrula,
któremu składam tu serdeczne podziękowania. Publikację tę można zamówić pocztą
(Jamgon Kongtrul Labrang, PO Box 6956, Kathmandu, Nepal) lub elektronicznie,
pullahari@jamgonkongtrul.org. Niezwykłą biografię I Dziamgona Kongtrula znajdzie
czytelnik w: Lodro Thaye, The Autobiography of Jamgon Kongtrul: A Gem of Many
Colors, przeł. Richard Barron (Chokyi Nyima), Ithaca, Snow Lion Publications, 2003.
5. Licząc na modłę zachodnią. Tybetańczycy dodają rok; podstawą ich wyliczeń jest

Nowy Rok tradycyjnego kalendarza księżycowego.
6. Metok ciarpa.
7. Ojciec nazywa się Gonpo, słowo to zawiera sylabę „ga”.
8. W imieniu matki, Jangkji, znajduje się sylaba „ka”, należąca do tej samej grupy

fonetycznej, co „kha”.
9. Dzierżawcy linii zachowują ciągłość praktyk i pism mocą osobistego urzeczywistnienia

zawartej w nich mądrości. Są sercem przekazu nauk wadżrajany, stanowiąc żywą więź z
ich źródłem.
10. Sześćdziesięcioletnie cykle w kalendarzu tybetańskim [przyp. red.].
11. W spotkaniu tym uczestniczyli również Phuntsok Taszi i Dhundul.
12. Dziamgon Lodro Ciekji Njima Dronmi Ciok Thamcie Le Nampar Gjalłi De.
13. EMA HO!, s. 72.
14. Obok Situ Rinpoczego, Dziamgona Kongtrula Rinpoczego, Gjaltsaba Rinpoczego i

Treho Rinpoczego z klasztoru Tana w środkowym Tybecie.
15. Chos dbang lhun grub, „Mistrz Spontanicznie Obecnej Dharmy”.
16. Phreng ba, „wieniec, różaniec”.
17. Rus rigs tsang ma.
18. Btsan mkhar.
19. Nenang Lama, dPal ldan dpa’ bo sku phreng rnams dang gdan sa gnas nang gi lo

rgyus mdor bsdus („Krótka historia linii inkarnacji Wspaniałego Pało i jego siedziby
Nenang”), klasztor Nenang, ss. 8-9.
20. Btsan mkhar dgon pa.
21. Pomyślny, osiemnasty dzień ósmego miesiąca kalendarza tybetańskiego.
22. Za Ward Holmes, The Lion Begins to Roar, 80 min., Honolulu, Tsurphu Foundation,

2000.
23. Święto upamiętniające powrót Buddy z nieba, do którego udał się, aby udzielić nauk

matce.



24. Por. Helsińska Fundacja Praw Człowieka, Ośmioletni lama musi opuścić klasztor, TIN
New Update, 2 lipca 2001.
25. „Ciało formy” – w sanskrycie rupakaja – odnosi się do dwóch „ciał” czy też

„wymiarów” foremnych: Sambhogakai, „ciała radości”, i Nirmanakai, „ciała manifestacji”.
Tu oznacza odrodzenie w ludzkim ciele.
26. Dza tod.
27. ‘Bri tod.
28. Dabsang Rinpocze uważany jest za emanację Gampopy.
29. Kar Ma Nges Don bsTan pa’i Nyi ma Phrin las mTshungs ma Med. Pa’i sDe.



K

„TERAZ ALBO NIGDY”

 
armapa całkowicie poświęcił się podnoszeniu z ruin klasztoru
Tsurphu. Przeznaczając na to wszystkie dostępne środki,

odbudowywał świątynie, ołtarze, stupy i budynki mieszkalne. Jego
ogromne zainteresowanie księgami i nauką zaowocowało wzniesieniem
sziedry – instytutu wyższych studiów buddyjskich – która przyjęła
pierwszych uczniów pod koniec 1998 i została oficjalnie otwarta w maju
1999 roku 1 . Inauguracja sziedry oznaczała przywrócenie klasztorowi
pierwotnego kształtu. Mnisi mogli już odbywać długie, tradycyjne
odosobnienia w specjalnych ośrodkach, odprawiać złożone rytuały oraz
codzienne ceremonie w świątyniach i wreszcie zgłębiać najważniejsze
traktaty tradycji buddyjskiej i oddawać się filozoficznym dysputom.

Tsurphu rozkwitało, ale też kładł się na nim cień. Latem 1998 roku
zorganizowano zamach na Karmapę. Pod dywanem w bibliotece, z której
można przejść prosto do jego komnat, znaleziono dwóch uzbrojonych w
noże Chińczyków. Karmapa był wtedy w ogrodzie. Musiał wyczuć
niebezpieczeństwo, bo nie chciał wrócić do klasztoru, nawet gdy zaczęło
padać. Pojmani zamachowcy zeznali, że „ktoś w Lhasie” dał im pieniądze i
obiecał więcej, gdy będzie po wszystkim. Władze zbagatelizowały ogromne
zaniepokojenie mnichów Tsurphu. Nie przeprowadzono żadnego
dochodzenia i nie zwiększono ochrony klasztoru 2 .

Karmapa kontynuował studia i praktykę, ale nie mógł się już obyć bez
specjalnie przygotowanych nauczycieli, których nie było w Tybecie. Wciąż
nie otrzymał wszystkich inicjacji i przekazów tekstów Złotego Różańca
linii kagju 3 . Bez nich, nosząc imię Karmapy, nie mógłby wypełniać wielu
przypisanych mu aktywności. Jego dwaj rdzenni lamowie, Situ Rinpocze i
Gjaltsab Rinpocze, byli w Indiach. Choć wielokrotnie, przez całe lata,
zabiegał o zgodę na odwiedzenie ich i odebranie niezbędnych nauk oraz



przekazów Dharmy, władze były głuche na jego prośby. Starania o
sprowadzenie nauczycieli do Tybetu również spełzły na niczym.

Karmapa doskonale wiedział, że jego sytuacja w Tybecie jest bardzo
skomplikowana. „Przedsmak – wspomina – dał mi pewien chiński
dygnitarz, który napomknął, że [rząd] zacznie mi okazywać znacznie
większe zainteresowanie, gdy skończę osiemnaście lat. To obudziło we
mnie wątpliwości”. Kiedy osiągnąłby pełnoletność, władze chińskie mogły
zacisnąć wokół niego sieć, wikłając go w swą politykę. Były już pierwsze
naciski – musiał wziąć udział w ceremonii ścięcia włosów mianowanego
przez Pekin Panczenlamy 4 .

Impulsem do ucieczki mogła być dla Karmapy również jego druga wizyta
w Chinach w 1999 roku. W Pekinie spotykał się z chińskimi przywódcami 5

, odwiedzał świątynie, udzielał błogosławieństw i rozmawiał z
dziennikarzami. Zmuszono go do udziału w ceremoniach, w których
„chiński” Panczenlama recytował, najwyraźniej wyuczoną na pamięć,
pogadankę „o wspólnej pracy dla rozwoju ojczyzny i rozwoju Dharmy”,
powtarzając słowo w słowo dawną wypowiedź Jiang Zemina. Pytany przez
media o Panczena, trzynastoletni Karmapa zręcznie lawirował, unikając
wzmianek o chińskim nominacie: „Jeżeli Panczenlama jest emanacją
Amitabhy, powinien być dobrym inkarnowanym lamą. Przy okazji,
inkarnowany lama to ktoś obdarzony trzema przymiotami: wiedzą,
pilnością i właściwym postępowaniem oraz pozytywnymi cechami, które
biorą się ze słuchania, przemyśliwania i medytowania nad Dharmą. Co
więcej, tulku ma wielki entuzjazm dla nauk Buddy, a największą radość
sprawia mu widok kwitnącej Sanghi” 6 .

W podobnym duchu występował w obronie Tybetańczyków, mówiąc, że
„własny naród jest bezcenny”. W Chinach towarzyszył mu nauczyciel,
Lama Njima. Ta wizyta – zapowiedź nadchodzących problemów – musiała
być trudna dla nich obu.



Chińczycy chcieli też, by Karmapy wyraził poparcie dla partii
komunistycznej. Kiedy podsunięto mu przemówienie, trzynastoletni
Karmapa spytał: „Chcecie, żebym odczytał to w waszym imieniu?”.
„Skądże – odparł zdumiony aparatczyk – we własnym”. „W takim razie nie
potrzebuję żadnych kartek”, uciął Karmapa. Obyło się bez przemówienia 7 .

Presja rosła, ale główną przyczyną ucieczki Karmapy był brak kontaktu z
nauczycielami. Prosił o to całymi latami i latami mu odmawiano. Wagę
studiowania z rdzennym nauczycielem tłumaczy następująco: „W naszej
szkole karma kagju od Wadżradhary do Tilopy, Naropy, Marpy po
wszystkich kolejnych dzierżawców, każda tradycja Dharmy ma swoją linię
przekazu: od lamy do lamy. Poprzedni Karmapa przekazał naszą linię Situ
Rinpoczemu i Gjaltsabowi Rinpoczemu. Udzielał tych nauk również innym
lamom, ale ci są wybitni i mają szczególny związek z Karmapami, gdyż od
pokoleń byli im synami duchowymi. Odpowiedzialność za udzielenie
inicjacji następnemu Karmapie spoczywa właśnie na jego duchowych
synach” 8 .

„W tradycji tybetańskiej – wyjaśnia Situ Rinpocze – buddyzm definiuje
się jako linię przekazu. Bez linii nie ma buddyzmu. Budda osiągnął
Oświecenie i ukazał nauki uczniom, którzy je praktykowali, miłowali,
chronili. Następnie przekazali je własnym uczniom, którzy czynili to samo.
W ten sposób linie nauk dotrwały do naszych czasów. Każdy aspekt Nauk
(medytacja, modlitwa, inicjacja, filozofia, wszystkie ślubowania) tradycji
tantry, mahajany i therawady ma swoją linię. Nauki Buddy są ważne,
wiążące, o ile istnieje żywa więź, nieprzerwany przekaz. Jeśli go nie ma,
nie jest to prawdziwy buddyzm. Po pierwsze muszę więc otrzymać przekaz
linii, a następnie go utrzymać. Jeżeli, na przykład, mistrz udzieli mi nauk, a
ja nie będę strzegł, miłował czy darzył czcią tak ich samych, jak
nauczyciela, od którego je otrzymałem, zerwę samaja, święte więzi, i nauki
te staną się bezwartościowe. Będą zwykłą informacją. Dotyczy to również



ślubowań. Przerwanie wszystkich linii przekazu oznaczać będzie koniec
buddyzmu. Buddyzm żyje, póki trwają jego linie” 9 .

Jeżeli Karmapa miał utrzymać swą linię i wypełnić powinności jej
mistrza, musiał opuścić Tybet. Wyczerpano wszystkie możliwości, a
najważniejszy cel pozostawał wciąż poza zasięgiem. I tak, powoli, narodził
się plan ucieczki. Na kilka miesięcy przed pożegnaniem z Tybetem, we
wrześniu 1999 roku, Karmapa napomknął jednemu z zachodnich uczniów,
iż wkrótce spotkają się za granicą. Grupa wiernych z Azji Południowo-
Wschodniej usłyszała natomiast, że niedługo będzie na Tajwanie.

„Latami prosiliśmy rządy Chin i Indii o udzielenie zgody na wyjazd Jego
Świątobliwości Karmapy do jego siedziby w Rumteku i innych miejsc, ale
nic nie osiągnęliśmy – wspomina Situ Rinpocze. – Jego Świątobliwość
Karmapa uważał, że powinien udać się do Indii, wielokrotnie informował
mnie o tym listownie i przez zaufanych ludzi. Przekazałem to Jego
Świątobliwości Dalajlamie, a on w swej łaskawości udzielił mi rady, którą
wziąłem sobie do serca. Jak umiałem, starałem się oszacować
niebezpieczeństwo i obserwować sytuację. Przekazałem Gjalła Karmapie
wszystko, co moim zdaniem wymagało przemyślenia, wskazując wszelkie
zagrożenia i problemy. W odpowiedzi usłyszałem, że z wielu powodów,
między innymi sytuacji, czasu i okoliczności, jedynym wyjściem są Indie.
Dokładnie tak samo jego poprzednik samodzielnie podjął podobną decyzję,
wybierając życie uchodźcy w Indiach. Czas, miejsce i okoliczności
sprawiły, że nie mogłem wiele zrobić, ale starałem się pomóc. Na przykład
sprawiając, by u celu podróży Gjalła Karmapa trafił bezpośrednio przed
oblicze Jego Świątobliwości Dalajlamy” 10 .

Jesienią 1999 roku, na dwa miesiące przed opuszczeniem Tybetu,
Karmapa kierował drubcienem, długim, piętnastodniowym rytuałem bóstwa
Sero Ngadra, wprowadzając zmiany w praktyce i udzielając nowych
pouczeń. Nikt nie pamiętał równie wielkiej ceremonii owego bóstwa.
Codziennie Karmapa wygłaszał dwa długie wykłady, podkreślając, że



podstawą nauk jest Sangha i przypominając zebranym mnichom o
konieczności pilnego studiowania i dochowywania ślubowań. Zachęcał do
zgłębiania dzieł wielkich uczonych, VII Karmapy Ciedraka Gjamtso i VIII
Karmapy Mikjo Dordże, oraz IX Karmapy Łangciuka Dordże, który
zostawił po sobie główne teksty praktyk mahamudry, opisujące naturę
umysłu i sposoby jej urzeczywistnienia. Mówił o właściwym stosunku do
nauczyciela 11 , przyjmowaniu Schronienia 12 i rozwijaniu bodhicitty 13 ,
przebudzonego umysłu. Przypominał o czterech rozmyślaniach: nad
drogocennością odrodzenia w ciele człowieka, nietrwałością wszystkich
zjawisk, karmą – nieomylnym prawem przyczyny i skutku, oraz
cierpieniami samsarycznego bytu.

Najwięcej uwagi poświęcił nietrwałości: „Wszystko, co złożone, jest
nietrwałe. Możecie, patrząc na mnie teraz, myśleć: jest młody, będziemy się
często spotykać, zważywszy jednak na nietrwałość, wkrótce może mnie tu
zabraknąć. Nawet jeśli nietrwałość da się wam we znaki, pamiętajcie o
swoich studiach i utrzymywaniu dyscypliny. W przyszłości dane nam
będzie spotkać się znowu”. Nikomu nie przyszło do głowy, że mówi o
wyjeździe z Tybetu. Wszyscy sądzili, że przypomina o tradycyjnym
rozmyślaniu o nietrwałości i śmierci. Objaśniwszy praktykę medytacji i
opisawszy, w jaki sposób będzie rosnąć ich doświadczenie i
urzeczywistnienie, Karmapa poprosił mnichów, by jego słowa wryły im się
głęboko w serca.

W tym samym czasie Karmapa składał hojne dary: każdy mnich Tsurphu
dostał nowy banknot o wartości stu juanów, klasztor Gjaltsaba Rinpoczego
otrzymał czterdzieści sztuk złota, a jego mnisi – pieniądze. Lamów, którzy
ukończyli trzyletnie odosobnienie medytacyjne, podjęto sutym obiadem.
Owe dary miały nie tylko przynieść pożytek mnichom, ale i pomóc usunąć
przeszkody w ucieczce, o której, ma się rozumieć, wiedziała tylko garstka
wtajemniczonych.

 



TOWARZYSZE UCIECZKI

W trakcie praktyki Sero Ngadra Karmapa poinformował o zamiarze
ucieczki swego nauczyciela Lamę Njimę i poprosił go o pomoc. „Proszę,
zastanów się dobrze – dokładnie zapamiętał jego odpowiedź. – Może być ci
ciężko. Może się nie udać”. Mimo obaw o Karmapę Lama Njima obiecał
zrobić wszystko, co w jego mocy.

Opowieści pomagających w ucieczce ludzi mówią wiele o życiu w
Tybecie, w którym postępująca modernizacja nie zmieniła pradawnych
tradycji. A przede wszystkim pokazują, kim są dla Tybetańczyków wielcy
mistrzowie i jaka więź łączy ich z otoczeniem.

Lama Njima był doskonale predestynowany do roli nauczyciela Karmapy.
Studiował najważniejsze traktaty buddyjskie w klasztorze Sera, gdzie
zdobył uznanie jako najlepszy uczeń swego mistrza. Biegły w sztuce
dialektyki, debaty i hermeneutyki, uchodził za znawcę dzieł jednego z
największych uczonych Tybetu Dzie Tsongkhapy. W młodości potrzebował
ledwie dwóch miesięcy na nauczenie się na pamięć jego najważniejszego i
najtrudniejszego traktatu 14 , co zjednało mu jeszcze większy szacunek.
Pragnąc zdobyć głębsze doświadczenie i poświęcić się praktyce, w 1989
roku przybył do Tsurphu, gdzie spotkał Drupyna Deciena Rinpoczego. Za
jego radą rok później, w wieku dwudziestu pięciu lat, rozpoczął tradycyjne
trzyletnie odosobnienie medytacyjne. Lamowie o tak rozległej znajomości
pism buddyjskich rzadko spędzają tyle czasu na odosobnieniu 15 . Jego
wiedza okazała się bezcenna dla innych uczestników. Po trzech latach
Drupyn Decien wysłał go do Lhasy, gdzie Lama Njima zgłębiał niuanse
języka, subtelności poetyki i tajniki gramatyki pod kierunkiem słynnych
Khenpo Tsenama i Taszi Paldena. Był wybitnym uczniem, kiedy więc
ukończył własne studia, Drupyn Decien ustanowił go nauczycielem
Karmapy. Umdze Thubten Zangpo uczył Karmapę czytać i wprowadził go
w tradycję Tsurphu, Lama Njima odpowiadał zaś za studia wyższe.
Pomagał również w innych ważnych przedsięwzięciach, na przykład



poszukiwaniach inkarnacji Dziamgona Kongtrula i Pało Rinpoczego. Teraz
ten trzydziestoczteroletni mężczyzna był gotów oddać za Karmapę życie.

Na kilka miesięcy przed ucieczką w plany Karmapy wtajemniczono
jedynie jego sędziwego asystenta, Tsimpona Drubnaka, który urodził się w
1938 roku w okolicach Tsurphu. W wieku siedmiu lat, w czasach
poprzedniego Karmapy, został mnichem i mieszkał w klasztorze, póki nie
zrównano go z ziemią. Potem znalazł schronienie w obozowisku nomadów
w górze doliny. W 1984 roku, gdy władze znów zezwoliły na
praktykowanie religii, przywdział szaty mnicha i wrócił do Tsurphu. Przez
kilka lat dźwigał kamienie i gruz, potem powierzono mu nadzór nad
odbudowującymi klasztor robotnikami. Uczestniczył też w praktykach w
głównej nawie i co pewien czas znikał w świątyni Opiekuna, gdzie wraz z
innymi recytował rytuały Mahakali. Kiedy Karmapa wrócił do Tsurphu w
1992 roku, został mianowany jego asystentem. Teraz miał również
towarzyszyć mu w ucieczce.

Zdając sobie sprawę, że będą potrzebować pomocy, Lama Njima
pomyślał o swoim starym, wypróbowanym przyjacielu, Nenang Lamie 16 z
klasztoru Pało Rinpoczego, który urodził się trzy kilometry od Tsurphu i
należał do rodu od wieków związanego z Karmapą. Jego prababka, siostra
XIV Karmapy Thekcioka Dordże, wyszła za mąż za starszego brata VIII
Pało Rinpoczego. Rodzina, która oddała klasztorowi wielu synów, często
bywała w Tsurphu: obchodziła tu wszystkie święta, błogosławiła dzieci,
uczestniczyła w intensywnych praktykach, podziwiała tańce lamów.
Przyszły Nenang Lama uczył się w wiejskiej szkole od szóstego do
piętnastego roku życia, pracował w polu i wreszcie podjął studia buddyjskie
w Instytucie Neczung 17 . W wieku dwudziestu dwóch lat wziął udział w
pierwszym trzyletnim odosobnieniu medytacyjnym w Tsurphu. Poprzedni
Pało Rinpocze wielokrotnie prosił go listownie, by sprawował pieczę nad
jego siedzibą w Nenangu. Lama nieodmiennie odpowiadał, że nie ma
żadnych zalet ani zdolności i że lepiej będzie poprosić Drupyna Deciena o



wyznaczenie innego mnicha z ośrodka odosobnień, gdyż pozostali znacznie
bardziej zasługują na zaufanie. W końcu Pało Rinpocze napisał do Drupyna
Deciena, prosząc go o Nenang Lamę. Tak też, po ukończeniu odosobnienia
w 1990 roku, Lama trafił do klasztoru Nenang i zaczął go odbudowywać
dla kolejnej inkarnacji Pało Rinpoczego, którą miał wkrótce pomóc
odnaleźć. Zbudował też sierociniec i pięcioklasową szkołę dla dzieci z
okolicy. Jego zaradność i częste wypady do Lhasy umożliwiły
zainicjowanie wielu akcji charytatywnych. Lama Njima wiedział, że
oddanie, doświadczenie i kontakty tego trzydziestoczteroletniego mnicha
czynią zeń idealnego towarzysza ucieczki. Co więcej, jego częste wyprawy
w sprawach klasztoru odsuwały od nich wszelkie podejrzenia w trakcie
przygotowań.

Powiadomiwszy zarząd klasztoru, że jest chory, musi zrobić
wszechstronne badania i być może poddać się leczeniu, Lama Njima
pojechał do Lhasy spotkać się z Nenang Lamą i wtajemniczyć go w plany
Karmapy. Na początek powtórzył mu jego słowa, których stanowczość i
odwaga zrobiły na nim samym ogromne wrażenie: „Jeżeli tu zostanę,
będzie mi trudno przynosić prawdziwy pożytek Naukom i wszystkim
istotom. Ucieczka to umożliwi”. Poruszony Nenang Lama natychmiast
pojechał do Tsurphu spotkać się z Karmapą. „Słyszałem, że planujesz
wyjazd do Indii – powiedział. – Dobrze wszystko przemyśl. To bardzo
niebezpieczne. I nie wiemy, co się wydarzy, jeśli cię złapią”.

Nenang Lama i Lama Njima znów spotkali się w Lhasie. Wybrali się na
spacer w odludne miejsce, gdzie nikt nie mógł ich podsłuchać. Wkrótce
miało im to wejść w nawyk. „Mamy bardzo mało czasu na zaplanowanie
ucieczki – powiedział Nenang Lama. – W tym roku? Byłoby lepiej, gdyby
Karmapa poczekał jeszcze dwa, trzy lata”. Lama Njima odpowiedział
słowami Karmapy: „Jeśli nie uciekniemy w tym roku, możemy nie mieć
następnej szansy”. „To nie film – odparł świadomy niebezpieczeństwa
Lama Nenang. – To się dzieje naprawdę. I będzie bardzo trudno. Mniejsza o



nas, ale jeśli Karmapa wpadnie w ręce Chińczyków...”. „Karmapa wie –
uciął Njima. – On wie, co się wydarzy, i powiedział, że nadszedł nasz czas.
Musi uciec w tym roku. Teraz albo nigdy. I jest przekonany, że uda się nam
dotrzeć do Indii. Mamy niewiele czasu na znalezienie odpowiednich ludzi.
Chcieliśmy zwrócić się do ciebie wcześniej, ale wahaliśmy się, ponieważ
masz tyle pracy i obowiązków: Pało Rinpocze, jego edukację, klasztor,
szkołę”.

„Jestem uczniem Karmapy – pomyślał Nenang Lama, słuchając
przyjaciela. – Darzę go wiarą i pełnym zaufaniem, a on podejmuje to
ogromne ryzyko dla dobra Nauk i wszystkich istot. Cokolwiek się uczyni,
aby mu pomóc, będzie działaniem przynoszącym wielką zasługę”. Ufał też
Njimie. „Jeśli chcecie, pójdę z wami – zdecydował. – Moja praca w
Nenangu jest niczym w porównaniu z aktywnością Karmapy. Na jakiś czas
będę ją musiał zostawić”. Lama Njima był zachwycony.

Tyle że nadal potrzebowali pomocy. „Musimy znaleźć jeszcze jedną
osobę”, ustalili. Pomyśleli o Lamie Tsultrimie Gjaltsenie z Tsurphu, który
skończył właśnie dwadzieścia dziewięć lat. Miał okrągłą twarz, duże piwne
oczy i bardzo spokojne usposobienie. Kończył trzyletnie odosobnienie z
Njimą i był bliskim przyjacielem Nenang Lamy. Urodził się w Njemo,
jakieś siedemdziesiąt pięć kilometrów na południe od Tsurphu, w
przycupniętej u stóp śnieżnych szczytów wiosce. Jego rodzina, jak dwa
tysiące innych w regionie, była od wieków związana z klasztorem i jego
posiadłościami. Lama Tsultrim, którego ojciec pracował dla Tsurphu,
skończył naukę w wieku osiemnastu lat. Potem uprawiał ziemię, doglądał
należących do rodziny owiec, zajmował się stolarką. Pewnego dnia matka
powiedziała mu: „Od pokoleń naszym rdzennym Lamą jest Karmapa.
Należymy do tradycji kagju i jesteśmy związani z klasztorem Tsurphu.
Świat samsary nie ma żadnej wartości. Zostań mnichem, to najlepsze, co
możesz zrobić”. W ten sposób matka wypowiedziała na głos jego
największe pragnienie – chciał praktykować Dharmę i być blisko Karmapy.



„Mój ród łączą z Tsurphu stare więzi – powiedział, gdy stanął przed
obliczem Drupyna Deciena Rinpoczego. – Jestem z Zuri. Matka chce,
żebym został mnichem”. Rinpocze nie widział żadnych przeszkód.
„Świetnie”, odparł i natychmiast ściął mu włosy, udzielając ślubowań
nowicjatu.

Przez następne cztery lata Lama Tsultrim rano i wieczorem studiował
księgi, a po południu zajmował się stolarką. Kiedy miał dwadzieścia trzy
lata, znał na pamięć teksty wszystkich głównych praktyk klasztoru. Wtedy
też zapytał Drupyna Deciena Rinpoczego, czy mógłby odbyć trzyletnie
odosobnienie medytacyjne. „Zobaczymy”, usłyszał. Było tylko osiemnaście
miejsc i, jak zwykle, znacznie więcej chętnych. Kiedy przełożeni Tsurphu
mieli dokonać ostatecznego wyboru, Drupyn Decien wstawił się za
Tsultrimem: „Jego odosobnienie przyniesie pożytek klasztorowi”.

Trzy lata później Lama Tsultrim został mistrzem ceremonii, zajmującym
się osobistym ołtarzem Karmapy. Wkrótce potem Drupyn Decien powierzył
mu jeszcze jedno zadanie. Należało wybrukować wielki dziedziniec przed
klasztorem, na którym odbywały się rytualne tańce. Na początek trzeba
było zaprojektować i ułożyć sieć drenów. Przez ponad trzy lata Lama
pracował nad tym zadaniem. Najpierw musiał zdobyć środki. Jeździł więc
na wschód, do Khamu, na północ, do Amdo, na zachód, do Nari,
odprawiając rytuały, udzielając inicjacji i nauk Dharmy. Rok później, kiedy
zebrał dość datków, zajął się samym projektem, który zdążył się rozrosnąć
o nowe posadzki w głównej świątyni i biurach. Po kolejnych dwóch latach,
gdy ukończono wreszcie wszystkie prace, przyjaciele nazywali go
„Kamiennym Lamą”. Teraz, o ile nie wyjeżdżał nauczać, krążył między
Tsurphu a Lhasą.

Pod koniec października Lama Njima powierzył mu swoją tajemnicę.
Lama Tsultrim nie odpowiedział od razu. Potrzebował czasu do namysłu.
Ucieczka mogła oznaczać albo wolność w Indiach, albo chińskie więzienie.
Dwa tygodnie później, gdy załatwiał w Lhasie sprawy klasztoru, Karmapa



wezwał go do Tsurphu. „Uciekam do Indii – powiedział po prostu. –
Proszę, porozmawiaj z Lamą Njimą i Nenang Lamą. Zastanówcie się, co
należy zrobić”. „To nie błahostka – odpowiedział mnich. – To kwestia życia
i śmierci”. „Wszystko przemyślałem i podjąłem już decyzję”, odparł
Karmapa. „Zrobię więc wszystko, co w mojej mocy”, odrzekł Lama
Tsultrim. „Teraz musicie opracować plan ucieczki”, usłyszał na koniec od
Karmapy.

Lama Tsultrim wrócił do Lhasy, żeby spotkać się z Lamą Njimą i Nenang
Lamą. Wszyscy trzej, jak wielu Tybetańczyków, mieli telefony komórkowe.
Tsultrim wybrał ustronny zakątek nad brzegiem rzeki Kjiczu na
południowych przedmieściach. Latem mieszkańcy Lhasy urządzają tu
biwaki i pikniki, ale teraz było cicho i spokojnie. „Znalazłem śliczne
miejsce – zadzwonił. – Co myślicie o przechadzce?”. Tego dnia trzej mnisi
przysięgli sobie, że nawet jeśli przyjdzie zapłacić im za to życiem, zrobią
wszystko, by pomóc Karmapie, i nikomu nie zdradzą jego planów.

Doszli też do wniosku, że prędzej czy później będą musieli wtajemniczyć
kucharza Karmapy, Thubtena. Ten dwudziestokilkuletni mnich, których
przynosił mu posiłki, natychmiast zorientowałby się, że Karmapy nie ma w
klasztorze. Karmapa bardzo go lubił, a on zrobiłby wszystko dla swego
mistrza. Kiedy Nenang Lama wrócił do Tsurphu, długo nie mógł znaleźć
odpowiedniej chwili na rozmowę z kucharzem w cztery oczy. Wszędzie
kręcili się ludzie. Któregoś dnia Thubten sam do niego podszedł, chwycił
go mocno za rękę i mrugając porozumiewawczo, szepnął: „Nie ma sprawy.
Nic się nie martw”. Potem przez cały czas pomagał w przygotowaniach
Lamie Njimie.

 
KTÓRĘDY?
Trzej mnisi zastanawiali się nad słowami Karmapy i podziałem
obowiązków. Postanowili, że Lama Njima weźmie na siebie bezpieczne
wyprowadzenie Karmapy z budynku klasztoru. Od chwili wejścia do



samochodu do przekroczenia granicy Indii odpowiedzialność za
drogocenną głowę linii miała spoczywać na Nenang Lamie i Lamie
Tsultrimie. Musieli opracować plan, ale to Karmapa decydował, kiedy i
którędy uciekną.

Teraz trzeba było wybrać drogę. Rozważali kilka możliwości. Na
południe, przez Kongpo? Na zachód, w pobliżu góry Kailaś? Przez Dram,
jak większość uchodźców? Ponieważ nie mogli się zdecydować, umówili
się na kolejne spotkanie za trzy dni. W tym czasie Lama Tsultrim
dyskretnie wypytywał o różne szlaki. Jak długo jedzie się pod Kailaś? Czy
w Kongpo mają dobre drogi? Którędy najłatwiej dostać się do Nepalu? Czy
w Mustangu w ogóle jest jakaś szosa? Gdzie są posterunki? Czy przy tej
drodze leżą jakieś wioski? A koszary? Musieli znać wszystkie możliwe
zagrożenia.

Trzy dni później, jak zwykle w ustronnym miejscu, porównali zebrane
przez siebie informacje. Ustalili, że Lama Njima zostanie w Lhasie, a



Nenang Lama i Lama Tsultrim sprawdzą zachodni szlak wiodący do
Mustangu, starego buddyjskiego królestwa, kulturowo związanego z
Tybetem i stanowiącego obecnie prowincję Nepalu. Ta droga wydawała się
najlepsza – była mało uczęszczana i stosunkowo słabo strzeżona. Choć
trudno było nazwać ją szosą, wiła się przez przełęcz do samego Nepalu. Do
rekonesansu i samej ucieczki potrzebny był dobry samochód. Lama
Nenang, który dysponował największymi środkami, kupił białego dżipa,
używaną toyotę, i odsprzedał go za symboliczną kwotę Lamie Tsultrimowi.
Mając zarejestrowany na własne nazwisko samochód, mógł on teraz
„przyzwyczaić” wszystkich do częstych wyjazdów w sprawach klasztoru.
Mnisi oddali wóz do przeglądu i dokonali wszelkich niezbędnych napraw.

 
* * *
W tym samym czasie informacja o planach Karmapy dotarła do Indii, do
zaufanego sekretarza Situ Rinpoczego. Lama Tenam uciekł z rodzicami do
Nepalu w 1959 roku. Jako dziecko został mnichem. Później kształcił się w
Tybetańskim Instytucie Wyższych Studiów w Sarnath, skąd trafił do
klasztoru Szierab Ling, by służyć Situ Rinpoczemu. Uczył tam młodych
mnichów, a w wolnych chwilach sam uczył się angielskiego. Towarzyszył
też Situ Rinpoczemu we wszystkich podróżach.

W 1992 roku spotkał Karmapę w Tsurphu. Potem był tam jeszcze
dwukrotnie, nawiązując bliską, serdeczną więź z Karmapą. „Wiedzieliśmy
o planach Jego Świątobliwości, ale nie mieliśmy pojęcia, kiedy i jak zechce
je zrealizować – wspomina. To on był w Delhi łącznikiem Situ Rinpoczego.
– Wszystkie docierające do mnie informacje przekazywałem Situ
Rinpoczemu, który spotkał się później z Jego Świątobliwością Dalajlamą,
informując, że jest nadzieja, iż Gjalła Karmapa przybędzie do Indii” 18 .

 
* * *



Mnisi z Tsurphu szukali pretekstu do długiej podróży. Przypomnieli sobie,
że pewien człowiek z przygranicznego okręgu Saga mówił im kiedyś, że
widział uciekinierów, przekraczających granicę z Nepalem. Traf chciał, że
sponsor z Sagi poprosił Lamę Tsultrima o odprawienie rytuałów i
udzielenie nauk w tym regionie. Tego im było trzeba. „Sponsor –
powiedział urzędnikom – skarży się, że nie odwiedzamy go od dwóch czy
trzech lat. Mówi, że się o mnie martwi, i prosi o jak najszybsze spotkanie”.
Administracja wydała mu specjalne zaświadczenie, upoważniające do
poruszania się w zamkniętym dla zwykłych śmiertelników rejonie
granicznym. Nenang Lama powiedział z kolei, że musi pojechać do Nari,
również na zachodzie, gdzie nadzoruje budowę świątyni Bokara
Rinpoczego, mieszkającego w Indiach wielkiego mistrza odosobnień szkoły
kagju.

Dwa miesiące przed ucieczką obaj mnisi wyruszyli do zachodniego
Tybetu z kierowcą Lamy Tsultrima, Dargje, który nie miał pojęcia o ich
planach. Ten dwudziestokilkuletni mnich pochodził z wioski Taszi Gang w
pobliżu klasztoru Nenang. Jego najbliżsi, chłopi z doliny Tolung, byli od
pokoleń związani z Karmapą. Jako dziecko pasał owce i przez cztery lata
uczęszczał do państwowej szkoły. Potem nauczył się stolarki i pomagał w
odbudowie głównej świątyni Tsurphu. Postanowił też zostać mnichem i gdy
nie pracował, studiował księgi. Pewnego dnia Lama Tsultrim poprosił go o
pomoc w zbieraniu funduszy na wybrukowanie dziedzińca i tak zaczęła się
ich współpraca. Kiedy on pojechał szukać sponsorów w Hongkongu,
Dargje nauczył się prowadzić klasztorną ciężarówkę i od tej pory
towarzyszył Lamie Tsultrimowi we wszystkich podróżach. Siadając za
kierownicą białego dżipa, nie wiedział, że tym razem wiezie mnichów na
zwiady.

Cała trójka ubrała się w podbijane futrem brokatowe ciuby i futrzane
czapy. Wyglądali na kupców. Poza murami klasztorów tybetańscy mnisi
często noszą świeckie szaty, które są znacznie cieplejsze i zapewniają



większą swobodę ruchów. Ponieważ to Lama Tsultrim miał oficjalne
zezwolenie, Nenang Lama udawał jego asystenta. Lamowie rzadko
podróżują samotnie, więc takie towarzystwo nie mogło wzbudzić żadnych
podejrzeń.

Najpierw – ku wielkiej radości sponsora – pojechali do Sagi. Na jeden
dzień przebrali się w mnisie szaty, by odprawić modły i udzielić inicjacji.
Następnie odwiedzili klasztor Khujug, filię Tsurphu 19 . Po drodze musieli
sforsować Jarlung Tsangpo, wielką Brahmaputrę, na której nie było mostu,
gdyż władze nie zamierzały nikomu ułatwiać podróży do Nepalu i
sąsiednich Indii. Przez szeroką, rwącą rzekę przeprawia się łodzią lub, jeśli
lód jest wystarczająco gruby, samochodem. Zostawiwszy dżipa pod opieką
sponsora, wskoczyli na konie, które zaniosły ich na zamarznięty brzeg.
Rwący nurt sprawił, że pokrywa lodu nie łączyła brzegów, przepłynęli więc
rzekę na grzbietach wierzchowców. Pomni losu wielu wędrowców, którzy
w podobnych okolicznościach utonęli porwani przez wiry, modlili się o
ochronę, recytując Karmapa cienno.

Przełożony Khujugu, Lama Pema, był dobrym przyjacielem Lamy
Tsultrima, znał też Nenang Lamę. Mnisi nie wtajemniczyli go jednak w
swoje plany. „Jako osoba odpowiedzialna za Pało Rinpoczego – wyjaśnił
mu Nenang Lama – odwiedzam klasztory i proszę o odprawienie
odsuwających przeszkody rytuałów. Wkrótce ma się odbyć intronizacja, ale
pojawiły się pewne trudności”. W takich prośbach nie ma nic niezwykłego,
gdyż przed ważnymi wydarzeniami z reguły odprawia się podobne
ceremonie. Lama Pema ucieszył się, że może pomóc rozpoznanemu przez
Karmapę tulku wielkiego lamy linii kagju.

Następnego ranka Nenang Lama powiedział Lamie Pemie, że chciałby
odwiedzić krewnych w Mustangu. To również brzmiało znajomo. Wizyty u
krewnych – obok pielgrzymek i interesów – są głównym zajęciem
podróżujących Tybetańczyków. Co więcej, jeden z ziomków Nenang Lamy
był tulku klasztoru Khujug. Lama Pema wiedział o tym doskonale, bo



rozpoznał go poprzedni Karmapa. Ów tulku i jego brat mieszkali w Lo
Monthangu, stolicy Mustangu, i także mieli odegrać rolę w ucieczce
Karmapy. Nenang Lama napomknął też, że szuka pewnej inkarnacji. Nie
wspominał o tym w Tsurphu – tłumaczył – gdyż nie chciał wzbudzić
żadnych podejrzeń, związanych z przekraczaniem granicy. To musiało
rozwiać wątpliwości każdego lamy i uprzytomnić mu konieczność
dochowania tajemnicy.

Następnego dnia trzej mnisi z Tsurphu wspięli się na pobliskie wzgórze.
Nenang Lama spojrzał na Dargje i zapytał z uśmiechem: „Lama Tsultrim i
ja uciekamy do Indii, zabierzesz się? Jeżeli uda się nam, powiedzie się i
tobie. Jeśli wpadniemy, wpadniesz z nami”. „Nie, nie ma mowy –
odpowiedział Dargje. – Nie chcę uciekać. Nawet przez myśl by mi to nie
przeszło. Bałbym się, że złapią nas Chińczycy. Nie ma co próbować.
Chcecie, to jedźcie, ale ja zostaję. I nigdzie was nie zawiozę”. „Już dobrze –
odparli. – Żartowaliśmy. Nigdzie nie uciekamy, ale w tym roku będziemy
musieli pojechać do Nepalu”. „Po co?”, chciał wiedzieć Dargje. „Po
pierwsze, mamy tam krewnych. Po drugie, Jego Świątobliwość rozpoznał
tulku w Mustangu. Trzeba wszystko sprawdzić, obejrzeć krajobraz. Tak czy
owak, najpewniej będziemy musieli tu wrócić”. Do Dargje dotarło nagle, że
ta wyprawa nie jest zwyczajna i wcale nie przypomina poprzednich
podróży. „Może to Jego Świątobliwość myśli o ucieczce? Nie, to
niemożliwe. Raczej chcą wywieźć do Indii Pało Rinpoczego” 20 , sam już
nie wiedział, co o tym sądzić.

Przebrani w świeckie szaty mnisi pożyczyli samochód od znajomego
Lamy Pemy, który pojechał z nimi do koszar w Dranggo, żeby pomóc w
załatwieniu specjalnej przepustki. Doskonale znany wszystkim w okolicy,
dał głowę, że wrócą z powrotem. Oficer wypisał zaświadczenie, z którego
wynikało, że są biznesmenami i że wrócą za dwa, trzy dni. Następnego
ranka, po noclegu w koszarach i niemal pięciu godzinach jazdy, dotarli do



posterunku przy granicy z Nepalem, gdzie pokazali przepustkę. „Tylko nie
zapomnijcie wrócić”, usłyszeli od przeszukujących samochód żołnierzy.

Uważnie obserwując okolicę i starając się zapamiętać wszystkie istotne
szczegóły, przejechali przez graniczną przełęcz i prymitywnym,
wydeptanym przez handlarzy szlakiem potoczyli się do Neczungu, gdzie
wynajęli konie, które poniosły ich na południe, do krewnych Nenang Lamy.
Teraz trzeba było skupić się jeszcze bardziej. Mogli wyglądać na kupców i
potajemnie planować ucieczkę, ale musieli też odnaleźć inkarnację Nenang
Łangdu 21 – odpowiedzialność za odszukanie i wykształcenie wywodzącego
się z klasztoru Pało Rinpoczego tulku spoczywała bowiem na barkach
Nenang Lamy. Ta wyprawa, jak wiele rytuałów buddyjskich, miała więc
trzy wymiary: zewnętrzny, wewnętrzny i tajemny – przebrani za kupców
mnisi faktycznie szukali tulku i, w największej tajemnicy, drogi ucieczki
Karmapy.

Kiedy znaleźli tulku, Nenang Lama wytłumaczył rodzicom, że jeśli
pozwoli na to sytuacja polityczna, zabiorą go do Tybetu, a jeżeli okaże się
to niemożliwe, znajdą dla niego odpowiednie miejsce w Nepalu. „Mamy
jednak kłopot – ciągnął dalej. – Moje zezwolenie na przekraczanie granicy
w Dramie (głównym przejściu granicznym) straciło ważność i nie mogę
tamtędy jeździć. Czy możemy liczyć na waszą pomoc, jeżeli uda się nam,
jak teraz, załatwić zezwolenie tutaj? Wszystko wskazuje na to, że będę
musiał pojechać do centralnego Nepalu. Sprawy klasztoru. Chciałbym
zostawić u was samochód. Potrzebowałbym pomocy w dalszej drodze i
powrocie do Tybetu”. Rodzice byli szczęśliwi, że będą mogli się na coś
przydać. Nic nie wzbudziło ich podejrzeń, gdyż Pało Rinpocze miał
klasztor w Katmandu. Odwiedzenie go przez Nenang Lamę wydawało się
czymś zupełnie naturalnym.

Uzyskawszy te zapewnienia, dodał: „Teraz wrócimy do Tsurphu i zdamy
relację Karmapie. Jeżeli potwierdzi tożsamość tulku, być może będę musiał
zabrać go do Katmandu. W tym przypadku na pewno będzie mi



towarzyszyć kilka osób, czy to nie kłopot?”. „Skądże”, odparli uradowani
rodzice potencjalnego tulku i ponownie zapewnili, że udzielą wszelkiej
pomocy. „Sądzę, że wrócimy tu za jakiś miesiąc – postawił kropkę nad „i”
Nenang Lama. – Sześć, może siedem osób. Proszę, przygotujcie dla nas
konie i znajdźcie kogoś, kto je potem odprowadzi”.

Lamowie wypytywali jeszcze o drogi i zostawili trochę pieniędzy na
poczet przyszłych wydatków, a potem odmeldowali się na posterunku
granicznym. Żołnierze pochwalili ich za terminowy powrót, przeszukali
samochód, uważnie oglądając nowe nabytki – koce i ubrania – i kazali
jechać dalej.

W drodze powrotnej lamowie robili szczegółowe notatki i zdjęcia.
Wyspawszy się w Khujugu i pożegnawszy z Lamą Pemą, tą samą drogą
wrócili do Lhasy. Pierwszy rekonesans trwał szesnaście dni.

 
* * *
„Interes ubity, dobra podróż, chciałbym ci o wszystkim opowiedzieć”,
Nenang Lama zadzwonił do Lamy Njimy po powrocie do Lhasy. Nauczyli
się już mówić językiem biznesmenów. Kiedy spotkali się w bezpiecznym
miejscu, doszli do wniosku, że powinni poprosić o pomoc w ucieczce
Dargje, kierowcę Lamy Tsultrima. Pozostało ustalić termin. Ponieważ
każdej zimy Karmapa odbywał odosobnienie medytacyjne, uznali to za
idealny kamuflaż. Lama Njima, jak zawsze, mógł zostać w jego celi, grać
na dzwonku i bębenku, zjadać posiłki – innymi słowy, sprawiać wrażenie,
że Karmapa ciągle jest w klasztorze. „Jeżeli uda ci się zachować pozory
przez trzy dni – powiedział Nenang Lama – zdołamy dotrzeć do granicy.
Potem spróbuj się jakoś wymknąć i myśl już tylko o sobie”.

Nenang Lama skontaktował się również ze znajomym w Nepalu. „Muszę
sprowadzić ważnego lamę do Lo Monthangu. Mógłbyś mi pomóc?”.
„Staram się nie zajmować takimi rzeczami – usłyszał – ale tobie odmówić



nie mogę. Znam trochę Mustang. Skoro prosisz, pomogę. Kiedy tam
będziesz?”. „Dam ci znać”, odparł mnich.

Początkowo samochód spisywał się całkiem nieźle, ale w drodze
powrotnej pojawiły się problemy i znów trzeba było oddać go do warsztatu.
Lama Tsultrim wywołał zdjęcia w Lhasie i następnego dnia zawiózł je
Karmapie. Opowiedział mu o wyprawie, opisując krajobrazy, szosy,
posterunki, podając odległości i czas potrzebny na pokonanie
poszczególnych odcinków. „My jesteśmy tylko zwykłymi ludźmi –
zdecyduj”, poprosił na koniec.

Karmapa słuchał uważnie, ale nie podjął decyzji od razu. „Polegałem na
umyśle i wyczuciu sytuacji – wspominał później. – Raz jednak wziąłem
dwie kartki, na jednej napisałem jechać, na drugiej nie jechać, złożyłem i
wrzuciłem do pudełka. Kiedy nim potrząsnąłem, wypadło jechać”. W
podobny sposób miał wybrać najlepszy szlak – przez Dram, okolice góry
Kailaś lub Mustang.

Trzymał ich w niepewności dwa dni. Wreszcie zadzwonił do Nenang
Lamy, prosząc go o przybycie do Tsurphu. Znów szczegółowo wypytywał o
drogę. „Dojedziemy tędy do Mustangu?”, spytał na koniec. „Sprawdziłem
ten szlak – odparł mnich. – Jest dobry, na dziewięćdziesiąt pięć procent.
Decyzja o ucieczce należy do ciebie. Liczy się tylko twój osąd. Proszę,
dobrze wszystko przemyśl. Niezależnie od tego, jaką podejmiesz decyzję,
niezależnie od tego, co się stanie, czy uda nam się, czy nie: każdy z nas
złożył swe życie w twoje ręce”. Czternastoletni Karmapa był poważny i
spokojny. „W porządku – powiedział z niewzruszoną pewnością. – Skoro
tak to wygląda, pojadę. Decyzja zapadła. Musicie zająć się
przygotowaniami, ja zaczynam odosobnienie”. To była bardzo trudna
decyzja: Karmapa opuszczał ojczyznę, klasztor, rodziców, braci, siostry i
tybetańskich wiernych. Nikt mu nie polecił przybyć, nikt nie radził
wyjechać. Dźwigając brzemię odpowiedzialności za linię przekazu, sam
zdecydował o swym losie.



Nenang Lama natychmiast wrócił do Lhasy i zadzwonił do Lamy Njimy:
„Jeśli zaraz nie dobijemy targu, stracimy cały towar”. Kiedy wszyscy trzej
spotkali się w umówionym miejscu, Nenang Lama poinformował
przyjaciół, że Karmapa wybrał sprawdzoną przez nich drogę. Lama Njima
wrócił do Tsurphu wypełnić swoją część misji, a pozostali kończyli
przygotowania w Lhasie. Nenang Lama skontaktował się ze swoim
człowiekiem w Nepalu, który miał im służyć za przewodnika, i powiedział
mu, kiedy dotrze do Lo Monthangu. Na jakieś dwa tygodnie przed
wyjazdem zadzwonili do znajomego mieszkającego przy trasie ucieczki i
mimochodem zapytawszy o pogodę, dowiedzieli się, że „w tym roku mamy
tu dość łagodną zimę”.

Dżip przeszedł kolejny przegląd. Wymieniono część silnika, opony, fotele
i założono bagażnik na trzy pięćdziesięciolitrowe kanistry, bez których nie
przejechaliby najbardziej odludnych odcinków. Przyciemniono też okna, by
uniknąć ciekawskich spojrzeń.

W tym czasie Karmapa odprawiał rytuały oczyszczające 22 , składał w
ofierze niesione daleko przez wiatr papierowe mandale, kazał zawieszać
długie sznury kolorowych flag modlitewnych na stokach gór. Wszystko to
miało usunąć przeszkody, mogące zakłócić zbliżającą się wyprawę. Nikt,
ma się rozumieć, nie znał prawdziwego celu owych przygotowań.

Uciekinierzy potrzebowali pieniędzy. Nenang Lama odwiedzał
znajomych, pożyczając od wszystkich drobne kwoty. Kupił zapasy na sześć
miesięcy dla mnichów Nenangu i wypłacił pensje nauczycielom ze swojej
szkoły. Reszta musiała im starczyć na dotarcie do Indii. Na drogę
potrzebowali tsampy, masła, suszonego mięsa, herbaty i dobrych termosów.
Dla Karmapy kupili pościel, czerwono-szarą kurtkę puchową, jasnobrązowe
spodnie, czapkę, szalik, rękawiczki i okulary przeciwsłoneczne. Najlepsze,
jakie udało się znaleźć.

Lama Tsultrim odwiedził Dziokhang, główną świątynię w Lhasie, wielkie
stołeczne klasztory Sera i Drepung oraz oddalone od miasta Ganden i



Samje. Wszędzie modlił się bezgłośnie o powodzenie wyprawy: „Buddowie
i Bodhisattwowie, wyjeżdżamy dla dobra Nauk i wszystkich czujących
istot. Proszę, usuńcie wszelkie przeszkody i negatywne okoliczności na
drodze do Indii”.

Lama Tsultrim pragnął pożegnać się z przyjaciółmi i krewnymi z Njemo.
Siedemdziesięciopięcioletniej matce, która mieszkała w Tsurphu,
powiedział, że chce z nią tam pojechać na Nowy Rok, najbardziej rodzinne
święto kalendarza tybetańskiego. W tym regionie, zgodnie ze starym
zwyczajem, obchodzi się go o miesiąc wcześniej niż w całym kraju. Po
dwóch dniach zadzwonił telefon. „Musisz tu natychmiast przyjechać, żeby
wyrobić zezwolenie na wyjazd”, powiedział Lama Njima z Tsurphu.
Wszystkie długie podróże wymagają zgody administracji klasztoru. Lama
Njima nie chciał, by zwlekali z tym do ostatniej chwili. Następnego dnia
Lama Tsultrim pożegnał się po raz ostatni z najbliższymi i ruszył w drogę.
Na wszelki wypadek oddał dżipa do kolejnego przeglądu. Wraz z Nenang
Lamą dokładnie obejrzał wszystkie drogi i wyjazd z doliny, gdzie lokalny
trakt łączy się z szosą do Szigatse. Tu właśnie miał czekać na uciekinierów
Nenang Lama.

1. Głównym nauczycielem sziedry, w której od października 1998 roku kształciło się
siedemdziesięciu uczniów, został Khenpo Lodro. Oficjalnemu otwarciu 25 maja 1999 roku
towarzyszyło rozwinięcie wielkiej tanki Buddy Siakjamuniego i tańce lamów. Karmapa – z
Pało Rinpoczem u boku – odprawiał ceremonie w głównej nawie, a mnisi prowadzili
tradycyjne debaty w ramach tego, czego zdążyli się nauczyć. Por. Palmo Arzt-Januschke,
„Report on Shedra Opening in Tsurphu”, The Himalayan Voice, nr 16, październik-listopad
1999.
2. Por. Helsińska Fundacja Praw Człowieka, Śledztwo w sprawie ucieczki Karmapy,

uwięzienie rodziców, TIN New Update, 29 lutego 2000.
3. Nieprzerwany przekaz – od nauczyciela do ucznia – nauk, praktyk i urzeczywistnienia

natury umysłu w linii kagju. Pierwotnie istniały dwie linie: mahamudry i jedności (chodzi
o jedność sutry i tantry). Pierwsza wywodzi się od Wadżradhary, Bodhisattwy
Ratnamaniego, Sarahy, Nagardżuny, Sziałaripy, Majtripy i Marpy, druga zaś – od
Wadżradhary, Tilopy, Naropy i Marpy. Marpa połączył obie linie i w ten sposób były one



przekazywane przez kolejnych mistrzów aż do XVII Karmapy. Por. np.
www.kagyuoffice.org.
4. Chłopiec, którego wskazał Dalajlama, został uprowadzony przez władze. Nie widziano

go od maja 1995 roku. W lipcu 1999 roku Karmapa musiał udać się do Szigatse na
spotkanie z dzieckiem mianowanym przez Chińczyków.
5. Między innymi z Li Ruihuanem, przewodniczącym Ogólnochińskiej Ludowej

Politycznej Konferencji Konsultatywnej (OLPKK), w której skład wchodzą tradycyjni i
religijni przywódcy. Omawia ona i aprobuje decyzje partii.
6. Za reportażem chińskiej telewizji państwowej z 1999 roku.
7. Isabel Hilton, „Flight of the Lama”, New York Times Magazine, 12 marca 2000, s. 52.
8. Rozmowa z autorką, Sidhbari, Dharamsala, 8 czerwca 2002 roku.
9. Rozmowa z autorką, 1 czerwca 2002 roku.
10. Fragment „Krótkiego wprowadzenia i wyjaśnienia”, listu otwartego Situ Rinpocze z

15 czerwca 2002 roku.
11. Por. wykład „Duchowy przyjaciel”.
12. Por. wykład „Przyjęcie Schronienia”.
13. Por. wykłady: „Praktyka Czenrezika i rozwijanie bodhicitty”, „Przynoszenie pożytku

innym” oraz „Rozwijanie bodhicitty”.
14. Drang nges legs bshad snying po, por. Robert Thurman, The Central Philosophy of

Tibet, Princeton, Princeton University Press, 1984.
15. Odosobnienie medytacyjne (tyb. tsam) to tradycyjna forma intensywnej praktyki

buddyjskiej. Polega na wycofaniu się na określony czas ze zwykłych codziennych
aktywności i całkowitym poświęceniu praktyce duchowej. Odosobnienie bywa ścisłe
(kiedy medytujący spotyka się wyłącznie z osobą dostarczającą mu jedzenie oraz z
prowadzącym nauczycielem) lub otwarte (gdy nie opuszcza rejonu odosobnienia, ale w
przerwach pomiędzy formalnymi „sesjami” może być odwiedzany). Istnieją odosobnienia
indywidualne i grupowe, organizowane w specjalnych ośrodkach medytacyjnych; w ich
trakcie realizuje się określony program praktyk. Dlatego też przyjęliśmy formę „przebywać
na”, a nie „w odosobnieniu”. W tradycji kagju ukończenie trzyletniego odosobnienia
medytacyjnego jest równoznaczne z uzyskaniem tytułu lamy [przyp. red.].
16. Lama Tsełang Taszi zyskał przydomek „Nenang Lamy” za sprawą związku z Pało

Rinpoczem i jego klasztorem.
17. Bod ljongs nang bstan slob grwa. Sponsorowana przez rząd placówka, która

prowadziła dziesięcioletnie kursy obejmujące główne traktaty i różne gałęzie wiedzy
buddyzmu tybetańskiego, została zamknięta w 1990 roku. Nenang Lama opuścił ją po
trzech latach, ponieważ Drupyn Decien wrócił do Tsurphu z Ladakhu i zaczął
odbudowywać klasztor.

http://www.kagyuoffice.org/


18. Rozmowa z autorką, Dharamsala, 28 czerwca 2002 roku.
19. Nazywany również klasztorem Dranggo.
20. Rozmowa z autorką, Sidhbari, Dharamsala, 14 czerwca 2002 roku.
21. gNas nang dbang sdus, nazywany również Lo Tulku. Niedawno Karmapa nadał mu

nowe imię: Karma Mynlam Rabse.
22. Gsang mchod.



N

UCIECZKA Z TSURPHU

 
enang Lama zadzwonił do czternastoletniego Karmapy 26 grudnia. „I
jak, zdecydowałeś się? – spytał. – Pożyczysz mu te teksty?”. „Nie

martw się – odparł Karmapa. – Owinięte w sukno, czekają już na odbiór”.
A więc wszystko było gotowe.

Karmapa obwieścił, że przez dwadzieścia jeden dni będzie przebywał na
ścisłym odosobnieniu medytacyjnym. 27 grudnia zamknął się w swoich
pokojach. Lama Tsultrim sprowadził dżipa do Tsurphu, wyjaśniając, że
rodziny sponsorów z zachodniego Tybetu pilnie proszą o modlitwy i że
musi tam wracać. Nenang Lama powiedział swoim współpracownikom, że
znalazł w Chinach sponsorach, który chce się z nim widzieć. Prowadząc
biuro podróży w Lhasie, nawiązał rozległe kontakty w Tybecie, Chinach i
za granicą. Wszyscy wiedzieli, że klasztory nie utrzymałyby się bez
darczyńców, i doskonale rozumieli znaczenie takich wyjazdów.

Zgodnie z planem kucharz, Thubten, jak gdyby nigdy nic miał przynosić
posiłki Karmapie. Lama Njima z reguły spał w celi Karmapy i towarzyszył
mu przez cały dzień, jego obecność nie mogła więc budzić żadnych
podejrzeń. W ciągu dnia, udając Karmapę, miał grać na dzwonku i damaru,
rytualnym bębenku. Podczas odosobnień przez długi czas nie gra się na
żadnych instrumentach, spoczywając po prostu w medytacji. Cisza była
więc również czymś zupełnie naturalnym. Lama Njima miał też odbierać
wstążki i tanki do pobłogosławienia, prośby o modlitwy i rytuały, jak gdyby
nadal przekazywał je Karmapie. Kucharz i nauczyciel znali się od lat i byli
dobrymi przyjaciółmi.

Ta pora roku należy do najzimniejszych w środkowym Tybecie. Rankiem
27 grudnia dolinę ściął arktyczny mróz. Górskie szczyty lśniły bielą, rzekę
skuł lód, wiał porywisty wiatr. Lama Tsultrim wrócił do Tsurphu przed
wschodem słońca. Dżip utknął na zlodowaciałej wąskiej ścieżce i trzeba



było wezwać pomoc z klasztoru. Samochodem, który miał wyciągnąć dżipa
z pułapki, przyjechała też dobra wiadomość. Phurphu, szef strażników,
wybierał się na trzydniowy urlop do Jangpacien, jak gdyby chciał pomóc
im w ucieczce.

O dziewiątej rano Lama Tsultrim podał jednemu z asystentów dokładnie
zapakowane ubranie, które kupili dla Karmapy: „To rzeczy Lamy Njimy.
Proszę, zanieś mu je”. W ten sposób nowy strój Karmapy bezpiecznie
dotarł do jego komnaty. Potem Lama poszedł do administracji. „Musimy
wybrukować dziedziniec przed nową świątynią Tsurphu Lhacien – wszyscy
doskonale pamiętali, czym się zajmował przez ostatnie trzy lata. –
Spodziewam się datków w Nagciu”. Odebrawszy zezwolenie na wyjazd,
wrócił do swojej celi. Był tak zdenerwowany, że nie mógł jeść. Zaczęli
schodzić się przyjaciele, którzy usłyszeli, że wybiera się w daleką podróż.
Ktoś zaproponował, że pomoże mu zanieść rzeczy do samochodu.
„Poczekajmy z tym – podziękował. – Jeszcze nie wiem, czy wyjadę dziś w
nocy, czy jutro rano”. W końcu wszyscy się rozeszli, życząc mu
powodzenia i dobrej drogi.

 
* * *
Lama Njima zadzwonił z Tsurphu do Nenang Lamy, który czekał na sygnał
w Lhasie. „Dziś wieczorem, o wpół do jedenastej – rzucił – Chińczycy
nadają ciekawy program w telewizji. Może go obejrzysz?”. „Z
przyjemnością”, odpowiedział. W ten sposób powiadomiono go, że
strażnicy będą oglądać telewizję, co stwarzało możliwość ucieczki.

Po południu Lama Njima i Thubten poszli do Dargje. „Wyprowadź
samochód – powiedzieli. – Wybierzemy się na przejażdżkę”. Pojechali do
Dolnego Parku, pięknego zakątka z letnią rezydencją Karmapy i jego
ulubionym jelonkiem. Zostawili samochód przy drodze i weszli do parku.
„Usiądźmy – poprosili. – Musimy porozmawiać. Jego Świątobliwość
wyjeżdża do Indii. Uznał, że będziesz najlepszym kierowcą. Masz



doświadczenie, doskonale znasz ten samochód. Jeżeli nie chcesz jechać,
trudno. Do niczego cię nie zmuszamy. Wszystko zależy od ciebie. Zdołasz
opuścić rodziców i krewnych? Przemyśl to dobrze. Jeśli się zdecydujesz,
ruszamy dziś o pół do jedenastej. Zechcesz jechać, wspaniale. Jeśli nie,
trudno, ale nie wolno ci o tym z nikim rozmawiać”. „Mam w Tybecie wielu
krewnych i przyjaciół – pomyślał Dargje – ale któregoś dnia przyjdzie mi
umrzeć i rozstać się z nimi wszystkimi. Jego Świątobliwość jest, i był od
pokoleń, wielkim mistrzem Tybetu. Jeżeli mam jakieś ważne zobowiązania,
to właśnie wobec niego”. „Pojadę z wami – odparł. – Nie martwcie się”.

Około siedemnastej Lama Njima przyszedł do Lamy Tsultrima, żeby
potwierdzić godzinę ucieczki. Dał mu też naszyjnik z korali i kamieni zi dla
Karmapy: „Kiedy wróci do Rumteku, przyda się do tańców lamów”.
Poprosił, by byli ostrożni, opiekowali się Karmapą, omijali policjantów i
bezpiecznie dowieźli go do Indii. „Jeżeli Jego Świątobliwość dotrze do
Indii, spotka Situ Rinpoczego, Gjaltsaba Rinpoczego, Dziamgona
Rinpoczego i wróci do Rumteku – nie będę niczego żałował, nawet jeśli
stracę życie”, powiedział.

 
* * *
Przez cały dzień Nenang Lama dzwonił z Lhasy, sprawdzając sytuację: „Jak
przygotowania do występu? Kiedy zaczynacie?”. Sam też się
przygotowywał, pakował worki z zapasami, umawiał samochód, który miał
zawieźć go na miejsce spotkania przy skrzyżowaniu dróg do Szigatse i
doliny Tolung.

Wieczorem wezwał swego kierowcę, byłego mnicha Nenangu,
dwudziestokilkuletniego Tsełanga Taszi: „Mam do załatwienia ważną
sprawę. Będę cię potrzebował”. Wynajęta taksówka dowiozła ich na
skrzyżowanie około dziesiątej wieczorem. Wypakowali worki i odprawili
samochód. Kiedy usiedli na poboczu, Nenang Lama powiedział: „Słuchaj
uważnie. Miałeś wielkie szczęście, uzyskując drogocenne ludzkie



odrodzenie. Gdy nadarza się sposobność, powinieneś nadać mu prawdziwy
sens. Dziś w nocy Jego Świątobliwość ucieka do Indii i będzie potrzebować
pomocy. Przemyśl wszystko, bo to bardzo ważna decyzja. Jeżeli czujesz, że
nie możesz mu służyć, w porządku. Wybór należy do ciebie i sam musisz
go dokonać. Jeżeli nie pojedziesz, trudno, nie mów tylko nikomu o naszych
planach”. Tsełang Taszi osłupiał, ale zgodził się bez wahania. „Taka
sposobność przydania się do czegoś Karmapie jest czymś zupełnie
wyjątkowym”, pomyślał. Ta myśl zdawała się rozpraszać nawet niepokój o
matkę i czworo rodzeństwa, z którymi rozstał się bez słowa pożegnania.
Tsełang Taszi pamięta, że z umysłem przepełnionym radością podjął
decyzję, by pomóc Jego Świątobliwości, którego tyle razy spotykał w
Tsurphu. I tak znaleźli drugiego kierowcę.

 
* * *
Tymczasem w Tsurphu Dargje poszedł do Lamy Tsultrima i zameldował, że
pośród sześciu strażników tej zmiany jest dwóch, których Lama zna
osobiście. Istniała więc szansa łatwiejszego odwrócenia ich uwagi, jeśli
zajdzie taka potrzeba. Dwóch, trzech strażników robiło nieregularnie
obchody wszystkich pomieszczeń: czasem co godzinę, innym razem – co
pięć. „Musimy ich jakość zmylić – wyszeptał Lama Tsultrim. – Zaparkuj za
świątyniami Opiekunów i ukryj się gdzieś. Pójdę do strażnika na tyłach i
poproszę go, żeby cię znalazł, bo musimy natychmiast wyjeżdżać. Kiedy
odejdzie, Jego Świątobliwość będzie mógł wskoczyć do samochodu”.
Dargje zostawił Tsultrimowi jedną torbę i zaniósł do dżipa pozostałe
bagaże, termosy ze świeżą herbatą i trzy drewniane miseczki, z których
lubił jeść Karmapa. Zabrali ze sobą tylko jedną księgę – oficjalny rejestr
dokonań Karmapy, prowadzony przez administrację klasztoru.

Potem pojawił się kucharz Thubten i powiedział: „Najlepiej by było,
gdyby mnie nie złapali. Wtedy ucieknę do Indii. Jeśli mnie zatrzymają,



może być bardzo źle. No cóż, są dwie możliwości. Poproś Karmapę, żeby
się za mnie modlił”. Lama Tsultrim poczuł, że do oczu napływają mu łzy.

Około ósmej Lama Tsultrim odwiedził pięć świątyń Opiekunów:
Mahakali, Jonten Gynkhanga, Sangtik Phurby, Dordże Drollo i Tseringmy.
Przed każdym modlił się o powodzenie ucieczki, ofiarowywał maślane
lampki i katak, prosząc o odprawienie pudż. „Bóstwa, Opiekunowie i
Strażnicy – szeptał bezgłośnie – nadszedł czas, byście użyli całej swej
mocy. Dziś ucieka Jego Świątobliwość. Błagam, udzielcie wszelkiej
pomocy”.

Wieczorem w ciepłej, przytulnej kuchni pojawił się wypożyczony przez
Lamę Njimę telewizor i trzy kasety z filmami kung-fu. Thubten przyrządził
herbatę i tłustą zupę, która miała zwabić ziębnących na nocnym mrozie
strażników. Trzech z pięciu siedzących w kuchni mnichów uchodziło za
chińskich kolaborantów. O ucieczce wiedział tylko kucharz. Inni mnisi
siedzieli w swoich celach, studiując księgi przy migotliwym świetle
żarówek, zasilanych turbiną na pobliskiej rzece. Strażnicy, pozbawieni
dozoru przełożonego, który wybrał się dziś na urlop, nie wykazywali
wielkiego entuzjazmu do pracy. Późna pora i siarczysty mróz skutecznie
odstraszały też innych amatorów spacerów.

Zaparkowawszy samochód na tyłach szeregu świątyń Opiekunów, około
dziewiątej Dargje wrócił do Lamy Tsultrima. Nie wzbudziło to niczyich
podejrzeń, bo cały dzień gdzieś jeździł, zostawiając dżipa w różnych
miejscach. Na dziesięć minut przed godziną zero opuścili pokój i wąskimi
alejkami, które wiją się między kamiennymi ścianami kwater mnichów,
doszli do ścieżki, okrążającej centralną część klasztornego kompleksu.
Rozdzielili się przy głównej nawie. Lama Tsultrim skręcił do dżipa, a
Dargje poszedł dalej, do świątyni Tsurphu Lhacien, w której stał niegdyś
słynny posąg Buddy. Na wszelki wypadek przywarł do ściany, by nie
dostrzegł go żaden strażnik.

 



* * *
Młody Karmapa też był już gotowy. Napisał list, w którym wyjaśniał
powody opuszczenia klasztoru. „Napisałem – wspomina – że wyjeżdżam
po Dharmę moich rdzennych nauczycieli. Wielokrotnie prosiłem o zgodę na
spotkanie z nimi, ale zawsze mi odmawiano. Podkreśliłem, iż nie występuję
przeciwko państwu i nie wyjeżdżam dlatego, że nie lubię Chińczyków.
Napisałem też, że wrócę do Tybetu”. Karmapa nie napisał, że udaje się do
Rumteku po Czarną Koronę 1 , którą nakłada podczas specjalnej ceremonii,
ani po skarby Dharmy, takie jak unikalne posągi i rytualne atrybuty
poprzednich Karmapów. „W pierwszej wersji listu wspomniałem o Czarnej
Koronie i skarbach Dharmy, ale uznałem, że to zbyt błahy powód, i
wyrzuciłem tę kartkę. Nie to sprowadzało mnie do Indii. Przede wszystkim
musiałem odebrać niezbędne nauki, by móc przynosić pożytek Dharmie.
Powrót do Rumteku i kontakty z licznymi zagranicznymi uczniami były na
drugim miejscu” 2 .

Obok tego listu Karmapa położył drugi, od Dalajlamy. „Przed kilku laty
napisałem do Jego Świątobliwości Dalajlamy i otrzymałem od niego
odpowiedź. Pisał, że cieszy się z mojego listu, prosił, bym pilnie studiował i
służył Naukom w Tybecie. Uznałem, że powinienem go tam zostawić wraz
z moim” 3 .

Nadszedł czas. Cicho zamykając za sobą drzwi, Karmapa, Lama Njima i
asystent Drubnak wyśliznęli się z pokoju i tonącym w ciemnościach
korytarzem zeszli na drugie piętro głównego budynku. Bezszelestnie minęli
salę, w której Karmapa udzielił tylu błogosławieństw, i rząd okien w
głównej nawie z majaczącym w oddali ołtarzem. Płomyki maślanych
lampek przeglądały się w złotym posągu XVI Karmapy Rangdziunga Rikpi
Dordże. Weszli do magazynu – przylegającego do kuchni, w której
strażnicy oglądali filmy – i przez okno wydostali się na dach ołtarza
Tseringmy.



Tuż pod nimi Lama Tsultrim sprawdzał posterunki strażników. Za
głównym budynkiem, gdzie zwykle stało ich dwóch, tym razem nie było
nikogo. Lama wiedział, że jeden na pewno ogląda telewizję w swoim
pokoju. Uznawszy, że nic im nie grozi, przywołał gestem kierowcę. Potem
podniósł kamyk i cisnął go na dach. „Jesteś?”, usłyszał szept Lamy Njimy.
Ledwie zdążył odpowiedzieć „tak”, zza rogu wystrzelił snop światła latarki.
Lama Tsultrim natychmiast ruszył naprzeciw zbliżającemu się strażnikowi,
a Dargje przycupnął za samochodem i powoli, ostrożnie wśliznął się do
środka. Za późno – strażnik zdążył go zauważyć. „Gdzie jest Dargje? –
wykrzyknął Lama Tsultrim. – Musimy już ruszać”. „W samochodzie”,
rzucił strażnik, podnosząc latarkę. „Faktycznie”, powiedział mnich, udając
zdziwienie. Dargje robił wszystko, by wyglądać na zaspanego. W ostatniej
chwili pokrzyżowano im plany. Fortel się nie udał.

W tej samej chwili pojawił się Thubten, kucharz. Widząc, co się święci,
szybkim krokiem podszedł do strażnika. Otoczywszy go ramieniem,
powiedział z uśmiechem: „Słuchaj, muszę od ciebie pożyczyć ten film, o
którym mi mówiłeś”. „Przecież widzisz, że mam służbę – odburknął
tamten. – Nie mogę ci go teraz dać”. „Nie żartuj – przymilał się dalej
Thubten. – Przecież to zajmie tylko chwilę, a ja muszę go dziś obejrzeć”.
„Nie mogę się stąd ruszyć – odparł stanowczo strażnik. – Jestem dziś sam”.
„Jak to? – zdziwił się kucharz. – A Lama Tsultrim i Dargje? No chodź!”
Strażnik pokręcił głową i ruszył za Thubtenem. Po chwili zginęli w mroku.

Ukryci na dachu uciekinierzy widzieli oddalający się krąg światła. Lama
Tsultrim odczekał chwilę, a potem poszedł sprawdzić, czy strażnik nie
zmienił zdania. Uspokojony, cisnął drugi kamyk. Karmapa zwinnie
zeskoczył na ziemię, w ułamku sekundy zostawiając za sobą całe
dotychczasowe życie. Po raz pierwszy od siódmego roku życia miał na
sobie świeckie ubranie. Lama Njima pomógł opuścić się Drubnakowi,
którego od dołu podtrzymywali Lama Tsultrim i Dargje.



Natychmiast odjechali boczną drogą, która omijała główną bramę. Ten
podjazd wytyczono dla samochodów, przywożących materiały budowlane
do oddalonego od głównego kompleksu klasztoru Zuri. Minęli frontową
ścianę Tsurphu. Nawet jeśli przyglądali się im strażnicy z wystawionego
tam posterunku, zobaczyli co najwyżej dach dżipa i krawędzie
przyciemnionych okien. Nie mogli nabrać żadnych podejrzeń, bo
poinformowano ich, że samochód wyjedzie przed jedenastą. Lama Tsultrim
bał się obejrzeć za siebie. W zupełnej ciszy przejechali przez znajomy most
na rzece Tolung i minęli skałę z wizerunkiem Opiekuna Bernakciena.

Gdy zbliżali się do krańca doliny, zadzwonił zdenerwowany opóźnieniem
Nenang Lama: „Szybko! Czekam”. Chwilę później odezwał się jego
telefon. „Załatwione – mówił z Tsurphu Lama Njima. – Wszystko poszło
po naszej myśli”. Na przedmieściach Tolungu zatankowali dżipa. Stacja
benzynowa, jak wszystkie w Tybecie, była otwarta całą dobę i należała do
Chińczyków. Ich zainteresowanie wzbudził tylko siedzący na przednim
siedzeniu Lama Tsultrim, którego dobrze znali. Pół godziny po opuszczeniu
klasztoru wyjechali z doliny i zatrzymali się przed skrzyżowaniem, na
którym czekał na nich Nenang Lama. Dwaj mężczyźni błyskawicznie
wrzucili do samochodu przywiezione z Lhasy tobołki i dżip z piskiem opon
ruszył dalej.

1. Por. tradycyjne podanie o Karmapach w części czwartej.
2. Rozmowa z autorką, Gjuto Ramocze, Sidhbari, Dharamsala, 8 czerwca 2002 roku.
3. Tamże.



K

PRZEZ NAJWYŻSZE GÓRY

 
armapa siedział na tylnym siedzeniu między Nenang Lamą i
Drubnakiem. Obok prowadzącego do świtu Dargje kołysali się

Tsełang Taszi i Lama Tsultrim. Tył dżipa załadowano zapasami: termosami
z wrzątkiem i gorąca herbatą, bochenkami chleba, workami z suszonym
mięsem i prażoną jęczmienną mąką, pościelą i kocami. Jechali główną
szosą Tybetu, którą nawet w nocy toczyły się długie sznury ciężarówek i
dżipów. Światła mijanych samochodów przecinały mroźne, nocne
powietrze. Choć w ogrzewanym dżipie było wygodnie i ciepło, strach, że
mogą być ścigani przez Chińczyków, nie dał im zmrużyć oka. Pierwsza
rozmowa dotyczyła ostatnich wypadków i horroru na klasztornym
dziedzińcu. Przed katastrofą uratowała ich tylko przytomność umysłu
Thubtena. Obawiali się jednak, że strażnik mógł nabrać wątpliwości i
powiadomić zwierzchników, iż na tyłach klasztoru działo się coś
podejrzanego. Wtedy Dargje powiedział stanowczo, że nic się nie mogło
stać, bo wszyscy wiedzieli, że Jego Świątobliwość przebywa na
odosobnieniu, i nikt go nie widział. Im bardziej oddalali się od domów,
rodzin i przyjaciół, tym mocniej Dargje czuł, że uda im się uciec. Ciągle
dodawał sobie otuchy myślą, że pewnego dnia dane im będzie wrócić do
Tybetu.

Przez cały czas towarzyszyła im mantra Karmapa cienno. Ilekroć zbliżali
się do niebezpiecznego miejsca, ciskali w powietrze kilka ziaren
pobłogosławionego przez Karmapę ryżu. Zwykle barwiony szafranem,
uchodzi on za szczególnie potężną ochronę. Mnisi zabierają go w każdą
podróż. Kiedy z Tybetu uciekali słynni więźniowie polityczni i na drogi
wyjeżdżały wzmocnione patrole, przeszukujące wszystkie samochody, ryż
Karmapy nigdy nie zawiódł. I tym razem spisywał się dobrze.



Było jeszcze ciemno, gdy dojechali do Szigatse, drugiego co do wielkości
miasta Tybetu, starego centrum handlowego z siedzibą Panczenlamy,
klasztorem Taszilhunpo. Za dnia pełno tu ludzi, samochodów i mających na
wszystko oko policjantów, ale o tej porze, zimą, ulice były wyludnione i
ciche. Zatankowawszy dżipa i napełniwszy trzy kanistry, szybko przejechali
na drugą stronę miasta, gdzie szosa się rozwidla: jedna droga,
najpopularniejszy i najkrótszy szlak do Nepalu, prowadzi do granicznego
Dramu, druga – do zachodniego Tybetu, gdzie kierowali się nasi
uciekinierzy. To jedno z najważniejszych skrzyżowań w Tybecie jest
zwykle ściśle strzeżone. Policjanci blokują szosę szlabanami, sprawdzając
zezwolenia wszystkich pojazdów i pasażerów. Mnisi mieli szczęście. W
pobliżu nie kręcił się żaden policjant i choć szosę do Dramu zamykał
opuszczony szlaban, droga do zachodniego Tybetu była wolna.



Kiedy dojeżdżali do Lhatse, na niebie pojawiły się pierwsze promienie
słońca. Zatrzymali się na chwilę, by Tsełang Taszi mógł się zamienić
miejscami z Dargje. Od tej pory kierowcy zmieniali się mniej więcej co
godzinę. Ruszyli dalej, do Ngamringu. Na odludziu przed Zangzangiem
zrobili pierwszy dłuższy postój, żeby rozprostować nogi i zjeść posiłek pod
gołym niebem. W tym regionie wioski są rozrzucone i z reguły leżą daleko
od szosy. Nawet gdyby koczownicy podeszli bliżej, nie rozpoznaliby
Karmapy w świeckich szatach, owiniętym wokół twarzy szalu i ciemnych
okularach. Tak czy owak, nikt ich nie niepokoił. Szybko przemierzali Sagę 1

. Niebo było czyste i jasne. Późnym popołudniem, kiedy jechali naprzeciw
zachodzącemu słońcu, okna samochodu spowiła na dziesięć minut
niezwykła, tęczowa poświata, jak gdyby zapewniając o towarzyszących im
błogosławieństwach.

Zaniepokojeni o Lamę Njimę, zatrzymali się w następnej wiosce, żeby do
niego zadzwonić, ale telefon nie działał. Lama Tsultrim poszedł do sklepu
kupić coś do picia i po drodze spotkał starego znajomego. „Jedziemy do
Lhasy”, podał przeciwny kierunek. Mężczyzna przeszedł obok dżipa, ale na
szczęście nie próbował zaglądać przez przyciemnione okna. Niewiele
brakowało... Jakieś pięćdziesiąt kilometrów dalej zatankowali paliwo z
kanistrów, które ukryli potem w pobliżu szosy. Postanowili poczekać na
zmrok. Musieli przejechać obok klasztoru Khujug i obawiali się, że ktoś
mógłby rozpoznać dżipa, którym niedawno tu byli.

Teraz czekała ich przeprawa przez Brahmaputrę, potężną rzekę
przecinającą południowy Tybet. Podczas rekonesansu mnisi musieli
forsować ją na końskich grzbietach. Długo błądzili po zamarzniętym
brzegu, szukając miejsca, w którym pokrywa lodu mogłaby utrzymać
samochód. Poprzednio byli tu za dnia, w nocy wszystko wyglądało inaczej.
Nie mogąc znaleźć szlaku, który zasługiwałby na zaufanie, postanowili
poprosić o pomoc kogoś z okolicy. Wymyślili, że przedstawią się jako
urzędnicy z okręgu Dranggo po drugiej stronie rzeki. Ponieważ mieszkańcy



najbliższego domu znali Nenang Lamę i Lamę Tsultrima z poprzedniej
wyprawy, obaj mnisi przeszli na drugi brzeg na piechotę.

Okazało się to bardzo niebezpieczne, lód trzeszczał i uginał się pod
stopami. Nenang Lama postanowił przejść prosto na drugi brzeg, a Lama
Tsultrim został w tyle, obserwując oddalający się samochód. Bał się, bo po
drodze dżip musiał sforsować kolejną rzekę, dopływ Brahmaputry.
Odjeżdżający samochód robił się coraz mniejszy, ale w pewnej chwili
najwyraźniej się zatrzymał. Lama Tsultrim pomyślał, że mógł utknąć w
lodzie. Postanowił to sprawdzić i ruszył przed siebie, raz po raz wpadając
po kolana w niezliczone, ukryte pod cienką pokrywą lodu strumyki.
Przemoczone ubranie natychmiast zamarzało. Nagle samochód Karmapy
znów ruszył, powoli kierując się ku Brahmaputrze. Lama Tsultrim
odetchnął z ulgą i przeszedł na drugi brzeg. Wkrótce cała grupa była już w
komplecie.

Okazało się, że dżip zatrzymał się przy pobliskim domu. Mnisi poprosili,
żeby rodzice pozwolili dziecku wskazać im drogę przez rzekę, ale ci uznali,
że to zadanie dla kogoś starszego i bardziej doświadczonego. Do przeprawy
nie dało się dojechać brzegiem rzeki. Gospodarz pokazał im objazd do
bezpiecznego, wyraźnego szlaku, wytyczonego śladami kół wielu
samochodów. W tym miejscu przez dwa miesiące w roku lód jest tak
mocny, że może po nim przejechać wyładowana kamieniami ciężarówka.
Uradowani mnisi podarowali przewodnikowi trochę pieniędzy i latarkę, by
bezpiecznie wrócił do domu.

Teraz jechali już nie tyle drogą, co rzadko używaną, łatwą do zgubienia
ścieżką. Po płaskowyżu szalał porywisty wiatr, wbijający w skórę ziarnka
piasku, gdy wychodzili z samochodu odnaleźć szlak. Dwa razy musieli
pytać o drogę, nim wjechali na szosę wiodącą do jednostki wojskowej.

Około wpół do jedenastej wieczorem 29 grudnia zbliżyli się do koszar na
przedmieściach Dranggo 2 . Nenang Lama pamiętał, że żołnierze nie
schodzą z posterunków do pierwszej w nocy, a mieszkańcy pobliskiej



wioski również późno chodzą spać. W obawie, że ktoś może usłyszeć
warkot silnika, wyłączyli stacyjkę i światła, czekając na odpowiedni
moment. Wcześniej stłukli tylne światła w samochodzie, by utrudnić
ewentualny pościg.

Przed budynkami koszar nie było widać żołnierzy, którzy normalnie stali
przy szosie. Takiej nocy, gdy skóra przymarza do metalu, dyżurni starali się
nie wychodzić z wartowni. Strach i zmęczenie wywoływały jednak
koszmarne wizje. „Siedząc w samochodzie – wspomina Dargje –
wpatrywałem się w mrok, z którego raz po raz zdawały się wyłaniać jakieś
postaci. Na pewno policja. Kiedy wychodziłem sprawdzić, okazywało się,
że nikogo tam nie ma. Jakiś chrobot z tyłu. Wybiegam, znów nic. Wracam
do samochodu i dalej nie mogę zasnąć. Wtedy Jego Świątobliwość
powiedział: „Nie ma się czego bać. Oni są ludźmi, tak jak my. Nie bój się”.
Ale nawet słowa Jego Świątobliwości nie mogły zagłuszyć mojego lęku.
Byliśmy przerażeni” 3 .

Około wpół do drugiej zgasły wszystkie światła. Wydawało się, że zasnął
cały świat. W absolutnych ciemnościach skradali się w stronę obozu. Jeden
z mnichów szedł przed samochodem, wskazując drogę. Nagle, po
przejechaniu kilkuset metrów, noc rozdarł błysk latarki. „Policja!”, jęknął
Dargje. Byli pewni, że ktoś ich zobaczył.

Karmapa, Drubnak i Dargje natychmiast wyszli z samochodu i
pospieszyli w stronę najbliższej góry. Nenang Lama, Lama Tsultrim i Taszi
Tsełang gorączkowo omawiali plan awaryjny. Ustalili, że kierowca i Lama
Tsultrim bardzo wolno przejadą obok jednostki, a pozostała czwórka
przejdzie grzbietem góry i spotka się z nimi po drugiej stronie koszar. Jeżeli
Chińczycy zatrzymają samochód, mnisi nie wspomną o innych pasażerach.
Ponieważ Lama Tsultrim był tu wcześniej, żołnierze powinni go pamiętać i
nie robić żadnych problemów. Gdyby coś się stało, Nenang Lama miał
przeprowadzić Karmapę do Nepalu. Musieliby iść na piechotę, ale nie było
innego wyjścia. Nawet gdyby chcieli ryzykować, na tym odludziu nie mogli



liczyć na złapanie okazji. Nenang Lama odwrócił się na pięcie i pobiegł za
Karmapą.

Bezksiężycowa noc nie pomagała we wspinaczce. Góra okazał się bardzo
stroma i piaszczysta. Kamienie usuwały się spod stóp i co chwila któryś z
mnichów zjeżdżał kilka metrów w dół. Jedyny uchwyt dawały cierniste,
kaleczące dłonie krzewy. Sforsowanie góry zabrało im trzy bardzo trudne
godziny. Przez cały czas towarzyszył im lęk o przyjaciół, którzy mogli
zostać zatrzymani przez żołnierzy.

Tymczasem dżip powoli toczył się szosą. Ponieważ mnisi sądzili, że
zostali zauważeni, włączyli światła i przygotowali legendę o wyprawie do
Kjirongu, do którego musiała kierować się większość przejeżdżających tędy
pojazdów. Uznali, że najlepiej będzie, jeśli powiedzą, że podróżują w
interesach, jadą odwiedzić krewnych albo przyjaciół – w zależności od
tego, jak potraktują ich żołnierze. Mieli przy sobie prawo jazdy i, jak
wszyscy Tybetańczycy, dowody osobiste z czarno-białym zdjęciem,
nazwiskiem, datą i miejscem urodzenia. Minuty wlokły się w
nieskończoność, ale nikt nie próbował ich zatrzymać i bezpiecznie minęli
najwyraźniej pogrążone we śnie koszary.

Przejechawszy przełęcz w pobliżu góry, na którą wspinała się pozostała
czwórka, znaleźli odludne miejsce i wyłączyli światła. Z każdą chwilą
oczekiwania rósł ich niepokój. Bali się, że Karmapę mogli złapać
Chińczycy. Bali się człowieka z latarką. Bali się, że doszło do jakiegoś
wypadku. Wyszli z samochodu i w ciemnościach próbowali szukać
towarzyszy ucieczki. Przez dwie i pół godziny odchodzili od zmysłów.

Kiedy grupa Karmapy dotarła na szczyt, mnisi nie musieli się już
obawiać, że zauważy ich ktoś z koszar. Ponieważ Dargje był młody i silny,
poprosili, żeby szybko zszedł na dół i sprawdził, czy czeka na nich
samochód i czy w pobliżu nikt się nie kręci. Kiedy dotarł do drogi, nie
znalazł auta, ale zauważył ślady nowych opon, które mogły należeć do



dżipa. Poszedł za nimi, mijając kilka domów i przełęcz za łagodnym
pagórkiem, który przesłaniał koszary.

Dwójce czekających w dżipie każda minuta wydawała się wiecznością.
Nad górą wzeszedł księżyc, wyczarowując z mroku kontury wzgórz. W
końcu Dargje ich odnalazł: „Nie złapali was!”. „Nie, nie, gdzie jest Jego
Świątobliwość?”. „Już tu idzie”. Karmapa i dwaj lamowie pozostawali w
ukryciu na wypadek, gdyby Chińczycy przejrzeli ich plan i zastawili w
samochodzie pułapkę na pozostałych uciekinierów. Wtedy musieliby
błyskawicznie zniknąć i ruszyć w kierunku Nepalu piechotą.

Korzystając z księżycowej poświaty, Dargje i Tsełang Taszi zostawili w
dżipie Lamę Tsultrima i cofnęli się po Karmapę. Kiedy jednak dotarli na
umówione miejsce, okazało się, że nikt na nich nie czeka. Uznawszy, iż nie
są tam bezpieczni, Karmapa, Drubnak i Nenang Lama zmienili kryjówkę.
Przez pół godziny kierowcy gorączkowo ich szukali, obawiając się nie tyle
Chińczyków, co zbliżającego się świtu. Z każdą chwilą rosło
niebezpieczeństwo, że ktoś ich zauważy.

Wreszcie Karmapa mrugnął z oddali latarką, a Lama Tsultrim w
odpowiedzi włączył na sekundę światła samochodu, które pokazały im
drogę. Po chwili z szarzejącego mroku wyłonili się Karmapa, Drubnak i
Nenang Lama. Wszyscy odczuli niewyobrażalną ulgę. Karmapa wspominał
później, że był to jeden z dwóch najniebezpieczniejszych momentów
ucieczki. Około czwartej rano wszyscy znaleźli się w ciepłym i stosunkowo
bezpiecznym dżipie. Natychmiast ruszyli dalej, bo o świcie na przełęcz
wychodził wojskowy patrol, który niechybnie zauważyłby oddalający się
samochód. (Później Dargje doszedł do wniosku, że latarka, której światło
widzieli, musiała należeć do mieszkańca wioski, a nie żołnierza.)

Wkrótce potem dotarli do następnego rozwidlenia, w Ciengji 4 . Jedna z
dróg prowadziła na zachód, na świętą górę Kailaś, druga – do Mustangu. W
pobliżu krzyżówki, przy drodze na Kailaś, były następne koszary dla
kilkudziesięciu żołnierzy, którzy strzegli pobliskiej granicy z Nepalem.



Uciekający mnisi obawiali się, że ktoś z lokalnych mieszkańców mógł już
poinformować wojsko o podejrzanym samochodzie, który w nocy stał
godzinami na poboczu, a potem odjechał w tym kierunku. Ale stężała w
porannym mrozie jednostka wydawał się pogrążona w głębokim śnie.
Ponieważ nadal było ciemno, a najbliższa wioska – w przeciwieństwie do
poprzednich koszar – leżała dość daleko od wojskowych budynków,
postanowili zaryzykować i dociskając pedał gazu, skręcili na południe,
szybko zostawiając za sobą kolejne niebezpieczeństwo.

Ten region Tybetu należy do najmniej gościnnych i najbardziej
odludnych. Tu przekroczyli granicę, którą wyznaczał samotny kamień z
napisem „Chiny” po jednej i „Nepal” po drugiej stronie. Nie oznaczało to
jednak wcale końca niebezpieczeństw. W każdej chwili mogli doścignąć ich
Chińczycy. Pekin mógł też powiadomić rząd Nepalu, którego straż
graniczna często zawraca uciekinierów z Tybetu.

Jakieś trzy kilometry dalej droga praktycznie znikła. Samochód wolno
toczył się przez posępne, jałowe pustkowie usiane pożłobionymi,
żółtawymi skałami. Zjeżdżając z wysokiej przełęczy Kore, skierowali się na
pozornie solidną skorupę lodu, który nagle załamał się, zakleszczając jedno
z kół dżipa. Pchanie i kołysanie nie zdało się na nic. Musieli spakować
trochę jedzenia i bagaży i, wycieńczeni długą podróżą, słaniając się ze
zmęczenia, ruszyli dalej piechotą. W pewnym momencie sędziwy Drubnak
stracił równowagę i gdyby nie czternastoletni Karmapa, runąłby w
rozpadlinę. Minąwszy pierwszą osadę, Neczung, półtorej godziny później,
wczesnym rankiem 30 grudnia, dotarli do Ciusaru i domu krewnych
Nenang Lamy, który zbudził mieszkańców okrzykiem: „Potrzebujemy koni,
natychmiast!”. Po krótkim zamieszaniu sprowadzono pożyczone od
znajomych zwierzęta i grupka uciekinierów ruszyła w kierunku Lo
Monthangu. Kilka kilometrów dalej doszli jednak do wniosku, że powinni
zrobić coś z dżipem. Porzucone auto z pewnością wzbudziłoby mnóstwo
podejrzeń. Kierowcy i krewny Nenang Lamy zawrócili do samochodu,



który szybko wydostali z topniejącej w porannym słońcu lodowej pułapki.
Oddali go na przechowanie w najbliższym gospodarstwie. „Dobrze go
pilnujcie – poprosili, wręczając chłopom trochę pieniędzy i żywności. –
Jesteśmy tu z pielgrzymką i wkrótce po niego wrócimy”.

Trzej mężczyźni szybko dołączyli do reszty, która zdążyła już dotrzeć do
domu kolejnego krewnego w Lo Monthangu. Uciekinierzy rozkoszowali się
towarzystwem przyjaciół, dobrym jedzeniem i wygodnymi posłaniami.
Wieczorem ziomkowie i ich znajomi rozprawiali głównie o wyjątkowo
łagodnej zimie: „W zeszłym roku spadło tyle śniegu, że zostaliśmy w nim
dosłownie uwięzieni. A wiało tak, że trzeba było przywiązywać dzieci,
żeby nie porwał ich wiatr”. Chcieli też wiedzieć wszystko o przebranych w
świeckie szaty towarzyszach Nenang Lamy. „Skąd jesteście? Czym się
zajmujecie?”, padały sakramentalne pytania. Wiedzieli, że Lama Tsultrim
jest mnichem z Tsurphu, a w obecności kierowców nie było nic
zagadkowego. Drubnaka przedstawiono jako zarządcę majątku klasztoru
Pało Rinpoczego, którym kierował Nenang Lama. Karmapa został jednym z
jego młodych mnichów, jak wielu Tybetańczyków uczącym się w chińskiej
szkole. Podczas wakacji, zmyślano dalej, odwiedził klasztor i postanowił
przywdziać mnisie szaty. Na wieść, że Nenang Lama jedzie do Nepalu,
zapytał, czy mógłby mu towarzyszyć, i otrzymał zgodę. Karmapa
doskonale odgrywał rolę asystenta, podając herbatę i krzątając się koło
„swego lamy”. Starał się nie zdejmować szalika, którym zasłaniał usta.
Nenang Lama wyjaśnił, że podczas podróży nabawił się przeziębienia i
musi się ciepło ubierać. Obaj znali chiński i używali tego języka, gdy
rozmawiali o sprawach, które nie były przeznaczone dla uszu gospodarzy.
Kamuflaż okazał się skuteczny. Najpopularniejsze zdjęcia Karmapy, który
w ostatnim czasie bardzo zmężniał (powiada się, że tulku dojrzewają
znacznie szybciej niż inne dzieci), były dość stare, w dodatku zupełnie
zmieniło go świeckie ubranie. Poza tym komu przeszłoby przez myśl, że
Karmapa ucieka z Tybetu?



Nowina o przybyciu ważnych lamów rozchodziła się lotem błyskawicy,
przyciągając wielu ciekawskich. „Co słychać w Tsurphu? – chcieli wiedzieć
kolejni goście. – Marzymy o spotkaniu z Karmapą. W razie czego,
moglibyście pomóc w uzyskaniu audiencji?”. „Nie martwcie się –
zapewniali mnisi. – Na pewno się z nim zobaczycie”.

W tym samym czasie zaufany przyjaciel w największej tajemnicy
umawiał spotkanie uciekinierów z królem Mustangu 5 . Z jego pałacu
zadzwonili też do Lamy Tenama, który miał im pomóc po przekroczeniu
granicy Indii. Zgodnie z pierwotnym planem, w Lo Monthangu mieli także
spotkać się z przewodnikiem, ale ten się nie pojawił i nie było sposobu, by
się z nim skontaktować. Rozmawiali o tym, układając się do snu, i doszli do
wniosku, że powinni ruszyć dalej, nie czekając na niego. Był jednak plan
awaryjny: dwaj krewni Nenang Lamy zgodzili się pokazać im drogę do
maleńkiego lotniska w Dziomsom. Rozwiązawszy w ten sposób problem
przewodnika, zastanawiali się jeszcze nad dalszym szlakiem i miejscami na
popas.



O świcie 31 grudnia Nenang Lama i nowy przewodnik ruszyli przodem,
by zapewnić obiad i kolację całej grupie. Wcześniej odesłano do Neczungu
stare konie i wynajęto nowe zwierzęta. Do karawany, którą miał
poprowadzić krewny Nenang Lamy, dołączyli właściciele małych, ale
wytrzymałych koników.

Prowadzący na południe szlak wił się nad stromymi urwiskami. Minęli
Marang i Tsarang. Tu ścieżka była tak wąska, że często musieli schodzić z
koni, balansując na krawędzi głębokich przepaści. Mało kto ważył się
spojrzeć w dół. Przemierzali kolejne przełęcze i doliny to przekraczając
rzekę, to znów wędrując wzdłuż jej brzegów. Przed podejściem do Czele,
przycupniętego na skraju wyjątkowo wąskiej gardzieli, posilili się w
samotnym domku o bielonych, glinianych ścianach i szarym, drewnianym
dachu. Mieszkańcy gór, zgodnie z wiekowym obyczajem, karmią
wędrowców, którzy w podzięce zostawiają im kilka groszy. Gości
zaproszono na piętro, do pokoju, który normalnie służył za świątynię, ale



teraz zmienił się na chwilę w pokój gościnny. Wzmocnieni gorącymi,
gotowanymi na parze pierożkami, momo, i chwilą odpoczynku w cieple,
ruszyli w dalszą drogę. Koń Karmapy słaniał się na nogach, więc Lama
Tsultrim ofiarował Karmapie swego wierzchowca.

 
* * *
Przemierzając lodowatą dolinę, Nenang Lama rozglądał się za spóźnionym
przewodnikiem. Znaleźli go, siedzącego za stołem, w małej gospodzie w
Tzugu, w której mieli zjeść kolację. Coś go zatrzymało i doszedł do
wniosku, że spotkają się na pewno tu, na głównym szlaku. Wybrali stolik na
uboczu i półgłosem zaczęli omawiać dalsze plany. O jedenastej wieczorem
do zajazdu dotarła zmęczona i wygłodniała karawana. Przewodnik oniemiał
na widok Karmapy i ukradkiem zapewnił go o swoim całkowitym oddaniu.
Pochyleni nad parującymi miskami zupy z kluskami do później nocy
rozważali kolejne posunięcia.

Stali przed ważną decyzją. Trzy godziny drogi dzieliły ich od miasteczka
Dzong Sarpa, które okoliczni mieszkańcy nazywają Dziomsom 6 , i jego
małego lotniska. Droga powietrzna wydawała się najprostszym
rozwiązaniem, ale policjanci mogli nabrać podejrzeń na widok sporej grupy
Tybetańczyków, kupujących bilety, a to groziło aresztowaniem. W
Dziomsom mieszkało też wielu rodaków i ktoś mógł rozpoznać Karmapę.
Co gorsza, lot kończył się w Pokarze, popularnej miejscowości
wypoczynkowej, słynącej ze wspaniałego widoku na masyw Annapurny,
który odbija się w równie słynnym jeziorze. W Pokarze wprost roi się od
Tybetańczyków, co zwiększało ryzyko zdemaskowania Karmapy. Droga do
Manangu 7 była znacznie dłuższa i trudniejsza, ale wydawała się
bezpieczniejsza. Po drugiej stronie przełęczy leżało małe lotnisko, na
którym, jak wielu turystów, mogli wynająć helikopter.

Po długiej rozmowie z przewodnikiem Karmapa zdecydował, że powinni
wybrać trudniejszy szlak i podzielić się na dwie grupy. Ponieważ helikopter



był za mały dla wszystkich, krewny i dwaj kierowcy, którzy wykonali już
swoją część zadania, mieli skierować się do Katmandu i dołączyć później
do Karmapy w Dharamsali.

 
* * *
Po pożegnaniu z towarzyszami Karmapa, Drubnak, Nenang Lama, Lama
Tsultrim, przewodnik i opiekun nowych koni ruszyli do Manangu. U progu
nowego tysiąclecia, głodni i niewyspani, mieli wędrować przez góry i
doliny całą noc i cały następny dzień (1 stycznia). Spakowawszy trochę
suszonego mięsa i wody, rozpoczęli najdłuższą noc ucieczki. Szybko
uporali się z przeprawą przez Kali Gandaki, która wzbiera latem, ale zimą
zmienia się w małą, skutą lodem rzeczkę. Skręcili ku Muktinath, świętemu
miejscu buddystów i hinduistów, słynącemu ze swych źródeł i „wiecznego
ognia”, podsycanego przez naturalne gazy. To połączenie wody i ognia
przyciąga od wieków rzesze pielgrzymów. Właśnie tu Guru Rinpocze i jego
partnerka Mandarawa urzeczywistnili praktykę długiego życia.
Uciekinierzy przechodzili tuż obok, ale nie odważyli się na popas.
Wjechawszy w kolejną dolinę, zaczęli długą wspinaczkę na położoną na
wysokości 4 134 m n.p.m. przełęcz Gnjula 8 .

Przewodnik prowadził ich krętym szlakiem, pełnym zdradliwych
uskoków i wąskich gardzieli. Miejscami było tak stromo, że musieli
prowadzić konie. Zapowiadała się kolejna bezksiężycowa noc. Lama
Tsultrim niósł latarkę na cztery duże baterie, które trzeba było dwukrotnie
wymieniać. Po dwóch godzinach jazdy zboczem doliny stanęli u podnóża
stromej góry i znów musieli zeskoczyć z siodeł. Szlak to pojawiał się, to
ginął w lesie głazów. Przewodnik kilka razy tracił orientację i musieli się
cofać.

Konie szły różnym tempem i wkrótce zaczęli się gubić. „Tsultrimie
Gjamtso! – krzyknął w pewnym momencie Drubnak. – Gdzie jest
Dondrub?”. Na czas podróży Karmapa przybrał imię ojca, które oznacza



„Tego, Który Osiąga Swój Cel” czy też „Tego, Który Przynosi Pożytek”.
„Tuż koło mnie – odkrzyknął Lama Tsultrim. – Proszę, patrz pod nogi”.
Podtrzymując się nawzajem, przedzierali się przez mrok i morze głazów,
którego sforsowanie zajęło im dwie godziny. I znów kolejna stromizna
zmusiła ich do prowadzenia wierzchowców.

Wspinaczka na przełęcz trwała cztery godziny. Gwiazdy na nocnym
niebie pałały zimnym, migotliwym blaskiem. Karmapa źle znosił ostatni
odcinek. Cierpiał na chorobę wysokościową, żołądek i nerki bolały go tak,
że musiał się zmuszać do każdego kroku. Pytany potem o najtrudniejsze
momenty ucieczki, odparł: „Nie było żadnych”. A po chwili dodał z
uśmiechem: „Cóż, zawsze muszą być trudności. Pierwszą były koszary i
wspinaczka na tamtą górę. Krzaki miały kolce, które cięły skórę. Drugim
takim momentem było podejście na pierwszą przełęcz w drodze do
Manangu. Rozchorowałem się wtedy”. Chorował też Nenang Lama.
Wróciły stare problemy z żołądkiem, który męczył go przez całą noc,
kolana odmawiały posłuszeństwa. Nie mieli jednak wyboru – musieli iść
dalej. W dodatku ku jeszcze wyższej przełęczy.

Skręcili na południowy wschód, gdzie na wysokości 5 416 m n.p.m.
czekała na nich przełęcz Thorongla, najwyższy punkt na szlaku omijającym
łańcuch Annapurny. Niedostępna, gdy pokrywa ją śnieg, przełęcz ta jest
znana z niebezpiecznych zamieci. Przewodniki ostrzegają przed jej
stromymi zboczami i ryzykiem odmrożeń, jeśli pozostaje się na niej zbyt
długo. Podróżnym radzi się odpocząć jeden dzień u podnóża, by uniknąć
choroby wysokościowej, ale uciekinierzy nie mogli sobie pozwolić na taki
luksus.

Tego ranka, po bardzo skromnym posiłku w małym domku przy szlaku,
wyczerpani wędrowcy zaczęli najtrudniejszy odcinek wspinaczki. Wąski
szlak był tak stromy, że często musieli schodzić z koni. Zwierzęta znały
góry i radziły sobie ze śliskimi stromiznami, ale mnichom nieraz



pozostawało tylko pełzanie. Momentami szlak zupełnie ginął, zmuszając
ich do szukania własnej drogi.

Niebezpiecznie było także w siodle. Cały czas musieli zachowywać
najwyższą czujność, gdyż chwila nieuwagi lub drzemka mogły się
skończyć runięciem w przepaść. Sytuację pogarszały wysokość, pragnienie
i głód. Karmapa czuł się źle, ciągle dokuczał mu żołądek. Zejście w dół –
jedyna rozsądna reakcja na objawy choroby wysokościowej – nie
wchodziło w grę. Nie zważając na wszystkie problemy, czternastoletni
Karmapa zdawał się myśleć tylko o osiągnięciu celu – o wolności. Jadąc na
czele karawany, obejrzał się na zupełnie wyczerpanego Nenang Lamę i
powiedział: „Uciekamy. Nie ma chwili do stracenia. Jest ciężko. Trzeba
nam odwagi”. Poza wszystkimi trudnościami pozostałych mnichów dręczył
niepokój o zdrowie i bezpieczeństwo Karmapy. Martwili się, co będzie,
jeśli Chińczycy przejrzeli ich fortel i zaczęli już pościg. Na duchu
podtrzymywała ich wiara i zaufanie do Karmapy.

Po sześciu godzinach wspinaczki konie były zbyt wyczerpane, żeby iść
dalej. Zostawili je więc, zdając się wyłącznie na własne nogi. Około szóstej
wieczorem dotarli na szczyt przełęczy z jej stupami i kopcami kamieni,
usypanymi przez poprzednich wędrowców, którzy wznosili tu dziękczynne
modły. Liczyli, że po drugiej stronie znajdą szałas, w którym będą mogli
odpocząć i zjeść, ale ponure pustkowie rozwiało nadzieje na chwilę
wytchnienia, oferując im jedynie dalszy szlak. Wycieńczonych, głodnych
uciekinierów czekało teraz zejście, które okazało się jeszcze trudniejsze od
wspinaczki w górę. Bolały ich nogi, kolana odmawiały posłuszeństwa.
Karmapa, Nenang Lama i Lama Tsultrim ruszyli przodem. Sędziwy
Drubnak, wspierany przez przewodnika, szedł znacznie wolniej. Jakieś
dwie godziny później, w pół drogi, znaleźli małą gospodę z gorącą herbatą.
Po kolejnej godzinie wędrówki, znów prowadząc konie, dotarli na
lądowisko, które okazało się dziesięciometrowym kołem oznaczonym literą
H. Pół godziny później zobaczyli dachy domów.



Schronisko wydawało się rajem luksusu. Zjedli gorący posiłek i spędzili
noc w prawdziwych łóżkach. W środku zimy byli tu jedynymi gośćmi.
Telefonicznie zamówili helikopter, co nie wymagało żadnych zezwoleń ani
dokumentów 9 , i zadzwonili do Delhi, do Lamy Tenama, omówić dalsze
plany. Zatelefonowali również do pokoju Karmapy w Tsurphu, żeby
sprawdzić, czy jest tam jeszcze Lama Njima: „Łaaj! – halo – kto mówi?”.
„Z kim rozmawiam?”, to nie był Lama Njima. W tle usłyszeli warknięcie
innego głosu: „Powiedz, że Lama Norbu” – Lama Norbu to jeden z
asystentów Karmapy 10 . Natychmiast przerwali połączenie. Chińczycy
wiedzieli już o ucieczce. A to oznaczało, że teraz konieczna będzie jeszcze
większa ostrożność.

Później okazało się, że Chińczycy 30 grudnia zorientowali się, iż
Karmapy nie ma w klasztorze. Natychmiast wystawiono posterunki na
drogach do Nepalu. Żołnierze Armii Ludowo-Wyzwoleńczej i
funkcjonariusze Urzędu Bezpieczeństwa Publicznego zatrzymywali
wszystkie pojazdy, sprawdzając dokumenty podróżnych. „Przesłuchano
wszystkich mnichów w Tsurphu, a klasztor został odcięty od świata pod
pretekstem nieprzejezdności dróg” 11 . Za późno.

Rankiem 2 stycznia uciekinierzy wstali bardzo wcześnie, ale helikopter
się spóźniał. Nenang Lama poszedł do Karmapy, który obserwował
krajobraz. „Dwa kruki – powiedział – poderwały się w powietrze, zatoczyły
koło na niebie i w jednej chwili odleciały. Zaraz będzie tu helikopter. Na
pewno”. „Gdziekolwiek jest, wszędzie towarzyszą mu bóstwa i Strażnicy”,
pomyślał Lama. (Kruki są związane ze specjalnym Opiekunem Karmapy.)
Około dziewiątej rano rzeczywiście przyleciał helikopter, ale było w nim
miejsce tylko dla trzech pasażerów i musiał zrobić dwa kursy. Pierwszym
polecieli Karmapa, Drubnak i przyjaciel Nenang Lamy. Wylądowali w
Nagarkocie, kurorcie pod Katmandu, słynącym ze wspaniałej panoramy
Himalajów.



Nenang Lama i Lama Tsultrim spakowali swoje rzeczy i poszli na
lądowisko. Mijały godziny, a śmigłowiec, który miał zaraz po nich
przylecieć, ciągle nie wracał. Zaczęli się bać, że władze chińskie
skontaktowały się z rządem Nepalu i że Karmapa został aresztowany. Co
gorsza, nie mieli przy sobie ani grosza. Całą gotówkę oddali nepalskiemu
krewnemu Nenang Lamy, gdyż nepalska policja często odbiera wszelkie
wartościowe rzeczy zatrzymanym Tybetańczykom. Nenang Lama sięgnął
po różaniec, by wykonać tradycyjną wróżbę. Wynik był pomyślny, czekali
więc dalej. Około trzeciej po południu na horyzoncie pojawiła się czarna
kropka, która okazała się ich helikopterem.

Śmigłowiec przyleciał później, gdyż pierwsza grupa zmieniła pierwotny
plan i poleciała prosto do Nagarkotu. W połowie drugiego przelotu pilot
wylądował, by uzupełnić paliwo. Na lądowisku czekał na mnichów ich
najgorszy koszmar – nepalski oficer w ciemnoniebieskim mundurze.
Lamowie byli przekonani, że to już koniec. Przerażeni myślą o
aresztowaniu Karmapy i pewni, że przyjdzie im umrzeć, podzielili się
czterema relikwiami 12 poprzednich Karmapów i czterema „czarnymi
pigułkami” 13 , które miał przy sobie Lama Tsultrim.

Czarne pigułki – jak Czarna Korona – są specjalnym atrybutem
Karmapów. Tybetańczycy wierzą, że chronią przed cierpieniem odrodzenia
w niższych światach. Robi się je ze specjalnych substancji, które zostawili
poprzedni Karmapowie, oraz innych drogocennych czy wręcz legendarnych
ingrediencji, takich jak woda, która zmieniła się w mleko śnieżnej lwicy w
naczyniu z czaszki podczas rytuału Opiekunki Tseringmy. Większość
błogosławionych pigułek powstaje w czasie intensywnych, zbiorowych
praktyk w klasztorach, ale czarne pigułki Karmapa robi własnoręcznie,
przez tydzień lub dwa łącząc wszystkie składniki i nasycając je
błogosławieństwami. Są też specjalne „pigułki matczyne”, które – za
sprawą głębokiej wiary – wydają mniejsze czarne kuleczki.



Relikwie, które miał Lama Tsultrim, pochodziły od IX Karmapy
Łangciuka Dordże, autora najważniejszych traktatów o mahamudrze, czyli
naturze umysłu. Jego ciało nie zostało poddane kremacji, lecz zachowane w
stupie. W czasie rewolucji kulturalnej wyrzucono je z relikwiarza i spalono
w pobliżu głównego dziedzińca Tsurphu, obok flagowego drzewca w
miejscu zwanym Darciok. Po spopielonych zwłokach zostały relikwie –
lśniąco czarne oraz opalizujące białe – które znajdowano później całymi
latami. Teraz te bezcenne świętości miały przygotować mnichów na
spotkanie ze śmiercią.

Po zatankowaniu oficer bez słowa wsiadł do śmigłowca. Kiedy
wylądowali w Nagarkocie, po prostu sobie poszedł. Lamowie, oszołomieni
ulgą skazańców, którym darowano życie, znów byli z Karmapą i
Drubnakiem. Przez cały dzień odpoczywali, ciesząc się dobrym jedzeniem i
pięknym na widokiem himalajskie szczyty, oglądane tym razem z drugiej
strony i z bezpiecznego dystansu.

 
* * *
Następną część ucieczki – dzięki telefonom komórkowym w Indiach i
nepalskiej telekomunikacji – planowano od pewnego czasu. Nenang Lama
rozmawiał z Lamą Tenamem, dzwoniąc z Lo Monthangu i z zajazdu przy
przełęczy Thorongla. Ta dyskusja była już bardzo konkretna. „Podali mi
numer pociągu z Gorakhpur do Lucknow i planowaną godzinę przyjazdu –
wspomina Lama Tenam – a ja powiedziałem im, w którym hotelu się
zatrzymam” 14 . Wieczorem zamówiono dwie taksówki, którymi
uciekinierzy mieli dojechać do Indii, pokonując ostatni etap tej podróży ku
wolności.

Po całonocnej jeździe przez podnóże Himalajów i równinę Terai rankiem
3 stycznia 2000 roku dotarli do Birgandż na południowej granicy Nepalu.
Musieli jeszcze pokonać ostatnią przeszkodę – posterunek graniczny w
oddalonym o jakieś 370 kilometrów od Bodh Gai, świętego miejsca



Oświecenia Buddy, sennym miasteczku Rauxal. Tu najlepszym lekarstwem
na wszelkie problemy paszportowo-wizowe, stosowanym z powodzeniem
przez wielu uciekinierów z Tybetu, była łapówka. Taksówka zawiozła ich
na dworzec w Gorakhpurze, skąd odjechali pociągiem do oddalonego o
jakieś sześć godzin Lucknow.

W tym samym czasie Lama Tenam przyleciał z Delhi do Lucknow i
zameldował się w hotelu. Kiedy nadeszła umówiona pora, wyjechał na
dworzec. Wyglądał znajomej twarzy Karmapy, czując, że nie będzie w
stanie uwierzyć do końca w jego ucieczkę, dopóki nie ujrzy go na własne
oczy.

Trawił go lęk o bezpieczeństwo Karmapy – nikt nie wiedział, czy Pekin
kontaktował się już z rządem Indii. Dwie godziny później ów niepokój
zaczął zmieniać się w panikę. W tłumie, który przelewał się przez
pogrążony w mroku dworzec, nie było żadnej znajomej twarzy.
Pozostawało mu tylko wrócić do hotelu. W recepcji dowiedział się, że ktoś
czeka na niego w pokoju. Popędził na górę i otworzywszy drzwi, zobaczył
Karmapę i pozostałych uciekinierów. Przyjechali koło ósmej i nie widząc
go na dworcu, poszli prosto do hotelu. „Byłem zarazem szczęśliwy, jak i
zasmucony – wspomina Lama Tenam. – Zawsze widywałem Karmapę we
wspaniałych szatach, teraz miał na sobie zwykłe, skromne ubranie. Był
wyczerpany i wychudzony. Poczułem przygnębienie, a radość mieszała się
ze smutkiem” 15 .

Lama Tenam powiedział, że jeśli nie są na to zbyt zmęczeni, jeszcze dziś
powinni jechać do Delhi, by jak najszybciej znaleźć się pod osłoną, jaką im
da obecność Dalajlamy. Karmapa zgodził się po chwili namysłu.
Natychmiast wynajęli dwa samochody, które przez całą noc wiozły ich do
stolicy. Rankiem 4 stycznia, bez chwili odpoczynku, wynajęli dwa nowe
auta, słynne, wytrzymałe indyjskie ambasadory, i ruszyli do Dharamsali.
Karmapa i Tenam-la siedzieli na tylnym siedzeniu pierwszego samochodu,
którym jechali też Nenang Lama i Drubnak. Zjedli coś i odpoczęli chwilę w



restauracji w Chandigarh. Kiedy wrócili na zamgloną szosę, większość
pasażerów szybko zasnęła.

Lama Tsultrim zdjął buty i usiadł ze skrzyżowanymi nogami w drugiej
taksówce. W pewnym momencie, oniemiały z przerażenia, zobaczył, że
samochód Karmapy zjeżdża z szosy i uderza w drzewo. Wyskoczył z auta i
boso popędził na pomoc, ale okazało się, że wszyscy wyszli z tej kraksy bez
szwanku. Samochód okazał się jednak zepsuty i musieli czekać, aż z lepkiej
mgły wyłoni się jakiś inny pojazd.

Dojechali okazją do następnego miasta, gdzie udało im się wynająć dżipa.
Karmapa, Tenam-la i Drubnak przesiedli się do wygodniejszego
ambasadora, a Lama Tsultrim, Nenang Lama i dwaj przyjaciele Tenama
podzielili się miejscami w dżipie. Choć zbliżali się do celu, wciąż
towarzyszył im niepokój. „Bałem się przez całą drogę – pamięta Lama
Tenam. – Chińczycy wiedzieli o ucieczce i wszystko mogło się zdarzyć”.

 
* * *
Nazywana „małą Lhasą” Dharamsala zajmuje cały stok wzgórza u stóp
Himalajów. Z dolnej wioski do górnej, w której znajduje się siedziba
Dalajlamy i tybetańskiego rządu emigracyjnego, prowadzą dwie kręte,
miejscami bardzo strome drogi. Tu, na dwóch uliczkach, w sklepach i na
straganach można znaleźć wszystko, czego potrzebuje Tybetańczyk –
mnich czy osoba świecka: posągi, rytualne przedmioty, kadzidła, kataki,
szaty zakonne, jedwabne bluzki i ciężkie ciuby, gotowe lub szyte na
poczekaniu przez licznych krawców. Sklepiki z tybetańskimi i angielskimi
książkami buddyjskimi, wonnymi gałęziami jałowca, suszonym serem,
prażoną mąką jęczmienną, swetrami i szalami sąsiadują z biurami podróży,
piekarniami i kawiarenkami internetowymi. Właściciele owych przybytków
z reguły przesiadują na progu albo szeroko otwierają drzwi, gotowi w
każdej chwili włączyć się do rozmowy przechodniów. Życie, odmierzane
ostatnimi ploteczkami i obserwowaniem bliźnich, płynie tu bardzo powoli.



Jeśli chce się wiedzieć, co się dzieje w wiosce, kto z kim co i kiedy robi,
wystarczy przejść się główną ulicą. Tradycyjne tybetańskie pozdrowienie
Gaphar thega?, „dokąd idziesz?”, działa jak zaklęcie, otwierające wrota
skarbnicy tej bezcennej wiedzy.

Starsza siostra Karmapy Ngodrup Pelzom przyjechała do Dharamsali,
żeby zobaczyć Dalajlamę. Latami marzyła o pielgrzymce do Indii, ale
długo nie mogła uzyskać paszportu. W 1996 roku towarzyszyła matce i
mnichom z Tsurphu w wyprawie na świętą górę Kailaś. Po powrocie do
Lhasy złożyła podanie o paszport, ale zostało ono odrzucone. „W 1999 roku
– wspomina – znów chciałam wystąpić o paszport i poradziłam się Jego
Świątobliwości Karmapy. Zapytałam, czy powinnam pojechać do Indii,
jeśli Chińczycy wydadzą mi dokumenty. Odparł, że tak, ale poradził
nikomu o tym nie mówić. Złożyłam więc następne podanie i dostałam
paszport. Ważny pięć lat i upoważniający do spędzenia trzech miesięcy w
roku w Nepalu. Nigdy nie pozwalają na więcej”. A z Nepalu można
przedostać się do Indii.

„Przed wyjazdem zadzwoniłam do rodziców, do Khamu. Powiedziałam,
że dali mi paszport i że wyjeżdżam do Indii. Poprosiłam, żeby mnie
odwiedzili, a oni przyjechali do naszego domu w Lhasie. Mieszkamy tuż
koło Barkhoru, ledwie kilka minut od Dziokhangu. Spędziliśmy razem
cztery dni. Powiedziałam, że wrócę za trzy miesiące. Ojciec był bardzo
smutny. Prosił, żebym wróciła jak najszybciej. Mówił, że będzie za mną
bardzo tęsknił. Miał łzy w oczach. Obiecałam mu wrócić za trzy miesiące”
16 .

22 listopada przyleciała z przyjaciółką do Nepalu. Po kilku dniach
spędzonych w Boudhanath, przy słynnej stupie, wyjechała do Indii.
Pragnienie spotkania Dalajlamy przywiodło ją do Dharamsali, gdzie – jak
to na wsi – od razu spotkała dwóch mnichów, wysłanych przez Situ
Rinpoczego naprzeciw Karmapie. Dowiedziała się od nich, że jej brat



będzie tu następnego dnia i że wynajęli dlań pokój w hotelu Bhagsu.
Ngodrup Pelzom myślała, że śni.

 
* * *
Situ Rinpocze wiedział o ucieczce od pewnego czasu. „Karmapa
kilkakrotnie informował mnie o swoich planach – wspomina. –
Rozmawiałem o tym z Jego Świątobliwością Dalajlamą. Osobiście
uważałem, że ucieczka będzie wielkim ryzykiem i uprzedzałem o tym
Karmapę. Kiedy usłyszałem, że podjął decyzję, mogłem się tylko modlić i
mieć nadzieję, że wszystko się uda. To po prostu cud, że zdołał uciec bez
większych problemów. Jego Świątobliwość Dalajlama bardzo się o niego
bał. Ale decyzja Karmapy okazała się słuszna. Udało mu się. O samej
ucieczce dowiedziałem się, gdy przekroczyli granicę. Byłem
przeszczęśliwy. Nie stało się nic złego, największe zagrożenie mieli za
sobą. Gdyby mnie uprzedzono, nie zmrużyłbym oka. Karmapa wiele mi
oszczędził, informując o wszystkim, gdy mieli już za sobą najtrudniejszą
część ucieczki. W przeciwnym razie odchodziłbym od zmysłów” 17 .

 
* * *
Dharamsalę spowijała wilgotna, zimna mgła. Dwaj mnisi i Ngodrup Pelzom
minęli wioskę i największe hotele. W Bhagsu mieli wolne pokoje na
drugim piętrze. Minuty wlokły się w nieskończoność. „Mnisi wyszli na
dwór zobaczyć, co się dzieje – opowiada. – Ja zostałam w pokoju.
Czekałam, czekałam, czekałam i w końcu koło trzeciej w nocy zmógł mnie
sen. Obudził mnie telefon. Nenang Lama powiedział, że Jego
Świątobliwość będzie tu za chwilę. Zbiegłam na dół i zobaczyłam Nenang
Lamę i Lamę Tsultrima, którzy przyjechali pierwsi” 18 . Rozmawiali przez
telefon komórkowy z Lamą Tenamem, który towarzyszył Karmapie.

Jakieś dwadzieścia minut później usłyszała warkot silnika i z mroku
wyłoniło się kilku Tybetańczyków w świeckich ubraniach. „Na widok Jego



Świątobliwości zdjął mnie taki żal, że się rozpłakałam. Sprawiał wrażenie
wyczerpanego, był wychudzony. Widziałam, że wiele przeszedł. Nie wiem
czemu, do tej pory wyobrażałam sobie, że wszystko szło im jak po maśle.
Ale takie wycieńczenie... I jeszcze to ubranie, pierwszy raz od 1992 roku
widziałam go w takich rzeczach. Było w tym coś przejmująco smutnego.
Zaprowadziliśmy Jego Świątobliwość do pokoju, gdzie mógł się wykąpać i
przebrać w szaty, które przesłał dlań Situ Rinpocze z Szierab Lingu”.

Ngodrup Pelzom opiekowała się Karmapą, kiedy był małym chłopcem z
Lhathoku. „Zauważyłam, że całe dłonie ma pocięte jakimiś kolcami. Widać
było, że te ranki ciągle mu dokuczają. Przemyłam je i opatrzyłam. Pękało
mi serce. Jest jeszcze taki młody, myślałam. Nosi imię Karmapy. Jest
wielkim Lamą. Dlaczego musiał przez to przejść? Jego Świątobliwość
spojrzał na mnie i powiedział: „To nic. Nie ma się czym martwić” 19 .

Kiedy wstał dzień, Lama Tenam zadzwonił do Khedrupa, sekretarza
Departamentu Religii i Kultury tybetańskiego rządu emigracyjnego.
Ponieważ znali się od lat, mógł sobie darować wszelkie formalności:
„Musisz natychmiast przyjść do Bhagsu. Mam bardzo ważną wiadomość”.
Godzinę później spotkali się w hotelu. „Jest tu Gjalła Karmapa. Proszę, jak
najszybciej powiadom o tym Jego Świątobliwość Dalajlamę. Jeśli chcesz
się z nim zobaczyć, czeka w tym pokoju”. „Nie mogę tam wejść”, wyjąkał
osłupiały Khedrup. „Chyba mi nie wierzy”, pomyślał Lama Tenam,
przekonując go do naciśnięcia klamki. W końcu Khedrup wszedł do
pokoju, złożył tradycyjne trzy pokłony i otrzymał błogosławieństwo
Karmapy. Prawie nie rozmawiali. Khedrup spytał tylko: „Czy było bardzo
ciężko?”

„Powinieneś był powiedzieć mi wcześniej – ofuknął już na korytarzu
przyjaciela. – Nie miałem ciuby ani długiego kataka”. Tenam zrozumiał
wreszcie, skąd wzięło się to wahanie, i przeprosił, tłumacząc się
delikatnością sytuacji. Gdyby przez telefon powiedział mu, o co chodzi,
rozmówca wykrzyknąłby „Karmapa!” i w jednej chwili wiedziałoby o tym



całe biuro. Khedrup poszedł prosto do Biura Jego Świątobliwości
Dalajlamy i wrócił odziany w ciubę, z katakiem w dłoniach. „Proszę,
chodźmy do Jego Świątobliwości Dalajlamy”, powiedział. Karmapa i jego
mnisi ruszyli natychmiast na spotkanie, będące ukoronowaniem długich
przygotowań, trudności, niebezpieczeństw, niepewności i radości sukcesu.

Dalajlama nie podzielił się z nikim informacjami, jakie otrzymał o
planowanej ucieczce Karmapy. Kiedy wrócił z Bodh Gai, spotkał się z Situ
Rinpoczem, który natychmiast wyjechał z Szierab Lingu do Dharamsali.
„Dzień przed przyjazdem Karmapy – wspomina Rinpocze –
poinformowałem o wszystkim Jego Świątobliwość Dalajlamę, który
odetchnął z ulgą na wieść, że Karmapa bezpiecznie dotarł do Indii. 5
stycznia spodziewał się go tylko on. Zagrożenie było zbyt wielkie, by
informować o tym kogokolwiek innego. Liczyło się wyłącznie
bezpieczeństwo Karmapy” 20 .

Samochód z Karmapą minął długi podjazd, strażników i kutą, żelazną
bramę, strzegącą rezydencji Dalajlamy, który wyszedł mu naprzeciw. Po



tradycyjnym zetknięciu się czołami Dalajlama wziął go za rękę i
wprowadził do swego domu. Obejrzawszy Karmapę od stóp do głów,
powiedział, że jest szczęśliwy i zdumiony. Chwalił jego odwagę i
dziękował za to, że narażając się na tyle niebezpieczeństw, zdecydował się
na ucieczkę do Indii. „Kiedy usłyszałem, że zamierzasz to zrobić –
zapamiętała jego słowa Ngodrup Pelzom – pomyślałem: Jak to możliwe?
Przecież wszystkie drogi do Indii są dobrze strzeżone. Bardzo się o ciebie
bałem”.

Dalajlama powiedział też, że gdy Karmapa był w Tybecie, wiele słyszał o
jego niezwykłych przymiotach i znakach, świadczących o tym, że jest on
prawdziwą inkarnacją Karmapy. Teraz znów dowiódł, że potrafi pójść w
ślady swego poprzednika. Dalajlama okazywał niezwykłą troskę i miłość
młodemu mnichowi, który ryzykował życiem dla Nauk. „Przyjechałem do



Dharamsali z uwagi na Jego Świątobliwość Dalajlamę, w którym od tylu lat
pokładałem zaufanie i wiarę – wspomina to spotkanie Karmapa. – Kiedy
zobaczyłem go po raz pierwszy, moja radość nie miała granic”.

Dalajlama poradził Karmapie, żeby przez kilka dnia odpoczął w
Dharamsali, a następnie pojechał do Szierab Lingu, klasztoru Situ
Rinpoczego. Potem miał wrócić do Rumteku, swej głównej siedziby w
Sikkimie. Ten plan wydawał się idealny.

1. Odpowiednio: Lha rtse, Ngam ring, bZang bzang i Sa dga’.
2. ‘Brang sgo.
3. Rozmowa z autorką, Sidhbari, Dharamsala, 29 maja 2002 roku.
4. Chon rgya.
5. Paul Raffaele, The Australian Weekend Magazine, 6 kwietnia 2002. Por. również South

China Morning Post, 31 marca 2002.
6. rDzong gsar pa. Por. David Snellgrove, Himalayan Pilgrimage, Boston, Shambhala

Publications, 1989, s. 174.
7. Albo Njeszang. Słynie z kupców i adeptów buddyzmu.
8. Shangrila Maps, Mustang, Trekking Map, Kathmandu, 2000.
9. „To był czteroosobowy ecureuil, (...) potrzebujący godziny na przelot do Katmandu.

Wynajęcie śmigłowca jest w Nepalu zwykłą transakcją, która nie budzi żadnego
zainteresowania ani nie wymaga specjalnych dokumentów”. Robert Barnett, op. cit., s. 33.
10. Lama Norbu był solponem, „specjalnym asystentem” Karmapy w Tsurphu.
11. Robert Barnett, op. cit., 45. Por. również, Helsińska Fundacja Praw Człowieka, TIN

News Update, 29 lutego 2002.
12. Ring bsrel.
13. Dam rdzas ril ngak.
14. Rozmowa z autorką, 17 maja 2002 roku.
15. Tamże.
16. Rozmowa z autorką, 17 maja 2002 roku.
17. Rozmowa z autorką, 1 czerwca 2002 roku.
18. Rozmowa z autorką, 19 lipca 2002 roku.
19. Tamże.
20. Rozmowa z autorką, 1 czerwca 2002 roku.



W

CZAS NIEPEWNOŚCI

 
pierwszych dniach nowego tysiąclecia telewizja, radio, gazety i

Internet huczały od informacji o ucieczce Karmapy z Tybetu. Wiadomość
dotarła też do głównej siedziby Karmapy w Rumteku, w Sikkimie. Budynki
klasztoru wyrastają tu z zielonego, stromego górskiego zbocza, wznosząc
się nad głęboką doliną, pociętą wstęgami poletek ryżowych. Zgodnie z
tybetańską tradycją okna i dachy białych budynków zdobią misterne
ornamenty. Na klasztorny kompleks składają się świątynie, kwatery
mnichów, Instytut Wyższych Studiów Buddyjskich Nalanda i ośrodek
trzyletnich odosobnień. Uczniowie Karmapy wierzą, że siedzibę
Rangdziunga Rikpi Dordże przenika błogosławieństwo jego obecności. W
głównym budynku przechowuje się również skarby linii, które XVI
Karmapa wywiózł z Tybetu w 1959 roku, gdy i on został zmuszony do
ucieczki z ojczyzny.

Główną nawą, której turkusowe ściany pokrywają freski, przedstawiające
Buddę, mistrzów i główne bóstwa szkoły kagju, włada złoty posąg Buddy.
Zimą 2000 roku Gjaltsab Rinpocze udzielał tu cyklu inicjacji, zwanego
„Skarbnicą Ustnych Pouczeń”. Ceremonie dobiegały końca – na
błogosławieństwo długiego życia czekał tłum wiernych, wypełniający
świątynię, werandę i szeroki klasztorny dziedziniec. Nagle do głównej
nawy wpadł młody mnich, pędem mijając rzędy malowanych stolików.
Wszyscy wstrzymali dech na widok tak rażącego naruszenia protokółu.
Gjaltsab Rinpocze zmarszczył brwi. Przestraszony mnich podał mu kopertę.
Widząc, że stało się coś bardzo ważnego, Rinpocze przerwał rytuał i sięgnął
po list. Do oczu napłynęły mu łzy. Jeszcze raz spojrzał na kartkę papieru, a
potem utkwił wzrok w przestrzeni. Nagle wstał z tronu i bez słowa wyszedł
ze świątyni. „Co się stało? Co się mogło wydarzyć?”, szeptali zdumieni
ludzie.



Dziesięć minut później Gjaltsab Rinpocze wrócił do świątyni i ściszonym
głosem powiedział coś tulku i lamom, siedzącym obok jego tronu. W ciągu
kilku sekund informacja, niczym fala, przetoczyła się przez nawę i
dziedziniec klasztoru: „Karmapa uciekł do Indii!”. Ludzie nie posiadali się
z radości, starsi Tybetańczycy płakali. Zaczęło się wielkie święto 1 . „Kiedy
dowiedziałem się o ucieczce Karmapy – wspomina Gjaltsab Rinpocze –
myślałem, że śnię. Nie mogłem w to uwierzyć. Gdy zrozumiałem, że to
prawda, przepełniło mnie ogromne szczęście” 2 .

Tę radość podzielali uczniowie Karmapy na całym świecie. Do
Dharamsali zaczęli zjeżdżać dziennikarze. Oblegali Chonor House, gdzie
Karmapa konferował z Situ Rinpoczem, który przyjechał doń po południu 5
stycznia. Rząd Indii chciał znać przyczyny ucieczki. Czy Karmapa zrobił to
z własnej inicjatywy? Został wysłany przez Chińczyków? A może nakłonili
go do tego Tybetańczycy? Do wioski przyjechali oficerowie wywiadu, by
przesłuchać Karmapę i jego towarzyszy. Całe to zamieszanie uprzytomniło
wszystkim, że Karmapa nie może zostać w Chonor House. Potrzebował
odpowiedniej siedziby, dobrej ochrony i większej przestrzeni. Tą sprawą
zajął się, na polecenie Dalajlamy, Departament Religii i Kultury, który
zaproponował oddalony o dwadzieścia minut jazdy Uniwersytet Gjuto
Ramocze. Pięć dni po przekroczeniu granicy Indii, pod osłoną świtu,
Karmapa i jego mnisi zostali przewiezieni do nowej rezydencji.

Z perspektywy uciekinierów przybycie do Indii – znanych ze szczodrości
dla tybetańskich uchodźców – załatwiało sprawę. Mnisi byli przekonani, że
po bezpiecznym dotarciu do Dharamsali wszystko pójdzie jak z płatka:
Karmapa otrzyma stosowne dokumenty i będzie mógł podróżować.
Tymczasem pojawiła się długotrwała przeszkoda – określenie statusu tego
szczególnego uciekiniera miało zająć władzom ponad rok. Na odpowiedź
czekało zatem wiele pytań. Czy Karmapa będzie musiał wyjechać do
innego kraju? Czy rząd Indii udzieli mu azylu politycznego? Albo, jak
większości uciekinierów z Tybetu, statusu uchodźcy? O czym rozmawiają



politycy z Indii i Chin? Cień niepewności przesłonił ulgę, jaką odczuwali
po przedostaniu się do demokratycznego państwa, nazywanego przez
Tybetańczyków „szlachetnym krajem”, w którym osiągnął Oświecenie i
nauczał Budda.

Przez trzynaście miesięcy – poza odwiedzinami u Dalajlamy i lekarza
oraz kilkoma publicznymi uroczystościami – Karmapa był uwięziony w
Gjuto. Główny budynek klasztoru, który leży na szerokiej równinie ze
wspaniałą panoramą Himalajów, został wykończony, ale kwatery mnichów
były nadal w budowie. Do centralnej nawy na pierwszym piętrze prowadzą
dwie kondygnacje szerokich, czerwonych schodów. Na wysoki, kojący
chłodem w letnie upały parter, wchodzi się z prawej strony przez
wartownię, sień i recepcję. Na końcu głównego korytarza znajdują się
pokoje gościnne dla ważnych lamów, takich jak Situ Rinpocze, Gjaltsab
Rinpocze i Thrangu Rinpocze, którzy udzielają Karmapie nauk i inicjacji.
Na tym poziomie mieszczą się również skromne kwatery mnichów oraz
administracji Karmapy, biuro Gjuto Ramocze (którego lamowie okazali się
niezwykle pomocni), pokoje mieszkających w klasztorze oficerów
indyjskiej służby bezpieczeństwa, kuchnia i duża jadalnia. Na pierwszym
piętrze zainstalowano prowizoryczny labrang, kancelarię Karmapy. Na
drugim mieszkają mnisi, a na trzecim siostra Karmapy, mniszka Ngodrup
Pelzom, khenpo oraz kilku asystentów. W tych spartańskich wnętrzach
unosi się duch tymczasowości – sytuacji, która może skończyć się w każdej
chwili, ale nie wiedzieć czemu, wciąż trwa.

Karmapie przypadło ostatnie piętro. Znajduje się tu jego sypialnia,
kwatery asystentów, kuchnia oraz recepcja z wysokimi oknami i
bordowymi dywanami. Z otaczającej tę kondygnację werandy rozciąga się
widok na bujną dolinę Kangry przed klasztorem, ryżowe poletka po bokach
i potężną ścianę śnieżnych Himalajów z tyłu. Dzień i noc, upał czy mróz,
balkon patrolują zmieniający się co dwie godziny mnisi Karmapy. Z
recepcji wychodzi się na duży, płaski dach nad główną świątynią. W



pierwszych dniach Karmapa często tu stał, by wierni, których nie
wpuszczano do środka, mogli go przynajmniej zobaczyć. W owym czasie
nie wolno mu było opuszczać budynku bez zezwolenia indyjskich władz,
które nie dopuszczały doń niemal nikogo. Przed klasztorem ciągle kręcili
się funkcjonariusze najrozmaitszych służb bezpieczeństwa: centralnych,
lokalnych, tajnych, mundurowych i tybetańskiego rządu emigracyjnego.

Przez pewien czas Karmapa miał problemy ze zdrowiem. Zaraz po
przyjeździe zaczął skarżyć się na bóle klatki piersiowej i brzucha.
Najwyraźniej trudno mu było dostosować się do nowych warunków
klimatycznych i żywności, tak odmiennych od surowego, suchego Tybetu i
jego prostych potraw. Przez kilka miesięcy sprowadzano doń różnych
lekarzy. Najskuteczniejszym panaceum na problemy z aklimatyzacją
okazała się w końcu medycyna tybetańska.

 
* * *
Zaniepokojeni sytuacją mistrzowie kagju i uczniowie Karmapy zwołali
konferencję w Indiach. Rozesłano zaproszenia do wszystkich ważnych i
mniej prominentnych lamów linii oraz przedstawicieli administracji
Rumteku, którzy 28 stycznia 2000 roku zebrali się w Norbulingce,
akademii sztuki i kultury tybetańskiej, oddalonej o piętnaście minut jazdy
od Gjuto. Tu, w zakłócanej tylko szeptem strumyka ciszy ogrodów, przez
dwa dni omawiano dalsze plany. Lamowie, z Situ Rinpoczem i Gjaltsabem
Rinpoczem na czele, zastanawiali się nad odpowiednią rezydencją dla
Karmapy, jego siostry i mnichów, problemami ze statusem prawnym,
dokumentami i podróżami oraz skomplikowaną sytuacją w Rumteku.

Główni mistrzowie linii spoza Tybetu – Situ Rinpocze, Gjaltsab
Rinpocze, Thrangu Rinpocze, Bokar Rinpocze, Tenga Rinpocze 3 i Ponlop
Rinpocze – udali się do Dalajlamy, by zatwierdzić wybór nauczyciela
Karmapy. To była najważniejsza kwestia, której powagi dodawało ryzyko,
na jakie Karmapa się naraził, aby kontynuować swą edukację. Thrangu



Rinpocze, wybitny uczony i mistrz medytacji, wydawał się idealnym
kandydatem. Urodzony w 1933 roku we wschodnim Tybecie, cztery lata
później został uznany za tulku. Od najmłodszych lat studiował i
praktykował, otrzymując inicjacje, przekazy tekstów i nauki od wielu
wielkich lamów. Jego głównym nauczycielem, który wprowadził go w
głębię prawdziwej natury umysłu, był XVI Karmapa. On też nadał mu tytuł
khenciena, „wielkiego uczonego i mistrza”, i mianował go opatem klasztoru
Rumtek oraz nauczycielem czterech najważniejszych tulku szkoły kagju. W
1976 roku Thrangu Rinpocze, również na prośbę Karmapy, zaczął
podróżować i do dziś naucza w Azji, Europie i Ameryce Północnej, gdzie
zasłynął nie tylko niezwykle klarownymi objaśnieniami najtrudniejszych
tekstów, ale i swym promiennym uśmiechem. Zainteresowanie oświatą
popchnęło go do założenia wielu instytucji edukacyjnych – od szkół
podstawowych w Nepalu po akademię najbardziej zaawansowanych
studiów filozoficznych, Instytut Wadżra Widja w Sarnath. Wybór wydawał
się oczywisty. Mimo pokornych protestów Thrangu Rinpoczego, Dalajlama
zarzucił mu na szyję katak, zatwierdzając decyzję.

 
* * *
Przez kilka miesięcy Karmapa musiał często rozmyślać o wolności.

„W niektórych miejscach i regionach brak prawa do korzystania z
indywidualnych swobód i wolności oraz brak wiedzy i zrozumienia rodzi
konflikty – powiedział w Gjuto podczas audiencji z okazji sześćdziesiątej
rocznicy intronizacji Dalajlamy 19 lutego 2000 roku. – Weźmy nasz własny
kraj, Tybet, Krainę Śniegu, w której kwitła niegdyś święta wiara
[buddyjska], przebogata wiedza, piśmiennictwo, kultura. W ciągu ostatnich
dwudziestu, trzydziestu lat Tybet poniósł ogromne straty; naszej tradycji
religijnej i kulturze grozi dziś całkowita zagłada” 4 .

Troska o zachowanie dziedzictwa kulturowego przenikała także „Radosne
pragnienie”, wiersz, który napisał uciekając z Tybetu:



 
„Najcudowniejszą wartością jest spokojny blask rzeki kultury:
Światłe umysły igrają w kryształowych wodach lotosowego jeziora.
Nad tą niezrównaną ścieżką unosi się pieśń słodka jak kwiatowy miód,
Oby ci, którzy nią kroczą, pili wonny nektar najwyższej wiedzy”.
 
Artyści z Tybetańskiego Instytutu Sztuk Stosowanych (TIPA)

skomponowali do tego tekstu muzykę i odśpiewali go w całości na
zakończenie dwudniowego spotkania lamów szkoły kagju 5 .

Linia kagju słynie z pieśni urzeczywistnienia, zwłaszcza autorstwa
Milarepy (1040-1123), „okrytego bawełną” mistrza, którego poezję
uwielbiają wszyscy Tybetańczycy. Trzy miesiące po ucieczce Karmapy, 7
marca 2000 roku, TIPA wystawiła historię Milarepy, zatytułowaną
„Roześmiana Wadżra, Pan Joginów”.

„Milarepa miał dwóch głównych uczniów, Niezrównanego Lekarza z
Dagpo (Gampopę) i Lamę Reczungpę – powiedział Jego Świątobliwość
Dalajlama po spektaklu, który pozwolono obejrzeć również Karmapie. –
Uczniem serca Gampopy był I Karmapa Dysum Khjenpa (Ten, Który Zna
Trzy Czasy). Linia Karmapów składa się z siedemnastu inkarnacji.
Siedemnasta z nich może być dziś z nami. Myślę, że to wielkie zaskoczenie
i niespodzianka dla nas wszystkich. Od najmłodszych lat Karmapa
manifestował dojrzewanie rozmaitych ukrytych przymiotów, które są
spadkiem po poprzednich żywotach. Teraz, mimo wielkich
niebezpieczeństw, dotarł tu w dobrym zdrowiu.

Kiedy po raz pierwszy usłyszałem, że Karmapa Rinpocze zamierza uciec
z Tybetu i przybyć tutaj, byłem pełen niepokoju. Zastanawiałem się, czy w
ogóle może się to udać 6 . Niemniej w dzień po powrocie z Bodh Gai,
powiedziano mi, że Rinpocze zdołał uciec i dotrzeć do Indii. Doprawdy
zdumiewające. Kiedy spotkałem się z Rinpoczem, najpierw mówiliśmy o
tym, co skłoniło go do ucieczki. Przybył tu z nadzieją i zamiarem



przynoszenia pożytku, służenia buddyzmowi tybetańskiemu i sprawie
narodu tybetańskiego. W Tybecie, powiedział mi Rinpocze, nie było to
możliwe. To właśnie nim powodowało. Przepełniło mnie to wielką
radością. Powiedziałem mu, że bardzo się cieszę.

Karmapa jest jeszcze młody. Podczas tego pierwszego spotkania
mówiliśmy też o tym, co jest dlań teraz najistotniejsze. Studiowanie pism,
otrzymywanie inicjacji, ustnych przekazów i instrukcji nauczycieli,
odosobnienia, recytacje i inne praktyki – to najważniejsze rzeczy na
najbliższych dziesięć lat. Musi urzeczywistnić ukryte właściwości z
poprzednich żywotów, nasycając nimi to życie. Otrzymywanie nauk,
kontemplacja, studia i praktyka medytacji są więc dlań ogromnie
pożyteczne. Kiedy to powiedziałem, całkowicie się ze mną zgodził. Jego
zamiary były dokładnie takie same. Zgromadziliśmy się tutaj tak licznie,
uważam więc, że jest to doskonała sposobność do spotkania Karmapy. W
ten sposób lepiej się poznamy. Proszę was wszystkich o modlitwy o to, by
wszelkie plany i życzenia Karmapy Rinpoczego spełniały się bez wysiłku,
bez żadnych zakłóceń i przeszkód” 7 .

Szczodrość oraz polityczne i osobiste wsparcie Dalajlamy były wyspą
pewności na morzu niewiadomych. Innym stałym punktem odniesienia po
zadomowieniu się w Gjuto stał się plan dnia, który Karmapa sam ustalił i
trzyma się go przez cały czas pobytu tutaj. Poranek zaczyna się od
medytacji. Po śniadaniu, od dziewiątej do jedenastej Karmapa studiuje
najważniejsze traktaty buddyjskie z Thrangu Rinpoczem lub innym
nauczycielem. Potem – od kiedy zrezygnowano z części restrykcji – przez
godzinę udziela prywatnych audiencji w sali recepcyjnej na najwyższym
piętrze klasztoru. Po obiedzie studiuje, maluje lub pisze wiersze. O wpół do
trzeciej zaczyna się audiencja publiczna w głównej świątyni. Kiedy
wszyscy pielgrzymi ofiarują już swoje kataki, otrzymują pobłogosławione
wstążki i zasiadają na rdzawych dywanach, Karmapa udziela im przekazu
praktyki Czenrezika, uosobienia współczucia.



W tradycji tybetańskiej recytowanie tekstu uważa się za przekaz – od
tego, kto czyta, do tego, kto słucha. Brzmienie słów niesie
błogosławieństwo praktyki i pieczętuje więź z dawnymi mistrzami. W ten
sam sposób dokonuje się przekazu instrukcji do rytuałów i medytacji oraz
traktatów filozoficznych. Po owej ceremonii Karmapa często udziela nauk,
a na koniec dedykuje zasługę pożytkowi wszystkich czujących istot. Od
trzeciej trzydzieści sam przyjmuje inicjacje i przekazy tekstów lub
dyskutuje ze swoimi nauczycielami. Następnie odprawia rytuał Opiekuna
Mahakali. Wykonuje go codziennie, począwszy od siódmego roku życia,
dokładnie od grudnia 1992 roku. Popołudniami lub pomiędzy zajęciami
schodzi czasem zamienić kilka słów z siostrą lub przechadza się po
klasztorze, rozmawiając z nauczycielami, administracją i mnichami. Te
niespodziewane wizyty zdają się dodawać wszystkim energii i w jednej
chwili surowe pokoje zaczynają tętnić życiem. Jego ciekawość ludzi i
świata nie ma granic.

 
* * *
Nie wszystko jednak naznaczone było niepewnością. Karmapa nadal
rozpoznawał tulku. „Pewnego wieczora – opowiada Dzogcien Ponlop
Rinpocze – podczas pudży Mahakali Jego Świątobliwość poprosił, żebym
przyniósł komputer. Trwał rytuał, czułem się bardzo niezręcznie, ale skoro
kazał, poszedłem po laptopa. Poprosił, żebym zapisywał to, co mówi
między recytacjami. Wypowiadał słowo, przerywał, grał na damaru i
dzwonku, dodawał następne. W pierwszej chwili nie miałem pojęcia, co
piszę. Dopiero pod koniec pudży zorientowałem się, że podyktował mi list,
wskazujący młodego tulku. Tak to wyglądało. W przepowiedni była nazwa
miejsca, imię ojca i matki, rok urodzin. Zdumiewające! Słyszałem
wcześniej o takich rzeczach, ale nigdy przedtem tego nie doświadczyłem” 8 .

Doskonale pamiętając, co pchnęło go do ucieczki, Karmapa
rozbudowywał i poszerzał program rozpoczętych w Tybecie praktyk i



studiów. Thrangu Rinpocze udzielił mu przekazu tekstu „Siedmiu punktów
treningu umysłu” Atisi. To najważniejszy podręcznik rozwijania bodhicitty
poprzez oddawanie swego szczęścia innym i branie na siebie ich cierpień.
Ów traktat naucza też uważności – zwięzłe pouczenia towarzyszą adeptom
przez cały dzień, zapadając głęboko w serce:

 
Wszelkie zjawiska traktuj jak sen.
Bądź wszystkim wdzięczny.
Nie pozwól, by władały tobą okoliczności.
Nie myśl o cudzych błędach.
Badaj naturę niezrodzonej świadomości.
Po prostu zdaj się na radosny umysł.
Nie oczekuj poklasku 9 .
 
Thrangu Rinpocze wykładał mu również „Skarbnicę wyższych nauk” 10 i

stosowny komentarz 11 VIII Karmapy Mikjo Dordże. (Ponieważ wszystkie
nauki, jakie otrzymuje Karmapa, służyć mają przebudzeniu wiedzy z
wcześniejszych żywotów, często wybiera się komentarze jego
poprzedników.) Ten niezwykle ważny traktat zmienia metafizykę i teorie
percepcji w głęboką psychologię, omawiając schematy reakcji
psychicznych i definiując zespoły pojęć, na których zbudowana jest
filozofia buddyjska – na przykład pięć zbiorów, składających się na każdą
czującą istotę, obejmujących umysł oraz czynniki, odpowiadające za
wszelkie doświadczenia. Podczas medytacji owe analizy służą
obserwowaniu działania umysłu.

Z czasem do Gjuto zaczęli zjeżdżać inni uczeni szkoły kagju – Khenpo
Tsultrim Namdak i Khenpo Taszi Gjaltsen z klasztoru Situ Rinpoczego,
Khenpo Garłang z Rumteku oraz liczni mnisi, z którymi Karmapa
prowadził dysputy filozoficzne. Obyczaj każe, by najważniejsi tulku
podczas ożywionych debat konfrontowali swą wiedzę z lamami, którzy



otrzymują te same nauki. Powiada się, że takie debaty są najlepszym
sposobem, by Dharma przeniknęła cię do szpiku kości.

Karmapa zaczął też przyjmować inicjacje i przekazy, dla których
ryzykował życiem, uciekając do Indii. W tradycji tybetańskiej uważa się je
za kamienie milowe rozwoju duchowego. Ustne pouczenia, duszę i krew
linii, trzeba otrzymać od nauczyciela, który sam urzeczywistnił praktykę.
Skrzętnie spisuje się tytuły ksiąg, ich autorów, imiona udzielających nauk
mistrzów oraz dzień i miejsce spotkania. Taki rejestr składa się na jedyną w
swoim rodzaju biografię duchową, ukazującą wpływy, kształtujące
urzeczywistnienie danego lamy i skarbiec dziedzictwa, które przekaże on
następnemu pokoleniu.



Teraz, gdy miał wreszcie dostęp do Situ Rinpoczego i Gjaltsaba
Rinpoczego, Karmapa często się z nimi spotykał, aby otrzymać swoje
dziedzictwo. Situ Rinpocze przekazał mu linie inicjacji, tekstów i ustnych
pouczeń z tekstu „Poznanie jednego wyzwala wszystkie”, będącego
wielkim kompendium praktyk łagodnych i gniewnych bóstw 12 , oraz ze
„Skarbnicy mantr kagju”, obejmującej praktyki i mandale głównych bóstw
tej tradycji 13 . Nie ograniczając się do własnej linii, Karmapa przyjął
również przekaz „Skarbnicy instrukcji duchowych”, która zawiera
najważniejsze nauki wszystkich szkół buddyjskich. Gdams ngag, „ustne
instrukcje” – to praktyczne pouczenia nauczyciela, których esencją jest
wgląd urzeczywistnionego mistrza 14 . Situ Rinpocze przekazał też Karmapie
wszystkie aspekty praktyki Opiekuna Mahakali i podstawowe traktaty
mahamudry, serce nauk kagju o najgłębszej naturze umysłu.

Z czasem Gjaltsab Rinpocze udzielił Karmapie inicjacji „Skarbnicy
Drogocennej Termy”, sześćdziesięciotomowego zbioru najważniejszych
term, „odkrytych skarbów”, które uznał za autentyczne jego autor,
Dziamgon Kongtrul. Owe księgi zawierają teksty rytuałów i praktyk,
ukazujących się tybetańskim mistrzom w szczególnych stanach umysłu.
Dzięki nim buddyzm tybetański zachował świeżość przez ponad tysiąc lat,
stawiając czoło wyzwaniom zmieniającego się świata. W Tybecie, choć nie
bezwarunkowo, akceptowano takie wytwory geniuszu wielkich mistrzów,
które zapewne nie znalazłyby uznania w bardziej ortodoksyjnych
tradycjach religijnych.

Podstawowa doktryna, co do której zgadzają się wszystkie szkoły
buddyjskie, mówi o braku „jaźni”, „własnego ja” jako trwałego,
samoistnego bytu. Fundamentem filozofii buddyzmu tybetańskiego jest
szósty, poświęcony mądrości rozdział „Wejścia na środkową ścieżkę”
(Madhjamakawatary) Czandrakirtiego, który dowodzi, że nie da się znaleźć
trwałego, autonomicznego bytu w żadnej istocie ani zjawisku 15 . Karmapa
studiował filozofię pustki z Khenpo Taszi Gjaltsenem z Szierab Lingu,



tradycyjnie ucząc się na pamięć rdzennego tekstu i zgłębiając komentarze 16

.
Dalajlama poświęcał wiele uwagi studiom Karmapy i często o nie

wypytywał. Co więcej, zaniepokojony rozwojem – czy raczej jego brakiem
– wydarzeń w Indiach, wielokrotnie spotykał się z przedstawicielami rządu
i, ilekroć było to potrzebne, wystosowywał do nich oficjalne listy. Przez rok
najważniejszym problemem był status Karmapy i uzyskanie przezeń
zezwolenia na pobyt w Indiach. W tym czasie nie mógł on nie tylko
podróżować, ale nawet opuszczać murów Gjuto. Karmapa zabiegał również
o zezwolenie na powrót do Rumteku. Sytuację komplikowała stara sprawa
sądowa i położenie Sikkimu, którego granicy nie uznawał rząd w Pekinie.
Dalajlama udzielał Karmapie wszelkiego wsparcia. Zawsze, nawet w czasie
odosobnień medytacyjnych i największego nawału pracy, miał dla niego
czas i serdeczne rady, jakby należał on do jego najbliższej rodziny.

 
* * *
Zbliżały się piętnaste urodziny Karmapy, a że nadal nie zapadła decyzja w
sprawie jego pobytu w Indiach, wszyscy potrzebowali radosnej
uroczystości. Ceremonia, którą wówczas zaplanowano, miała już na stałe
wejść do kalendarza Gjuto. Po tygodniach przygotowań, 26 czerwca 2000
roku, wokół świątyni od świtu gromadził się tłum, by zająć miejsca,
zapewniające najlepszy widok na Karmapę i tańce. Po porannych
modlitwach ofiarowano mandalę w intencji długiego życia solenizanta,
który osobiście pobłogosławił wszystkich wiernych. W głównej nawie
zawieszono wielkie tanki, a piętrzące się na stołach ciasta przydały
uroczystości zachodniego kolorytu. Po porannych ceremoniach wszystkich
zebranych podjęto sutym obiadem. Po południu występowały zespoły z
TIPY, licznych szkół i regionów; dając świadectwo bogactwu tybetańskiej
kultury mnogością strojów, pieśni i tańców. Diaspora także w ten sposób
stara się zapewnić ciągłość tradycyjnej kultury. Karmapa, z Situ Rinpoczem



i Gjaltsabem Rinpoczem u boku, oglądał występy z klasztornej werandy,
być może wspominając tańce, które podziwiał z balkonu Tsurphu.

Choć uwięziony w Dharamsali, Karmapa nie opuszczał łam mediów. 17
lipca 2000 roku pojawił się na okładce azjatyckiej edycji Time’a. Choć po
cichu zapewniano, że uzyska zezwolenie na pobyt w Indiach, nie otrzymał
żadnego dokumentu podróży i nadal nie mógł marzyć o wizycie w
Rumteku. Zwołano kolejną konferencję, która miała znaleźć rozwiązanie
tych problemów, umożliwić Karmapie odwiedzanie ośrodków na całym
świecie oraz oficjalnie podziękować za pomoc rządowi Indii i Dalajlamie.
Ponad czterystu mnichów, mniszek i świeckich z Indii, Nepalu, Stanów
Zjednoczonych i niemal trzydziestu innych państw zebrało się w Gjuto 18
sierpnia 2000 roku na III Międzynarodowym Zjeździe Karma Kagju. Dla
większości uczestników było to pierwsze – niezwykłe i poruszające –
spotkanie z Karmapą.

Dyskusje, w których ważną rolę odegrała delegacja z Sikkimu,
doprowadziły do wystosowania apelu do rządu Indii, w którym dziękowano
za opiekę nad Karmapą i proszono o umożliwienie mu powrotu do głównej
siedziby w Rumteku oraz wypełniania aktywności dla pożytku Nauk i
wszystkich istot 17 . Trzeciego, ostatniego dnia wszyscy uczestnicy spotkania
udali się do osobistego klasztoru Dalajlamy, Namgjalu. „Rozpoczęliśmy
rozmowy z rządem Indii w sprawie statusu Karmapy w tym kraju –
powiedział Dalajlama mnichom zebranym w połyskującej złotem świątyni.
– Poinformowałem przedstawicieli władz, że główną siedzibą Karmapy jest
Tsurphu w Tybecie oraz, drugą, Rumtek w Sikkimie. To logiczne, że zaraz
po przybyciu z Tybetu XVII Karmapa powinien udać się prosto do
Rumteku i, ma się rozumieć, osiąść w drugiej siedzibie swego poprzednika”
18 .

„Kiedy spotkałem się z Karmapą, powiedziałem mu, że nasze pokolenie
zaczyna się starzeć – ciągnął dalej. – Sam mam już sześćdziesiąt pięć lat.
Wszyscy modlimy się o długie i wolne od przeszkód życie nauczycieli,



niemniej każdy z nich musi w końcu umrzeć. Nie ma wyboru, nie miał go
nawet Budda Siakjamuni. Minęło czterdzieści jeden lat, od kiedy zostałem
uchodźcą, i przez ten czas stale walczymy o wolność Tybetu. (...) Już
wkrótce, za jakieś dziesięć, dwadzieścia lat, ogromną rolę odegra młode
pokolenie dzierżawców linii sakjapów, gelukpów, kagjupów i njingmapów.
Wszystko będzie zależało od nich. [Lamowie,] którzy mają dziś po
piętnaście, dwadzieścia lat, tacy jak syn Jego Świątobliwości Sakji Trizina i
XVII Karmapa Ogjen Trinle Dordże, są przeto niezwykle ważni” 19 .

Zebrani, podniesieni na duchu przez Dalajlamę, który przypomniał im o
szerszej perspektywie, wrócili do Gjuto po pożegnalne błogosławieństwo.
Karmapa podziękował wszystkim za przybycie i za zaproszenia, jakie
otrzymał od licznych klasztorów i ośrodków. Przypomniał o konieczności
praktykowania bodhicitty w celu uwolnienia wszystkich istot od cierpień i
doprowadzenia ich do Wyzwolenia. Na koniec modlił się, by wszyscy
rozwinęli mądrość i pracowali dla pożytku innych i by ustały wszelkie
konflikty na świecie.

Jesień i zima upłynęły na rozmowach z władzami o statusie prawnym
Karmapy i zezwoleniu na wyjazd z Gjuto. To były trudne chwile.
„Uwięziony w małym, nie zamieszkanym wcześniej klasztorze, Karmapa
jest nieustannie strzeżony przez uzbrojonych żołnierzy indyjskich – pisał
dziennikarz. – Bez zezwolenia nie może nawet wyjść na spacer. Chłopiec,
jak mówią, ma tego dość i zapada na zdrowiu. Inni tybetańscy uchodźcy w
Indiach mogą podróżować, gdzie chcą. Ale Karmapie pozwala się tylko na
krótkie wycieczki do Dharamsali, gdzie uczestniczy w ceremoniach
religijnych albo spotyka się z Dalajlamą. „Do ucieczki z Tybetu popchnęły
mnie życzenia uczniów z całego świata oraz pragnienie zachowania i
propagowania czystej linii nauk Buddy dla dobra wszystkich istot. W tej
chwili nie jestem w stanie tego robić”, powiedział niedawno jednemu ze
swoich gości. Klaustrofobiczne warunki i surowe restrykcje odbijają się na
jego nastroju i zdrowiu” 20 .



„Czasami zastanawiam się – powiedział Karmapa jednemu z reporterów
– kto odebrał mi wolność” 21 .

Wszystkie petycje Karmapy popierał tybetański rząd emigracyjny. Rolę
łącznika z rządem Indii pełnił doświadczony dyplomata, minister Taszi
Łangdi z Departamentu Religii i Kultury. Jako ojciec siedemnastoletniego
chłopca doskonale potrafił wyobrazić sobie położenie Karmapy 22 . Ten
wysoki, kościsty, skory do uśmiechu mężczyzna został też kimś w rodzaju
rzecznika prasowego, gdy Karmapa nie mógł jeszcze spotykać się z
dziennikarzami. Przy każdej okazji podkreślał poparcie rządu
emigracyjnego dla planów Karmapy: „To najzupełniej zrozumiałe i słuszne,
że powinien wrócić do Rumteku, siedziby szkoły kagju, założonej przez
jego poprzednika XVI Karmapę. Każde inne miejsce, czy to Gjuto, czy to
Szierab Ling, czy to Bhattu koło Baijnath, będzie tylko siedzibą
tymczasową” 23 . Kiedy piętrzyły się problemy ze statusem prawnym,
przypominał o głębszej perspektywie: „Karmapą czyni go to, kim jest, a nie
jakiś świstek papieru” 24 .

Wreszcie, w połowie zimy, dzięki zabiegom kancelarii Karmapy,
kierowanej przez Tenzina Namgjala, i poparciu tybetańskiego rządu
emigracyjnego, po ponad roku niepewności chmury zaczęły się rozpraszać.
Na zwołanej 3 lutego 2001 roku konferencji prasowej kalon Taszi Łangdi
obwieścił: „Jestem szczęśliwy, mogąc państwu zakomunikować, że rząd
Indii poinformował nas oficjalnie o nadaniu statusu uchodźcy XVII Gjalła
Karmapie Ogjenowi Trinle Dordże” 25 . A więc w końcu Karmapa miał dom.
Oznaczało to również, że będzie mógł podróżować (choć najpierw tylko po
Indiach) i spotykać się z dziennikarzami. Powoli wrota się otwierały.

1. Te informacje pochodzą od Michaela Gregory, który był wówczas w Rumteku.
2. Isabel Hilton, op. cit., s. 52.
3. Tenga Rinpocze (1932-2012) jako tulku otrzymał bardzo rozległe wykształcenie w

zakresie rytuałów, filozofii, medycyny itd. w klasztorze Bencien we Wschodnim Tybecie.
W dwudziestym roku życia rozpoczął trzyletnie odosobnienie medytacyjne, zdobywając
sławę wybitnego mistrza zaawansowanych praktyk wadżrajany. Towarzyszył w ucieczce z



Tybetu XVI Karmapie, który mianował go Dordże Lobpynem (Wadżra-Mistrzem)
klasztoru Rumtek, a tym samym – głównym Mistrzem Rytuałów całej szkoły karma kagju.
W 1974 roku należał do orszaku XVI Karmapy podczas jego pierwszej podróży na
Zachód. Jego Świątobliwość przedstawiał go jako mistrza, który osiągnął wysoki poziom
urzeczywistnienia, i radził wszystkim uczniom stosować się do jego pouczeń; ustanowił go
także swoim oficjalnym przedstawicielem w Azji Południowo-Wschodniej. W 1976 roku
Rinpocze osiadł w Katmandu, w Nepalu, gdzie wzniósł klasztor kontynuujący tradycję
Bencien w Tybecie.
Rinpocze regularnie odwiedzał ośrodki kagju na Zachodzie. Rozległa wiedza, obejmująca

wszystkie dziedziny buddyzmu, głębokie doświadczenie mistrza medytacji, wieloletnia
znajomość naszego stylu życia oraz niestrudzona gotowość wspierania miłością każdej
istoty sprawiły, że wielu zachodnich uczniów obrało go za duchowego przewodnika.
Od 1994 roku Tenga Rinpocze był oficjalnym opiekunem Związku Buddyjskiego Bencien

Karma Kamtsang w Polsce i regularnie udzielał nauk w Centrum Buddyjskim w Grabniku.
Kjabdzie Tenga Rinpocze odszedł w wieku 81 lat. Przez trzy dni pozostawał w pośmiertnej
medytacji Thugdam. Po kremacji w popiołach znaleziono wiele relikwii. [przyp. red.].
4. Helsińska Fundacja Praw Człowieka, op. cit., 29 lutego 2000.
5. TIPA wydała płytę z tą pieśnią – której przekład znajdzie czytelnik w części trzeciej –

zatytułowaną „Melody of Truth”.
6. Wydaje się, że Dalajlama wiedział o przygotowaniach do ucieczki znacznie wcześniej:

„Mam wrażenie, że był jej przeciwny. Mówi, że nie informowano go o ostatniej,
skutecznej próbie” (Isabel Hilton, rozmowa z autorką po przeprowadzeniu wywiadu z
Dalajlamą, kwiecień 2000 roku). Barnett, op. cit., s. 34.
7. Na angielski przełożył Alexander Nariniani.
8. Spotkanie z uczniami, Karma Trijana Dharmaczakra, Woodstock, kwiecień 2000 roku.
9. Przekład na podstawie komentarza Thrangu Rinpoczego, wygłoszonego w Baudha w

Nepalu w marcu 2000 roku. Por. także Ken McLeod, The Great Path of Awakening,
Boston, Shambhala Publications, 1987, oraz Chogyam Trungpa, Training the Mind and
Cultivating Loving-Kindness, Boston, Shambhala Publications, 1993.
10. Abhidharmakosia Wasubhandu.
11. Chos mngon par mdzod gyi ‘grel pa rgyas par spros pa grub bde dbyid ‘jo („Wiosenna

krowa: Rozległy komentarz do łatwego spełnienia Abhidharmakosi”).
12. bCig shes kun ‘dro.
13. Bka’ brgyud sngags mdzod, głównie autorstwa Marpy, który przekazał je Ngogtynowi.

Wśród owych rytuałów są znane praktyki Wadżrajogini, Czakrasamwary czy Hewadżry.
14. Por. E. Gene Smith, op. cit., ss. 263-64. Należą one do słynnych „Pięciu skarbnic”

wielkiego Dziamgona Kongtrula Lodro Thaje (którego czwartą inkarnację odnalazł
Karmapa w 1996 roku).

http://www.benchen.org.pl/


15. Przekład rozdziału szóstego znajdzie czytelnik w: Geshe Rabten, Echoes of Voidness,
przeł. Stephen Batchelor, Londyn, Wisdom Publications, 1986, ss. 47-91. Całe dzieło
zostało niedawno przełożone przez Padmakara Translation Group, Introduction to the
Middle Way: Chandrakirti’s Madhyamakavatara with Commentary by Jamgon Mipham,
Boston, Shambhala Publications, 2002.
16. „Jasna lampa rzeczywistości” (De nyid gsal sgron) Dzie Redały Szonu Lodro (Je Red

mda’ba gzhon nu blo dros).
17. Pełny tekst rezolucji znajdzie czytelnik na stronie www.kagyu.org.
18 Notatki autorki oraz materiały Tibet Information Network, por. www.tibetinfo.net.
19. Ibid.
20. Londyński Telegraph, 4 stycznia 2001.
21. Luke Harding, Observer (Londyn), 29 kwietnia 2001.
22. Rozmowa z autorką, Dharamsala, 21 maja 2001 roku.
23. Pratibha Chuahan, „Karmapa Desires to Go to Rumtek”, The Tribune (Chandigarh),

30 czerwca 2000.
24. Rozmowa z autorką, Dharamsala, 21 maja 2001 roku.
25. Za www.nalandabodhi.org.

http://www.kagyu.org/
http://www.tibetinfo.net/
http://www.nalandabodhi.org/


K

POBYT W INDIACH

 
armapa wykorzystał zwróconą mu wolność do spełnienia jednego z
marzeń. W lutym 2001 roku udał się na pielgrzymkę po północnych

stanach Uttar Pradeś i Bihar. Powiada się, że każdy buddysta powinien raz
w życiu odwiedzić cztery miejsca, związane z Buddą Siakjamunim:
Lumbini w Nepalu, gdzie Budda przyszedł na świat, oraz w Indiach Bodh
Gaję, gdzie osiągnął Oświecenie, Sarnath, gdzie udzielił pierwszych nauk, i
Kusinagarę, gdzie wszedł w Parinirwanę.

Karmapa pojechał najpierw do Sarnath. Jego nauczyciel Thrangu
Rinpocze założył tu Instytut Wyższych Studiów Buddyjskich Wadżra
Widja, który leży o kilka kroków od Parku Jeleni, zwanego niegdyś
„miejscem zgromadzeń mędrców”. To tutaj Budda po raz pierwszy obrócił
Kołem Dharmy. W pobliskim Waranasi, zwanym indyjskim Cambridge,
jest wiele słynnych uniwersytetów, kontynuujących starożytną tradycję
przekazywania wiedzy.

Wizyta Karmapy zbiegła się z Losarem, obchodami Nowego Roku
kalendarza tybetańskiego, który z reguły rozpoczyna się w lutym lub
marcu. Ten najważniejszy dzień kalendarza księżycowego poprzedzają
odprawiane w klasztorach intensywne rytuały Opiekuna Mahakali. Mają
one oczyścić negatywności kończącego się roku. W tym czasie świeccy
sprzątają mieszkania i przygotowują świąteczne potrawy dla gości.
Pierwszego dnia nowego roku odwiedza się nauczycieli i okoliczne
klasztory, aby wzmocnić pomyślną więź na cały najbliższy rok. 24 lutego w
głównej świątyni Instytutu Wadżra Widja zebrali się goście z całego świata,
by powitać Nowy Rok w obecności Karmapy. Wszyscy recytowali wersy
modlitwy o jego długie życie, którą napisał dlań Dalajlama:

 
Twe prawe aktywności na rzecz Dharmy są odbiciem świetlistości,



Dziedzicu żywotów Karmapy, tego sznura pereł.
Biegły w doskonałym utrzymywaniu pełnego Wyzwolenia,
Pałający blaskiem opiekunie istot, obyś żył długo 1 .
 
Tłum wiernych płynął ku tronowi, czekając na błogosławieństwo. Na

koniec Karmapa modlił się o pokój na całym świecie i w swojej ojczyźnie.
Przez dziesięć dni cała świta zajmowała najwyższe piętra Instytutu, gdzie

znajduje się osobista kaplica Karmapy, pokój gościnny i gabinet. Na
ostatnim piętrze jest też przestronna świątynia, w której odprawiali rytuały
jego mnisi. Karmapa spacerował po długim balkonie, podziwiając
klasztorne ogrody, sadzawki i dalej w tle, za drzewami, kopułę stupy i iglicę
świątyni w Parku Jeleni.

W Sarnath Karmapa udzielił inicjacji Długiego Życia, odwiedził szkołę,
wygłosił wykład w Instytucie Wyższych Studiów Tybetańskich i ofiarował
girlandę pomarańczowych nagietków na brzegu Gangesu. Wybrał się też do
Kosiambi, gdzie wciąż stoi filar króla Asioki, upamiętniający miejsce
letniego odosobnienia Buddy.

Park Jeleni zwiedzał z Thrangu Rinpoczem, który opowiadał mu historie
licznych klasztorów, stup i świątyń. Ich ruiny przypominają o czasach
świetności społeczności buddyjskiej w Indiach. Panujący w III wieku p.n.e.
wielki buddyjski król Asioka, który kazał wznosić monumenty w
najważniejszych miejscach swego imperium, wybrał dla Sarnath wspaniałą
kolumnę. Jej kapitel z czterema królewskimi lwami został godłem Indii i
zdobi dziś ich flagę narodową.

Okrążywszy stupę Dhamekh, Karmapa zasiadł na tronie w pobliskim
ogrodzie. Przed ołtarzem, na którym płonęły rzędy maślanych lampek,
odprawiał rytuały i modlił się o pokój na świecie. Następnego dnia oddał
cześć relikwiom Buddy w świątyni Mulagandhakuti. Z tej okazji mnisi
otworzyli stupę, by mógł bezpośrednio przyjąć błogosławieństwo
zawartych w niej relikwii.



Z Sarnath pojechał do oddalonej o pół dnia Bodh Gai, głównego celu
pielgrzymów buddyjskich w Indiach. To tutaj książę Gautama zasiadł na
poduszce z trawy durła pod drzewem bodhi, ślubując nie przerywać
medytacji, póki nie osiągnie pełnego Przebudzenia. Medytował przez całą
noc, pokonując gniew i pokusy pożądania. O świcie urzeczywistnił
doskonale czystą, bezkresną naturę umysłu, stając się Buddą, oświeconym.
Wadżrasanę, „wadżra-siedzisko”, nadal ocieniają szerokie, sercowate,
zbierane przez pątników liście drzewa bodhi, które, jak powiadają, jest
potomkiem drzewa, pod którym siedział Budda. Tuż za nim wznosi się
misternie rzeźbiona świątynia, której ściany, wieża i dzwon górują nad całą
okolicą. Spokój i magnetyczna siła tego świętego miejsca przyciągają
pielgrzymów z całego świata. W 2001 roku wielu chciało tu być z
Karmapą.

W Bodh Gai działają klasztory rozmaitych tradycji buddyjskich, które
ukształtowały się, gdy nauki Buddy powędrowały w świat. Po złożeniu
ofiar przed wadżrasaną i odprawieniu ceremonii przy głównym ołtarzu
Karmapa odwiedził świątynie tradycji bhutańskiej, birmańskiej, japońskiej,
tajlandzkiej, tajwańskiej i wietnamskiej. W klasztorze gelukpy, szkoły
Dalajlamy, udzielił inicjacji Długiego Życia i wygłosił krótki wykład.
Mimo napiętego planu zawsze znajdował czas na rozmowy z uczniami.

Wokół Bodh Gai rozrzuconych jest wiele świętych miejsc buddyzmu.
Karmapa wybrał się na Górę Sępa w Radżgirze, gdzie Budda wyłożył sutry
Doskonałości Mądrości. Nauki należące do tego tak zwanego „drugiego
cyklu”, nazywa się zbiorczo mahajaną, „wielkim pojazdem”, którego
filozofia i praktyki koncentrują się na współczuciu i na pustości natury
umysłu. W pobliżu Radżgiru leżą ruiny wielkiego ośrodka myśli
buddyjskiej, uniwersytetu Nalanda. Jego biblioteki były skarbnicą
wczesnych pism buddyjskich, zwłaszcza mahajany. W czasach świetności
w tym wspaniałym kompleksie studiowali wielcy pandici – Nagardżuna i
jego uczeń Arjadewa, Asanga i jego brat Wasubhandu, Czandrakirti i



Majtripa 2 . Traktaty tych i innych mistrzów Nalandy zachowały się w
Tybecie i dziś służą jako główny zrąb filozoficznych studiów.

Po ostatnim okrążeniu wielkiej stupy Karmapa wyjechał z Bodh Gai do
Delhi. W stolicy przyznano mu jeszcze silniejszą ochronę. Ilekroć gdzieś
wyjeżdżał, towarzyszył mu sznur siedmiu samochodów rządowych i nawet
na chwilę nie odstępowało go czterech oficerów służby bezpieczeństwa. W
Delhi czekało go wiele oficjalnych spotkań, przede wszystkim z
mieszkańcami Ladakhu w zachodnich Indiach i Sikkimu na wschodzie,
którego mieszkańcy czują się z nim blisko związani. Karmapa spotkał się z
premierem Pawanem Kumarem Chamlingiem i ministrami jego gabinetu.
Potwierdzając łączącą ich więź, rząd Sikkimu zadeklarował wszelką pomoc
w przygotowaniach do powrotu Karmapy do Rumteku. Owe spotkania dały
Karmapie sposobność do podziękowania Dalajlamie i rządowi Indii za
pomoc, jakiej udzielono jemu samemu i wszystkim Tybetańczykom w tym
kraju. Karmapa spotykał się również z przedstawicielami innych religii i
odwiedził świątynię hinduistyczną oraz sikhijską gudwarę. Poproszony o
wpis do księgi pamiątkowej, spontanicznie ułożył wiersz.

Następnego dnia modlił się i złożył kwiaty w parku upamiętniającym
Mahatmę Gandhiego, którego wielu Tybetańczyków uważa za
prawdziwego Bodhisattwę i wzór pracy dla innych, oraz odwiedził
założony z okazji dwa tysiące pięćsetnej rocznicy urodzin Buddy park
Budda Dżajanti. Co ciekawe, wśród mistrzów buddyjskich, którzy brali
udział w tamtych uroczystościach w 1956 roku, był XVI Karmapa. W roku
2001 XVII Karmapa udzielił tu mnichom i świeckim inicjacji Długiego
Życia, zwanej „Królową Praktyki”, z którą musi czuć szczególny związek,
gdyż często do niej wraca. Tekst owej praktyki ułożyła wielka jogini Macik
Labdryn, jedna z najsłynniejszych mistrzyń buddyjskich Tybetu. Jej linia
słynnej praktyki cie, przecinającej lgnięcie do ego, uchodzi za jedyną linię,
jaką przeniesiono z Tybetu do Indii.



Po zakończeniu wizyty Karmapa wrócił na północ główną szosą i
ominąwszy Gjuto oraz Dharamsalę, pojechał prosto nad jezioro Dahl, w
pobliże prowadzonej przez rząd emigracyjny Tybetańskiej Wioski
Dziecięcej. Od dłuższego czasu nie padał tu deszcz i zrozpaczeni chłopi
poprosili Karmapę o pomoc. Odprawiwszy specjalną ceremonię,
powiedział: „Musicie dbać, żeby to jezioro było bardzo czyste”. Wieczorem
zaczął padać deszcz i przez całą noc poił spalone pola.

W marcu Dalajlama udzielał w Dharamsali nauk Lamrin Cienmo,
stopniowej ścieżki szkoły geluk. Na znak szacunku i wdzięczności
Karmapa przyjął te nauki, ofiarowując posiłek i sto rupii każdemu z tysiąc
czterystu zgromadzonych mnichów i mniszek. Tybetańczycy często
wspierają w ten sposób społeczność monastyczną. Darczyńcy składają
ofiary Sandze – zwykle pieniądze i kataki – lub sponsorują posiłek.
Podobne praktyki mają kilka poziomów: przynoszą pożytek duchownym,
tworzą dharmiczną więź między nimi a dającym i pomagają w gromadzeniu
zasługi.

Wkrótce potem Karmapa wyruszył na kolejną pielgrzymkę, tym razem
nad Rewalsar, nazywany również Tso Pema, „Lotosowym Jeziorem”. Dla
Tybetańczyków jest to święte miejsce związane z Guru Rinpoczem.
Powiada się, że po zakończeniu praktyki długiego życia w jaskini Maratika
(uciekinierzy mijali tę jaskinię w Nepalu) Guru Rinpocze i jego partnerka
Mandarawa wrócili do Zahoru, w którym panował jej ojciec.
Rozwścieczony władca, który nie akceptował wyboru córki, rozkazał spalić
Guru Rinpoczego w morzu oleju. Ogień płonął przez wiele dni, ale gdy
władca przyszedł obejrzeć pogorzelisko, zobaczył swą niedoszłą ofiarę
siedzącą pośrodku jeziora na kwiecie lotosu 3 .

Wielu wiernych towarzyszyło Karmapie w długim spacerze brzegiem
jeziora, przerywanym tylko po to, by nakarmić ryby, które miotały się jak
oszalałe, jak gdyby wiedziały, że zbliża się prażona kukurydza, chleb i
ziarno. W klasztorze njingmapy 4 Karmapa uczestniczył w uczcie ofiarnej II



Karmapy Karma Pakszi i odprawił rytuał oczyszczający 5 Sero Ngadraka,
bóstwa, którego rytuały wróciły za jego sprawą do kalendarza Tsurphu.
Potem słuchał pieśni i oglądał tańce mieszkańców himalajskiego Kjirongu,
odzianych we wspaniałe stroje, których krój i barwy nie zmieniły się od
wieków. Jak w każdym odwiedzanym klasztorze, złożył szczodre ofiary
Sandze.

Następnego dnia mnisi przygotowali do inicjacji drewniany pawilon w
gaju nad jeziorem. Podest i filary pokryto najlepszymi jedwabiami i
brokatami, wniesiono tron i rozdzielono miejsca pomiędzy najważniejszych
gości. Wielu wiernych obozowało w pobliskim lesie. Gdy nadszedł czas
inicjacji, na brzegu jeziora zebrało się ponad osiem tysięcy osób. W
łagodnych promieniach słońca, pośród łopocących na wietrze kolorowych
flag modlitewnych Karmapa udzielił im ściśle związanej z jego własną
praktyką inicjacji Karma Pakszi oraz krótkiego wykładu o konieczności
porzucenia negatywnych czynów i poświęcenia się temu, co prawe.

O świcie wybrał się do słynnych jaskiń na wznoszącej się nad jeziorem
górze. Modlił się w grocie Guru Rinpoczego i zjadł obiad, który
przygotowano dlań w małej świątyni. Przed wyjazdem jeszcze raz obszedł
jezioro, aby odwiedzić świątynię hinduistyczną i sikhijską gudwarę. Był
piękny słoneczny dzień. Legenda mówi, że gdy w pobliżu jest wielki
mistrz, kępy trzciny na jeziorze, nazywane pedong, czyli lotosowymi
łodygami, zaczynają krążyć wzdłuż brzegów. Od dawna nie widziano, by
choć drgnęły. Ale w czasie wizyty Karmapy dwie z nich przewędrowały
całe jezioro.

Karmapa wrócił do Gjuto 28 marca, zatrzymując się po drodze w
Tybetańskiej Wiosce Dziecięcej Sudzia, domu tysiąca siedmiuset dzieci i
nastolatków, niemal wyłącznie, jak on, uciekinierów z Tybetu. Gdy
uczniowie tańczyli i śpiewali dla Karmapy stare pieśni, szare chmury na
błękitnym niebie ułożyły się w znane z posągów i stup oczy Buddy. Zaraz
po zakończeniu przedstawienia spadły z nich ciężkie krople deszczu.



 
* * *
Ponieważ władze zezwoliły Karmapie na kontakt z mediami, postanowiono
zorganizować mu pierwszą konferencję prasową, która miała się odbyć 27
kwietnia 2001 roku. Przygotowania, nie zawsze proste na indyjskiej wsi,
zaczęły się znacznie wcześniej. Zaproszenia płynęły w świat z kawiarenki
internetowej, która raz po raz zamykała swoje podwoje, gdy na targu działo
się coś ciekawego. Najbliższy, bardzo kapryśny faks był oddalony o
dwadzieścia minut jazdy samochodem. Należało przygotować materiały dla
dziennikarzy, pożyczyć meble, zamówić jedzenie. Karmapa żywo
interesował się tymi karkołomnymi zabiegami i nie tracił dobrego humoru.
Kiedy ćwiczył krótkie wystąpienie, które chciał wygłosić po angielsku,
okazało się, że jak większość Tybetańczyków, nie mających w ojczystym
języku tej głoski, potyka się o th w słowie „thanks”. Po kilku nieudanych
próbach, odwrócił się do Lamy Tenama, którego pieszczotliwie nazywa
Aszang-la, „Wujkiem”, i powiedział: „Już wiem, Aszang-la. Jak dojdę do
tego miejsca, wstaniesz i powiesz thanks”.

Wielu uważało, że na długą i męczącą wyprawę z Delhi zdecyduje się
tylko garstka dziennikarzy, góra dwudziestu pięciu. Okazało się jednak, że
do Gjuto przyjechało ponad stu korespondentów z Indii i innych państw.
Pod tylną ścianą głównej nawy wyrósł rząd kamer telewizyjnych. Przed
rozstawionymi dla dziennikarzy stolikami kłębili się fotoreporterzy.
Przygotowując konferencję, długo wahano się, czy pozwolić na zadawanie
pytań czy też, mając na względzie wiek i brak doświadczenia Karmapy,
poprosić o przekazanie ich wcześniej na piśmie. W ostatniej chwili
postanowiono zaufać jego mądrości. Wytrawny indyjski dziennikarz pukał
się w czoło: „Rzucacie go rekinom na pożarcie”. Tymczasem pewność i
swoboda, z jaką Karmapa odpowiadał na wszelkie pytania, wprawiły
wszystkich w zdumienie.



Na początek odczytano oświadczenie, w którym Karmapa opisywał swoją
ucieczkę z Tsurphu i trudy wędrówki. Raz jeszcze powtórzył, że kierowało
nim pragnienie otrzymania inicjacji, przekazów i nauk linii karma kagju.
Wyjaśnił też powody, dla których chce pojechać do Rumteku: „Z mojej
perspektywy, będzie to jak powrót do domu, by kontynuować dzieło mego
poprzednika” 6 . Podziękował za pomoc i troskę rządowi Indii i Dalajlamie.
Oświadczył, iż poprzedni Karmapowie nie zajmowali się polityką i że „nie
pozostaje mu nic innego, jak pójść w ich ślady”. Jeśli chodzi o Tybet, to
popiera działalność Jego Świątobliwości Dalajlamy i zamierza zdać się na
niego w tej sprawie.

Kiedy zaczęły padać pytania, odpowiadał bez chwili namysłu. Często z
humorem.

„Pytanie: Wasza Świątobliwość, rząd Chin utrzymuje, że nie przybyłeś do
Indii, aby tu zostać, lecz po Czarną Koronę i inne relikwie, należące do
twego poprzednika. Władze chińskie twierdzą, że zostawiłeś w klasztorze
list, z którego wynika, że zamierzasz wrócić do Chin.

Odpowiedź: Zostawiłem list, to prawda. Sam go napisałem, dobrze więc
wiem, co w nim jest, a czego nie ma. Napisałem, że opuszczam [Tybet],
gdyż mimo wielokrotnych, uporczywych próśb o zgodę na wyjazd, nie
otrzymałem zezwolenia. Nie wspominałem o Czarnej Koronie. Po cóż
zresztą miałbym zabierać ją z Indii i przywozić do Chin? Chyba tylko po to,
żeby włożyć ją na głowę [prezydenta ChRL] Jiang Zemina.

Pytanie: Czy Chińczycy czekają na śmierć Dalajlamy z nadzieją, iż
położy to kres tybetańskiemu ruchowi niepodległościowemu i pozwoli im
na całkowite zasymilowanie kultury tybetańskiej z chińską kulturą Hanów?

Odpowiedź: Jego Świątobliwość Dalajlama nie jest jeszcze stary i cieszy
się dobrym zdrowiem. Bezustannie modlę się o jego długie życie i jestem
przekonany, że zostanie z nami bardzo długo. Całkiem możliwie, że w tym
czasie w Chinach zajdą głębokie zmiany polityczne. Co więcej, moc
intencji i współczucia Jego Świątobliwości Dalajlamy jest doprawdy



niepojęta. Wydaje mi się, że tybetańska młodzież powinna skupić się na
pielęgnowaniu duchowych i kulturowych tradycji Tybetu. Jego
Świątobliwość Dalajlama powtarza to raz po raz.

Pytanie: Czego życzyłbyś Tybetowi?
Odpowiedź: Duchowa tradycja Tybetu stoi na fundamencie niestosowania

przemocy i pokoju. Moim największym pragnieniem jest to, by w
przyszłości Tybet trwał w stanie harmonii, pokoju i niestosowania
przemocy” 7 .

Dziennikarze rozjechali się oczarowani Karmapą. „Nigdy nie widziałem,
żeby moi koledzy zachowywali się tak przyzwoicie”, skomentował jeden z
nich. Niektórzy zostali na weekend, żeby nagrać własne wywiady.
Odbywały się one w recepcji. Za przesłoniętymi żółtą kotarą drzwiami, w
odległym końcu pokoju stał Karmapa, czekając na rozmówcę. Potem siadał
na fotelu pod tanką przedstawiającą Buddę i jego dwóch indyjskich
uczniów. Po prawej ręce miał skromny ołtarz. Podczas wywiadów pochylał
się, uważnie wysłuchując pytań. „O tym, kim jest – napisała potem pewna
dziennikarka – najlepiej świadczą jego oczy. Piękne, ciemne, hipnotyzujące
niczym dwie łzy, kryjące tajemnice ostatniego tysiąclecia. Zwiewna
bordowa szata i szafranowa koszula odsłaniają miedzianą, lśniącą,
młodzieńczą skórę. Ogjena Trinle Dordże otacza aura duchowej głębi i
bogactwa, które nie przystają do tego skromnego miejsca” 8 .

Reakcje światowych mediów – stacji telewizyjnych i radiowych,
dzienników i czasopism – były jednoznacznie pozytywne. Autor artykułu
zatytułowanego „Najpotężniejszy nastolatek świata przerywa długie
milczenie” napisał: „Spotkaliśmy wczoraj nie tylko nowe wcielenie
dostojnego lamy, ale i niebywale inteligentnego, przekonanego o słuszności
swoich racji młodego człowieka” 9 . „Piętnastoletni Karmapa – stwierdził
inny dziennikarz – wykazał się zdumiewającą wnikliwością i zręcznością,
odpowiadając na wiele drażliwych pytań, dotyczących politycznych,
dyplomatycznych i religijnych problemów swej ojczyzny” 10 . Były też



relacje humorystyczne, jak widać po jednym z tytułów: „Onieśmielająca
audiencja u dziewięćsetletniego nastolatka” 11 .

 
* * *
Od jesieni 2000 roku w sali na trzecim piętrze klasztoru Gjuto pracował
malarz Sziedrup Jongdu z Katmandu i jego dwóch nepalskich pomocników.
Przenosili na płótno sny i wizje Karmapy. Drewniana rama, na której
rozpięto tankę, była tak wysoka, że mężczyźni musieli się wspinać na
zastawione farbami rusztowanie. Centralną postacią malowidła był
uosabiający aktywność wszystkich Buddów Sero Ngadrak, któremu przed
ucieczką z Tsurphu Karmapa poświęcił wielką ceremonię. Miejsce
tradycyjnych krajobrazów, gór, rzek i drzew w tle obrazu zajęły sceny z
wizji i snów Karmapy.

„Wszyscy śnią – tłumaczy Karmapa. – Ja, jako istota ludzka, również.
Nie każdy sen jest ważny. Czasem jednak w moich snach pojawia się coś
znaczącego. Moi poprzednicy także śnili o istotnych rzeczach, które miały
się dopiero wydarzyć. Owe sny, z uwagi na ich znaczenie, przelewano na
płótno. Staram się kontynuować tę tradycję. Jeśli w moich snach jest coś z
prawdy, to są to fragmenty związane z przyszłością Tybetu i świata” 12 .
Pytany o różne stany umysłu, odpowiada: „Kiedyś przyśnił mi się Budda
Bhagawat 13 . To był tylko sen, ale zostawił po sobie szczególne uczucie
bliskości, czegoś na kształt pokrewieństwa. Dobry czy zły, nie mam
pojęcia, ale nawet jego wspomnienie budzi we mnie radość” 14 . Na górze,
pośrodku nowej tanki stoi otoczony tęczowym światła Budda w
zwiewnych, szafranowych szatach. Być może ze snu, który Karmapa
opowiedział artyście.

 
* * *
W połowie maja przyjechał do Gjuto mistrz odosobnień Bokar Rinpocze,
który codziennie studiował z Karmapą „Ozdobę Wyzwolenia” Gampopy,



jeden z najważniejszych traktatów w szkole kagju, omawiający jej praktyki
medytacyjne i ich filozofię 15 . Tekst otwierają objaśnienia na temat natury
Buddy, czyli wrodzonej dobroci, która kryje się w każdej czującej istocie.
Następnie jest mowa o drogocenności ludzkiego życia i o znaczeniu
duchowego przyjaciela, ukazującego ścieżkę. Opis ścieżki koncentruje się
na praktyce, która polega w pierwszej kolejności na przyjęciu Schronienia i
pobudzeniu w sobie bodhicitty, altruistycznej postawy, a następnie na
rozwijaniu sześciu doskonałości: dobroczynności, dyscypliny, cierpliwości,
pilności, medytacyjnego wchłonięcia i głębokiej wiedzy. Ostatni etap to
przejście kolejnych poziomów urzeczywistnienia, które prowadzą do
całkowitego Przebudzenia. Dzieło Gampopy jest całościowym
podręcznikiem i doskonałym źródłem wiedzy dla każdego, kto poważnie
myśli o praktyce medytacji.

W czerwcu wrócił Gjaltsab Rinpocze i zaczął udzielać Karmapie
kolejnych inicjacji ze „Skarbnicy Drogocennej Termy”, natomiast Khenpo
Garłang z Instytutu Nalanda w Rumteku co rano wykładał komentarz VIII
Karmapy Mikjo Dordże do „Wejścia na środkową ścieżkę” 16 . I tak przez
całe lato spełniały się marzenia Karmapy o naukach i inicjacjach.

Na początku września Karmapa pojechał do Ladakhu, na którego
księżycowych płaskowyżach i nagich szczytach od VIII wieku praktykuje
się buddyzm tybetański. Tutejsza architektura, stroje i język wydały mu się
bardzo znajome. Życie mieszkańców regionu toczy się wokół licznych
klasztorów, czy to ukrytych w górach, czy to przylegających do wiosek. Na
ulicach stolicy, Lehu, niegdyś ważnego centrum jedwabnego szlaku,
Karmapę witały tłumy ludzi z jaskrawymi kwiatami i tradycyjnymi wazami
w dłoniach. Karmapa odwiedzał klasztory, udzielał inicjacji tysiącom osób,
poświęcił stupę, świątynię i klasztor, uczestniczył w oficjalnych przyjęciach
i przekazywał mantrę Czenrezika mieszkańcom mijanych wiosek.

Do Delhi wrócił dzień po 11 września. Podobnie jak kilka miesięcy
wcześniej, gdy jego myśli towarzyszyły ofiarom trzęsienia ziemi w



Gudżaracie, tak i teraz modlił się za zabitych w ataku na World Trade
Center: „Stany Zjednoczone doświadczyły strasznej tragedii. Od 11
września modlę się, by nigdy więcej, nigdzie na świecie nie doszło do
katastrofy, w której tylu ludzi traci życie i odnosi rany. Modlę się, by każdy
człowiek mógł żyć w pokoju, a wszelkie konflikty między państwami były
rozwiązywane z korzyścią dla wszystkich bez prowadzenia wojen” 17 .
Karmapa poprosił także mnichów Rumteku i innych klasztorów kagju o
odprawienie stu tysięcy specjalnych ceremonii i złożenie ofiar w intencji
pokoju.

W listopadzie do Gjuto przyjechał Khenpo Tsultrim Gjamtso, który
urodził się w 1934 roku we wschodnim Tybecie. Idąc w ślady wielu
słynnych mistrzów, wybrał tułacze życie wędrownego jogina. W Tsurphu
otrzymał głębokie pouczenia o naturze umysłu od XVI Karmapy i
szczegółowe objaśnienia od Diljaka Drupyna, mistrza odosobnień tego
klasztoru. Po ucieczce do Indii spędził dziewięć lat w instytucie wyższych
studiów buddyjskich w Buxie, w którym znalazło schronienie wielu lamów
zmuszonych do opuszczenia ojczyzny w 1959 roku. Wykładano tu doktryny
wszystkich szkół buddyzmu tybetańskiego. XVI Karmapa nadał mu tytuł
khenpo i poprosił o nauczanie nowego pokolenia tulku i uczonych linii
kagju w Rumteku. Khenpo jest również założycielem Instytutu Tłumaczeń
Marpy, szkoły, której absolwenci są tłumaczami Dharmy na całym świecie.
Słynie z biegłości w prowadzeniu debat, ze spontanicznych pieśni oraz
zdolności do niezwykle jasnego przedstawiania najbardziej złożonych
zagadnień filozoficznych. Karmapie wykładał zawiłości filozofii środkowej
ścieżki oraz pieśni urzeczywistnienia Milarepy.

 
* * *
Na początku grudnia Karmapa, Gjaltsab Rinpocze i ich mnisi odprawiali
dziesięciodniowy rytuał Wadżrakilai, bóstwa opiekuńczego, które łączy z
Karmapami szczególna więź. Wkrótce potem Karmapa wyjechał do Bodh



Gai na Kagju Mynlam, tygodniowe święto modlitwy, ściągające każdego
roku tysiące mnichów i ludzi świeckich, którzy medytują i modlą się o
pokój w miejscu Oświecenia Buddy. Karmapa prowadził ceremonie i
codziennie wykładał „Ozdobę Wyzwolenia” Gampopy. Wieczorami
znajdował czas dla zagranicznych uczniów. 18

W trakcie uroczystości Karmapa ofiarował wszystkim zebranym wydaną
przez siebie książkę – zbiór pism ważnych dla tradycji kagju. „Mam stare
księgi – wyjaśnia. – Wybrałem z nich najbardziej wartościowe,
najużyteczniejsze i najważniejsze pisma różnych tradycji. Pomyślałem, że
przysłużę się kagju, przedstawiając nauki wszystkich dawnych mistrzów tej
szkoły” 19 . W pierwszych dwóch tomach znalazły się pochwały Buddy
Siakjamuniego i Tary, praktyki pióra poprzednich Karmapów, instrukcje
medytacyjne Gampopy, rozmaite pouczenia o tym, jak pracować z ukrytymi
błędami i radować się dobrocią, oraz modlitwy życzeń i modlitwy
dedykacji zasługi. Drugi tom, zawierający rzadkie nauki różnych szkół
kagju – w tym takie, którym groziło zaniknięcie – ukazał się siedem
miesięcy później.

Thrangu Rinpocze, nauczyciel Karmapy, mówi, że jego uczeń kocha
książki. O wszystkim i zewsząd. Najlepszym prezentem, jaki można mu
sprawić, jest stary, rzadki tekst 20 . „XVI Karmapa – opowiada – służył
czującym istotom na wiele sposobów. Szczególnie interesował się ptakami.
Powiada się, że niektóre z nich, kiedy umierały, wyglądały tak, jakby
medytowały. Miłością XVII Karmapy są księgi, zwłaszcza stare, rzadkie
pisma dawnych mistrzów kagju. Tropi je, nie bacząc na trudności i koszty,
w najodleglejszych zakątkach Tybetu i Indii i każe robić kopie. To
zainteresowanie starymi, ezoterycznymi tekstami napawa mnie
zdumieniem, gdyż jego rówieśników z reguły pochłania muzyka, taniec i
inne rozrywki. Zastanawiałem się, skąd mogło się wziąć to upodobanie, i
przypomniałem sobie, że gdy XVI Karmapa uciekał z Tybetu, nie mógł
zabrać do Indii zbyt wielu tekstów. Kiedy przyszło budować klasztory i



uczelnie, bardzo trudno było skompletować księgozbiory. Sądzę, że to
zainteresowanie księgami jest przebudzeniem skłonności z poprzedniego
życia” 21 .

„Lubię książki i lubię ptaki – odpowiada Karmapa, pytany o zamiłowanie
poprzednika do ptaków i swoją miłość do ksiąg. – Naszła mnie jednak
pewna refleksja. Schwytany, wyrwany z naturalnego środowiska ptak musi
pamiętać dom i tęsknić za nim. To nie może być wesołe. Gdybyśmy ich nie
kupowali, ptaki byłyby wolne. W dodatku nie umiemy czytać w ich
myślach, a więc nie potrafimy im zapewnić najlepszej opieki. Dlatego nie
hoduję już ptaków” 22 .

Po Mynlamie Karmapa złożył drugą wizytę w Instytucie Wadżra Widja w
Sarnath. Miał kolejny plan, który chciał przedstawić głównym
nauczycielom swojej szkoły, ponieważ interesowały go nie tylko księgi, ale
i opisywane w nich praktyki. Jeden z najważniejszych mistrzów linii kagju,
Marpa Tłumacz (1012-1097) ryzykując życiem, wielokrotnie wędrował do
Indii po nauki i przekazy praktyk tantrycznych, sadhan, które zebrano w
trzynaście tantr tradycji marpa kagju. Obok szczegółowych wizualizacji,
mantr i mudr praktyki te obejmują sypanie mandal z piasku, muzykę
bębnów i innych instrumentów oraz tańce. Szesnastoletni Karmapa chciał
wskrzesić te rytuały: „Trzynaście tantr marpa kagju żyło dzięki praktyce,
ale dziś rzadko organizuje się intensywne, dziesięciodniowe odosobnienia
każdej z nich. Mnisi z reguły praktykują w klasztorach tylko trzy główne
sadhany (najczęściej Gjalła Gjamtso, Dordże Phagmo i Khorlo Demczoka)
23 . Jeżeli to się nie zmieni, wszystkie wysiłki dawnych mistrzów kagju
pójdą na marne. Myślałem o tym i doszedłem do wniosku, że w każdym
klasztorze powinno się wykonywać rytuały, związane ze wszystkimi tymi
tantrami. Rozumiem, że na początku może być to trudne, zaczniemy więc
od tego, że każdemu klasztorowi przypadnie jedna, dwie dodatkowe
ceremonie. Mam jednak nadzieję, że z czasem we wszystkich będzie się
praktykować trzynaście tantr Marpy oraz wiele innych rytuałów należących



do czterech klas tantr 24 . W Tsurphu praktykowano dawniej sto tantr. Inne
tradycje kagju, takie jak drukpa, drikung i barom, miały własne, odrębne
linie. Wielu z nich grozi dziś zapomnienie. Postaramy się więc je wskrzesić
i ocalić ten drogocenny skarb, by były nadal przekazywane, praktykowane i
przynosiły wszelkie właściwe im pożytki” 25 .

Wszyscy Rinpoczowie, lamowie i przedstawiciele klasztorów przystali na
propozycję Karmapy. Trzynaście praktyk podzielono między klasztory
kagju w Indiach, Nepalu i Bhutanie; większym ośrodkom przypadło po
kilka rytuałów.

W styczniu 2002 roku do Sarnath przybył również Dalajlama. W Parku
Jeleni Karmapa zasiadł u jego boku pod złotym baldachimem, którego
filary przybrano jaskrawymi nagietkami. Modlitwy o pokój trwały cały
dzień. Potem Karmapa wybrał się do Kusinagary, miejsca Parinirwany
Buddy. Ta mała wioska jest oddalona zaledwie o 50 kilometrów od
Gorakhpuru, gdzie przed dwoma laty uciekinierzy wyruszyli do Delhi.
Teraz Karmapa wracał tu jako pielgrzym. Król Asioka kazał wznieść stupy i
kolumny również w Kusinagarze. Zdobią one zagajnik, w którym Budda
udzielił ostatniej rady zgromadzonej Sandze: „Wszystko, co powstaje, jest
nietrwałe. Praktykujcie z pilnością”. W otoczonej majestatycznymi
drzewami świątyni znajduje się wielki posąg leżącego na prawym boku
Buddy, którego głowa skierowana jest na północ. Druga stupa w
porośniętym gęstą trawą parku upamiętnia miejsce kremacji. Karmapa, jak
wszyscy pielgrzymi, okrążył te święte miejsca, składając w ofierze kwiaty i
płonące lampki.

24 stycznia wrócił do Bodh Gai. Dalajlama miał tu udzielać inicjacji
Kalaczakry, ale plany pokrzyżowała jego choroba. Następnego dnia wraz z
Gandenem Tri Rinpoczem Karmapa poprowadził pod drzewem Bodhi
modlitwy o zdrowie i długie życie Dalajlamy. W ceremonii uczestniczyły
dziesiątki tysięcy mnichów i świeckich. Wkrótce potem Karmapa wrócił do
Gjuto, aby powitać rok Wodnego Konia tradycyjnymi rytuałami. Wszyscy



mieli nadzieję, że odbędą się one w Rumteku albo Szierab Lingu, ale
władze nie udzieliły na to zgody. W marcu i kwietniu do Delhi trafiły
kolejne petycje Dalajlamy oraz tybetańskiego rządu na wychodźstwie w
sprawie powrotu Karmapy do Rumteku, lecz znów nic nie wskórano.

 
* * *
Karmapa nadal budził zainteresowanie świata. 22 kwietnia pojawił się na
okładce azjatyckiej edycji Time’a, który uznał go za jednego z dwudziestu
pięciu „bohaterów Azji”. „Wiadomość o jego ucieczce była niczym powiew
świeżego wiatru, który zdmuchnął chmurę zagubienia i bezwładu – pisał o
nim wychowany w Indiach Tybetańczyk, ukazując wpływ Karmapy na
młode pokolenie rodaków. – Choć od najmłodszych lat próbowano
poddawać go praniu mózgu, zachował swoje przekonania. (...) Kiedy
rozziew między tym, w co wierzył, a tym, czego oczekiwały po nim władze
(przede wszystkim szło o publiczne wyrzeczenie się Dalajlamy), stał się
nieznośny, postanowił uciec. (...) Jego ucieczka była głośną pobudką dla
tych z nas, którzy przeżyli całe życie na wygnaniu” 26 .

Słynną indyjską dziennikarkę, która dowiedziała się, że Karmapa lubi
komponować muzykę na flet, wprawił najwyraźniej w bardziej refleksyjny
nastrój: „Emanuje zeń niezwykły duch. Ten młody człowiek sprawia
wrażenie zupełnie niezależnego. Równie niezależne są jego poglądy. Kiedy
odpowiadał na moje pytania, pomyślałam, że w przypadku oświeconych
odradza się ich mądrości, a nie cechy charakteru. (...) Roztacza wokół
siebie aurę, którą potrafię nazwać tylko najgłębszym spokojem. Zdaje się
po prostu obserwować to, co się wokół niego dzieje. Wszelkie wstrząsy
rozpływają się łagodnie niczym kręgi na wodzie” 27 .

W kwietniu wrócił do Gjuto Thrangu Rinpocze, aby udzielić ostatnich
wyjaśnień na temat „Skarbnicy Wyższych Nauk”. Przywiózł też Karmapie
nowy księgozbiór. Tybetańskie księgi składają się z luźnych, ręcznie
drukowanych, długich prostokątnych kartek, które umieszcza się między



dwiema deszczułkami i owija tkaniną. „Jestem dość sceptyczny wobec
cudów – wspomina Thrangu Rinpocze. – Zwykle nie zwracam na nie
uwagi, ale to wydarzenie było doprawdy niezwykłe i widziałem je na
własne oczy. Wypożyczono mi sześć prawdziwych białych kruków,
zrobiłem więc fotokopię dla Karmapy. Strony nie były ponumerowane.
Pomieszane były nie tylko kopie, ale i oryginały. Każdy tom obejmował
kilka mniejszych tekstów. Codziennie, we trzech, próbowaliśmy je
uporządkować. W końcu został nam tylko jeden, krótki, trzystronicowy
tekst, tyle że brakowało jednej kartki. Szukaliśmy jej wszędzie, ale zapadła
się pod ziemię. Jego Świątobliwość Karmapa zaglądał do nas czasem,
pytając o postępy. Powiedziałem, że nie możemy znaleźć jednej kartki.
Karmapa sięgnął do tomu, który trzymałem w rękach i wyjął ze środka
jedną kartkę. Tę brakującą” 28 .

 
* * *
Pod koniec maja Karmapa był gościem honorowym obchodów Sziotonu,
„święta jogurtu”, podczas którego przez tydzień wystawia się tradycyjne
opery. Tybetańczycy urządzają sobie pikniki i biwakują wokół sceny.
Melodyjne recytacje z długo intonowanymi nutami opowiadają starożytne
historie, przypominające europejskie średniowieczne moralitety, tyle że
przesycone wartościami buddyjskimi i tybetańskimi legendami. Aktorzy
noszą wspaniałe kostiumy i wykonują wystudiowane ruchy. Tradycyjne
wątki ożywia się współczesnymi wtrętami. Kiedy prześliczna bogini
nagradza rybaka za wierną służbę, wręcza mu wizę i bilet lotniczy do
wymarzonej Ameryki. Nepalski poseł składa w darze Królowi i Królowej
makaron Wai Wai, przebój sezonu w Katmandu. Na koniec zło i przywary
zostają ukarane, a wytrwałość i wiara nagrodzone. Zamykając uroczystości,
Karmapa znów mówił o wadze zachowania tybetańskich tradycji przy
jednoczesnym otwarciu na kulturę współczesną. Połączenie otwartości z



szacunkiem dla tradycji, podkreślił, sprawia, że sztuka zachowuje korzenie,
rozwijając się i nie tracąc na aktualności.

 
* * *
W czerwcu Gjaltsab Rinpocze znów udzielał inicjacji ze „Skarbnicy
Drogocennej Termy”, każdego ranka przygotowując się do ceremonii, która
odbywała się po południu. Wrócił również Khenpo Tsultrim z wykładami o
filozofii środkowej ścieżki. Tym razem punktem wyjścia był najsłynniejszy
traktat o pustce, „Rdzenne wersy mądrości” Nagardżuny, który w
dwudziestu siedmiu rozdziałach analizuje najważniejsze zagadnienia, takie
jak ruch, czas, cierpienie, podmiot i działanie, powstawanie i niszczenie.
Skrupulatnie wykazując, że w żadnym z nich nie ma konkretnego, stałego
bytu, rozbiera je na części, by ukazać ich pustą naturę. Rozważania te
sprowadzają się do jednego stwierdzenia: wszystkie zjawiska są wzajemnie
zależne, a więc puste. Powiada się, że ten, kto naprawdę zrozumie
znaczenie pierwszych – często obieranych za przedmiot medytacji –
wersów owego traktatu, nie musi czytać następnych:
 

„Wszystko, co pojawia się w sposób zależny,
Nie ma ustawania ni stawania się,
Wygaśnięcia i trwania,
Przychodzenia, odchodzenia,
Nie jest ani inne, ani takie samo:
Całkowite wyciszenie tworów umysłu
Jest wygaśnięciem. Tak powiedziano” 29 .
 
W czerwcu po raz trzeci obchodzono w Gjuto urodziny Karmapy. Wśród

zaproszonych lamów i dostojników był nowo wybrany premier
tybetańskiego rządu emigracyjnego, Samdong Rinpocze, który wygłosił z
tej okazji przemówienie. Urodziny uczczono również w Rumteku, gdzie



ceremoniami kierował młody Dziamgon Kongtrul Rinpocze. Wzdłuż
spowitej dymem kadzideł drogi do Rumteku, pośród lasu brokatowych
chorągwi zwycięstwa i przeszywającego ryku długich trąb, radungów,
tłumy wiernych z powiewającymi na wietrze białymi katakami witały
młodego tulku, który większą część poprzedniego żywota spędził w tym
klasztorze.

Jeszcze w tym samym miesiącu Karmapa otrzymał od Dalajlamy
inicjację Guhjasamadzy, jednej z trzynastu tak mu drogich tantr Marpy. W
lipcu Dalajlama, któremu asystował Gjaltsab Rinpocze, udzielił mu
ślubowań nowicjatu.

„Ceremonię ścięcia włosów w Dziokhangu w 1992 roku – tłumaczy
Thrangu Rinpocze – można porównać do przyjęcia ślubowań Schronienia.
Po ślubach nowicjatu przyjmuje się (tradycyjnie w wieku około dwudziestu
lat, gdy człowiek rzeczywiście decyduje już za siebie) pełne święcenia
gelonga. W tradycji winai, buddyjskiej dyscypliny klasztornej, ślubowania
nowicjatu są krokiem do przyjęcia pełnych święceń. Choć Karmapa nie
musi wkraczać na ścieżkę Dharmy w ten sposób, na znak posłuszeństwa
wobec zasad winai ściął włosy i przyjął ślubowania nowicjatu od
Dalajlamy, który jest duchowym przywódcą buddyzmu Tybetu. Co więcej,
XVII Karmapę łączy z Dalajlamą, który okazuje mu ogromną troskę i
uwagę, szczególna więź. Poprzedni Karmapowie również przyjmowali te
ślubowania od Dalajlamów” 30 .

W sierpniu spadły monsunowe deszcze i nadeszła smutna wiadomość z
Tybetu: Chińczycy uwięzili Lamę Njimę, nauczyciela Karmapy z Tsurphu, i
jego kucharza Thubtena. Do tej pory wszyscy mieli nadzieję, że tym dwóm
również uda się uciec do Indii. Aresztowano też Lamę Panama, mistrza
odosobnień klasztoru Tsurphu. „Panam został zatrzymany w marcu w
prefekturze Kham – donosiło Radio Wolna Azja – a Thubten, który
próbował uciec do Indii, w styczniu. W czerwcu aresztowano w Kongpo



Lamę Njimę. (...) Tybetańskie źródła twierdzą, że rozpoczął on w więzieniu
strajk głodowy” 31 .

„Apeluję do rządu Chin i władz Tybetańskiego Regionu Autonomicznego
o jak najszybsze uwolnienie zatrzymanych i oszczędzenie im cierpień w
więzieniu – zareagował natychmiast Karmapa. – Jestem ogromnie
rozczarowany i zaniepokojony. Uciekłem, aby kontynuować studia
religijne, a nie osiągać cele polityczne. (...) Lama Njima był moim
nauczycielem. Wszystko, czego się nauczyłem, zawdzięczam jego naukom
i wskazówkom. Thubten, mój kucharz, był mi ogromnie oddany” 32 .

Na prośbę Karmapy wiele osób zabiega o wsparcie organizacji
międzynarodowych i rządów w nadziei, że skłonią one Pekin do uwolnienia
tych mnichów.

 
* * *
We wrześniu władze ponownie zezwoliły Karmapie na wyjazd. Tym razem
do Kalkuty 33 , gdzie zaproszono go jako honorowego gościa na rocznicowe
obchody ku czci Anagariki Dharmapali, który w 1891 roku założył Maha
Bodhi Society, najbardziej wpływowe stowarzyszenie buddyjskie w
Indiach, stawiające sobie za cel wskrzeszenie praktyk buddyjskich w tym
kraju i otoczenie opieką miejsc kultu. W 1893 roku, po zgromadzeniu
Światowego Parlamentu Religii w Chicago, Anagarika Dharmapala zyskał
ogromny rozgłos i wiele podróżował. W Indiach jego stowarzyszenie
wznosiło szkoły, biblioteki, domy dla mnichów i, w 1931 roku, słynny
Mulagandhakuti Wihar w Sarnath, w którym złożono święte relikwie
Buddy. Tam właśnie w 2001 roku Dalajlama i Karmapa odprawili
ceremonię na rzecz światowego pokoju.

W Kalkucie Karmapa wziął udział w drugiej konferencji prasowej,
poświęconej przede wszystkim trzem aresztowanym mnichom. Mówił
także – z wielką dojrzałością polityczną, do której zdążył już wszystkich
przyzwyczaić – o swoim powrocie do Rumteku: „Wymaga to pewnych



przygotowań. W tej chwili głównym problemem jest granica z Chinami.
Mój powrót będzie miał wymiar historyczny i duchowy, a to wiąże się z
koniecznością ustalenia odpowiedniej daty. (...) Tak czy owak, wszystkie te
problemy zostaną wkrótce rozwiązane. Choć nie zapadły jeszcze żadne
decyzje, sądzę, że znajdę się tam w ciągu dwóch lat. Mieszkańcy Sikkimu,
który stanowi integralną część Indii, chcą, żebym tam był” 34 .

Karmapa wystąpił również o dokument podróży, który umożliwia
tybetańskim uchodźcom wyjazdy za granicę. Zaczęto też robić plany jego
pierwszej podróży po świecie. Karmapa czeka na to od dawna. W 1992
roku, wkrótce po sprowadzeniu go do Tsurphu, urządzono sesję
fotograficzną. Okna długiej komnaty wychodziły na południe, na dach
głównej świątyni – zwieńczony Kołem Dharmy i dwoma jelonkami – i na
majaczące nad nim ośnieżone szczyty. Siedmioletni tulku stanął na swoim
tronie pod wielkim zdjęciem pogrążonego w medytacji XVI Karmapy. Ktoś
podał mu globus. Kiedy chłopiec ujął w dłonie barwną kulę, rozbłysła ona
dziwnym blaskiem. Jedynym jaśniejszym punktem w mrocznej sali była
jego owalna twarz. Karmapa uśmiechnął się i w jednej chwili spoważniał z
wpatrzonymi w kulę ziemską migdałowymi oczami, wiekowymi i
młodzieńczymi zarazem.

1. Trzecie strofa „Modlitwy o długie życie Tenzina Kunkhjaba Łanggi Dordże:
Spontaniczne spełnienie naszych dążeń” w: dPal rgyal dbang karmapa sku phreng bcu
bdun pa chen po’i zhabs brtan khag phyogs gcig tu bkod pa bzungs so („Zbiór modlitw o
długie życie Gjalłanga Karmapy”), Rumtek, The Library od Rumtek Shedra. Tenzin
Kunkhjab Łanggi Dordże jest imieniem nadanym Karmapie przez Dalajlamę.
2. Więcej informacji o miejscach buddyjskich pielgrzymek znajdzie czytelnik w: Holy

Places of Buddha, Crystal Mirror Series, t. 9, Berkeley, Dharma Publishing, 1994.
3. Pełna biografia Guru Rinpoczego: Yeshe Tsogyal, The Lotus-Born: The Life Story of

Padmasambhava, przeł. Erik Pema Kunsang, Boston, Shambhala Publications, 1993.
4. Urgjen Heruka Phodrang Sahor Pemacien (jedna z nazw Tso Pemy).
5. Bsang mchod.
6. Komunikat prasowy, Uniwersytet Gjuto Ramocze, Sidhbari, Dharamsala, 27 kwietnia

2001 roku.



7. Pełny zapis konferencji z 27 kwietnia 2001 roku: www.hfhrpol.waw.pl oraz
17karmapa.pl.
8. Jean West, „The Boy Buddha”, The Herald Saturday Magazine (Szkocja), 24 lipca

2001
9. Peter Popham, „The Most Powerful Teenager in the World Breaks His Long Silence”,

The Independent (Londyn), 28 kwietnia 2001.
10. Rahul Bedi, „Tibet’s Boy Tells the World of His Leap to Freedom”, The Independent

(Londyn), 28 kwietnia 2001.
11. Mick Brown, z wywiadu z Karmapą dla The Independent (Londyn), 28 kwietnia 2001.
12. Swati Chopra, „New Body, Old Mind”, Tricycle: The Buddhist Review, wiosna 2002,

s. 96.
13. Przydomek Buddy, „Zwycięzca” czy też „Transcendentny Zdobywca”.
14. Rozmowa z autorką, Sidhbari, Dharamsala, 8 czerwca 2002 roku.
15. Gampopa, The Jewel Ornament of Liberation, przeł. Khenpo Konchog Gyaltsen

Rinpoche, Ithaca, Snow Lion Publications, 1998; Gampopa, Gems of Dharma, Jewels of
Freedom, przeł. Ken i Katia Holmes, Forres, Altea Publishing, 1994.
16. Dbu ma la ‘jug pa’i rnam bshad dpal ldan dus gsum mkyan pa’i zhal lung dwags

brgyud grub pa’i shing rta (Rydwan siddhów dakpo kagju: Obszerny komentarz do
Madhjamakawatary, Ustne Pouczenia wspaniałego Dysum Khjenpy).
17. Swati Chopra, op. cit., s. 97.
18. Por. wykład „Pieśń Milarepy”.
19. Rozmowa z autorką, Sidhbari, Dharamsala, 8 czerwca 2002 roku.
20. Rozmowa z autorką, Woodstock, 9 sierpnia 2002 roku.
21. Fragment wykładu z Karma Trijana Dharmaczakry, Woodstock, 11 sierpnia 2002

roku.
22. Rozmowa z autorką, Sidhbari, Dharamsala, 8 czerwca 2002 roku.
23. Okazało się, że jedynie w prowadzonym przez Tengę Rinpoczego klasztorze Bencien

w Katmandu utrzymuje się tradycja praktykowania wszystkich tych tantr. Jego
Świątobliwość długo chwalił styl pracy tego klasztoru, zachęcając innych do pójścia w
jego ślady. „Tak właśnie powinno się podtrzymywać tradycję linii praktyk” – mówił
Karmapa [przyp. red.].
24. Cztery rodzaje praktyk medytacyjnych w tradycji tantry: krija, czarja, joga i anuttara

joga.
25. Rozmowa z autorką, Sidhbari, Dharamsala, 5 lipca 2002 roku.
26. Tenzing Sonam, „Out of the Red”, Time (edycja azjatycka), 22 kwietnia 2002.
27. Swati Chopra, op. cit., s. 93.

http://www.hfhrpol.waw.pl/
http://17karmapa.pl/


28. Wykład, por. przypis 194.
29. Nagardżuna, dBu ma rtsa ba’i shes rab („Podstawowa mądrość środkowej ścieżki”)

w: dBu ma rig tshogs lnga („Pięć zbiorów rozumowania”), Sarnath, Sakya Student’s
Union, 1994. Inny przekład i omówienie tekstu znajdzie czytelnik w: Jay L. Garfield, The
Fundamental Wisdom of the Middle Way: Nagarjuna’s Mulamadhyamakakarika, Nowy
Jork, Oxford University Press, 1995.
30. Rozmowa z autorką, Karma Trijana Dharmaczakra, Woodstock 10 sierpnia 2002.
31. Radio Free Asia, 21 sierpnia 2002.
32. Tamże.
33. Obecnie częściej używa się nazwy Kolkata.
34. w (Kalkuta), 16 września 2002.

 



CZĘ�� II: 
NAUKI XVII KARMAPY







SŁOWO WSTĘPNE

 
Wkrótce po przybyciu do Gjuto Ramocze Karmapa zaczął udzielać
publicznych audiencji w przestronnej, jasnej nawie klasztoru, wysokiej na
dwa piętra. Ściany pomieszczenia są bladożółte. Wzdłuż trzech biegną
rzędy wielkich okien. Czwartą zdobi potężny, złoty posąg Buddy, otoczony
mniejszymi figurami i rzędami maślanych lampek. Przed nim, pośrodku
umieszczono tron Dalajlamy. Podłoga wysłana jest rdzawym dywanem. O
wpół do trzeciej, od poniedziałku do piątku, zasiadają tu ludzie w różnym
wieku, mieszkańcy Dharamsali i okolic, pielgrzymi z Indii, uczniowie i
turyści z całego świata. Wszyscy chcą zobaczyć Karmapę. Wysoka postać
w bordowych szatach wchodzi do sali zdecydowanym krokiem i kieruje się
do fotela przed ołtarzem. Stojąc pod posągiem Buddy, przyjmuje tradycyjne
białe kataki i błogosławi długi szereg wiernych. Kiedy zajmą z powrotem
swoje miejsca, udziela im przekazu mantry Czenrezika, uosobienia
współczucia, bóstwa opiekuńczego Tybetu. Karmapa jest uważany za jego
emanację, ma więc szczególny związek z tą praktyką. Potem z reguły
wygłasza wykład albo odpowiada na pytania uczniów.

Często mówi o znaczeniu praktyki Czenrezika i rozwijaniu bodhicitty,
przebudzonego umysłu. Jest to temat pierwszych zamieszczonych w tej
części nauk, zawierających fragmenty wykładów, które Karmapa wygłosił,
mając piętnaście i szesnaście lat. Następne wykłady dotyczą bardzo
różnych kwestii – od wagi kultywowania dziedzictwa kulturowego po
subtelne zagadnienia filozoficzne oraz pouczenia na temat medytacji i pracy
z umysłem. Rozmowy z uczniami szczególnie ukazują jego poczucie
humoru.

Pierwsze wykłady ułożone są chronologicznie, od 2000 do 2001 roku.
Ukazują zainteresowania Karmapy zaraz po przybyciu do Indii i zmiany,
jakie zaszły w ciągu roku. W ostatnim prezentowanym w tej części



wykładzie, wygłoszonym w Bodh Gai, szesnastoletni Karmapa omawia
pieśń urzeczywistnienia Milarepy, jednego z największych mistrzów i
poetów Tybetu. Złożyły się nań trzy spotkania z bardziej zaawansowanymi
uczniami i treść może nastręczać pewnych trudności czytelnikowi, który nie
interesował się wcześniej buddyzmem.

Wykłady z 2002 roku przedstawiono w porządku tematycznym – od nauk
wprowadzających po te bardziej zaawansowane. Część ostatnia poświęcona
jest medytacji i subtelnościom głębokiego wglądu, co powinno
zainteresować tak początkujących, jak doświadczonych adeptów medytacji.
Wszystkie te wykłady dają dobre wyobrażenie o tradycyjnym stylu
nauczania, pełnym retorycznych pytań, powtórzeń i pokory. Wygłaszano je
dla bardzo zróżnicowanych audytoriów – od osób, dla których buddyzm
jest czymś zupełnie egzotycznym, po doświadczonych praktykujących. Ich
niebywała prostota i bezpośredniość sprawia, że każdy powinien znaleźć w
nich coś dla siebie.

Choć nie zawsze znajduje to odzwierciedlenie w tekście, każdy wykład
kończył się zadedykowaniem zasługi pożytkowi wszystkich czujących istot,
sprawie pokoju na świecie oraz szczęściu wszystkich tych, którzy zjeżdżali
tu z całego świata po błogosławieństwo i nauki Karmapy.



D

PRAKTYKA CZENREZIKA I ROZWIJANIE BODHICITTY
Fragmenty wykładów wygłaszanych od lutego 2000 do lipca 2001

 
la praktykujących Dharmę istotą prawdziwej ścieżki jest drogocenna
bodhicitta – umysł, który szuka Przebudzenia dla dobra wszystkich

istot. Kiedy ze szczerą intencją pragniemy przynieść pożytek wszystkim
istotom, jest to wzbudzenie w sobie bodhicitty. Inteligencja i wiedza
pozwalają nam odnaleźć ją we własnym umyśle.

Pomocne w tym procesie jest zdanie się na Jidama – bóstwo medytacyjne,
jakim jest Czenrezik. Dlaczego? Szlachetny Czenrezik jest mistrzem
współczucia – uosobieniem współczucia wszystkich Buddów wszystkich
czasów i wszystkich kierunków. Natchnieni doskonałością jego bodhicitty,
możemy wejść na prawdziwą ścieżkę dzięki powtarzaniu sześciosylabowej
mantry Czenrezika, która ucieleśnia współczucie. Praktyka taka przynosi
dwojakie pożytki – dzięki niej sami osiągniemy pełne Przebudzenie, a także
będziemy mogli pomóc w tym innym. Oto ścieżka bodhicitty, którą Budda
wyłożył szczegółowo w sutrach.

Mówi się o dwóch aspektach bodhicitty: ostatecznym i relatywnym.
Bodhicitta ostateczna jest zrozumieniem, że wszystkie zjawiska, choć się
ukazują, są puste – stanowiąc nierozdzielność przejawiania się i pustki.
Bodhicitta względna – to praktyka, która polega na uprzytomnieniu sobie,
czym jest prawe postępowanie, i angażowaniu się w nie. Aby dojrzał owoc
takich działań, udzielam przekazu krótkiej praktyki Czenrezika. Wykonując
tę medytację, przynosimy pożytek samym sobie, doprowadzając do
doskonałości przymioty prawdziwej natury umysłu, oraz innym istotom –
obdarzając je czystą miłością i owocami naszych prawych czynów.

W jaki sposób pogłębia się bodhicittę? Należy uświadomić sobie, że
jesteśmy jednostkami, które dzielą ten świat z niezliczonymi czującymi
istotami, których większości nawet nie widzimy. Praktykujemy po to, by
wszystkie one mogły wejść na ścieżkę prowadzącą do niezrównanego



Przebudzenia, do doskonałego stanu Buddy. Tę praktykę dedykujemy
urzeczywistnieniu prawdziwej – od zawsze czystej – natury umysłu, dzięki
czemu będziemy mogli doprowadzić wszystkie istoty do Przebudzenia w
bezmiarze pierwotnej czystości. A w kategoriach pożytków doczesnych
dedykujemy ją długiemu życiu i dobremu zdrowiu wszystkich istot. To
tylko kilka z wielu racji przemawiających za praktyką Czenrezika.

Spójrzcie na mnie: jestem młodym człowiekiem, który analizuje nauki
mahajany, przemyśliwuje je i medytuje nad nimi. Z własnego
doświadczenia znam korzyści płynące z recytacji mantry Czenrezika.
Dokładnie tak samo każdy może zanosić doń prośby i modlitwy,
niezależnie od tego, czy wkroczył na ścieżkę mahajany czy nie, czy przyjął
święcenia zakonne, czy też pozostaje człowiekiem świeckim. I medytować,
korzystając z otrzymanych ustnych pouczeń. Pożytki z takiej praktyki nie są
ani większe dla jednych, ani mniejsze dla innych, ale równe dla wszystkich.

Nie wystarczy wierzyć w skuteczność praktyki. Nasz nauczyciel Budda
Siakjamuni mówił, że jego nauki należy dokładnie badać, poddawać
szczegółowej analizie, aby wyzbyć się wszelkich wątpliwości i nabrać
niewzruszonej pewności. Samo recytowanie czy śpiewanie mantry nie
przyniesie urzeczywistnienia. Warto więc rozmyślać o pożytkach i
niepojętych przymiotach głębokich, obszernych nauk Buddy oraz traktatów,
jakimi opatrzyli je wielcy uczeni i mistrzowie.

Drogocenna bodhicitta nie jest jakąś stereotypową nauką mahajany: to
podstawa tak samsary, jak i nirwany. Jest jak słońce, które rozprasza mrok
dwóch zaciemnień, i jak księżyc, który koi dręczący żar samsary. Bodhicitta
nie mieszka w księgach; praktykowali ją i uważali za najważniejszą dawni
uczeni i potężni mistrzowie. To ona czyni nas buddystami. Dla
praktykujących mahajanę jest niezbędna jak oczy i fundamentalna niczym
ziemia, po której stąpamy. Wszyscy wielcy mistrzowie szli ścieżką
bodhicitty – aż do jej końca.



Bodhicitta stanowi fundament tego życia i trwałego szczęścia. Jest
niezrównaną ścieżką, ścieżką do Przebudzenia, które przynosi całkowitą
wolność od wszelkich zgryzot. Do pełnego Przebudzenia zbliżamy się
dzięki zręcznym metodom i za ich sprawą osiągamy poziom, na którym
znikają wszelkie wady i przejawiają się wszystkie dobre właściwości.

 
* * *
We współczesnym świecie jest wiele bólu i krzywd. Dlaczego? Ponieważ w
sercach ludzi brakuje zacnych, dobrych pobudek. Jeżeli nie obudzimy w
sobie szczerej motywacji, możemy zbłądzić na złą ścieżkę. Powodowani
zazdrością czy pragnieniem bycia najlepszym, folgujemy negatywnym
myślom, które popychają nas do ranienia innych. W ten sposób rodzą się
wszelkie waśnie. Aby położyć temu kres, modlę się, by cały świat
przenikało światło pokoju i szczęścia oraz słodki aromat bezgranicznego
spokoju.

 
* * *
Praktykując dwa rodzaje bodhicitty, rozumiemy, że nie jest ona wyłącznie
czymś, co rozwijamy i do czego dążymy. W tradycji mahajany najwyższą
bodhicittę nazywa się również naszą naturą Buddy czy też wszechobecną
przestrzenią wszystkich zjawisk. Kiedy tkwimy w pułapce świata samsary,
bodhicitta – owa bezkresna przestrzeń, serce Zwycięzców – jest przed nami
ukryta, zamglona. Zaślepieni, dajemy się nieść nawykowym skłonnościom,
zrodzonym z naszych własnych zaciemnień. Bodhicitta, niczym
przesłonięte chmurami słońce, jest obecna, lecz spowijają ją grube oraz
subtelne zaciemnienia. Do urzeczywistnienia jej ostatecznej natury trzeba
mądrości i pilności.

Praktykując bodhicittę wielkiego pożytku, pracujemy na poziomie
wewnętrznym – z umysłem, oraz na poziomie zewnętrznym – ze sposobem
postępowania. Daje to dwojaki owoc: po pierwsze sami przekroczymy



samsarę, po drugie będziemy przynosić pożytek niezliczonym jak atomy
kosmosu istotom we wszystkich światach, wyprowadzając je z cierpień
samsary ku radowaniu się doskonałą mądrością. Warto się o to modlić,
bowiem w takich modlitwach kryje się potężna moc i wielkie
błogosławieństwo. I, jestem przekonany, spełniają się one.



Z

JAK ODNALEŹĆ SPOKÓJ
1 lutego 2000

 
ebrało się tu dziś wielu Tybetańczyków z Dharamsali i innych miejsc
oraz uczniów ze Wschodu i Zachodu. Przez całe lata miałem nadzieję,

że uda mi się z wami spotkać, ale gdy byłem w Tybecie, nie mogłem
wyjeżdżać za granicę, bardzo więc się cieszę, że tu jesteście, i z całego
serca dziękuję wam za przybycie.

Dawniej dyscypliny tybetańskiej wiedzy i tradycja duchowa były bardzo
bogate i w niczym nie ustępowaliśmy innym krajom. Ale od ponad
czterdziestu lat Tybetańczyków dotykają nieszczęścia i tragedie. Nasza
spuścizna duchowa i różne gałęzie wiedzy podupadły. Wkładamy wszystkie
siły w zachowanie ich przy życiu. Musimy studiować nauki, ale to nie
wszystko. Powinniśmy wzbudzić w sobie szczerą intencję, czyste serce.

Nasz naród przeżywał szczęśliwie i trudne lata. Dziś trzeba nam
wytrwałości i wielkiej odwagi. Nauki Dharmy – tak rozległe, że możemy
nazywać je bezgranicznymi – są wyjątkowym dziedzictwem Tybetu. O ich
wartości stanowi prawda ksiąg i słuszność rozumowania.

W tym świecie zdarzają się pokój i szczęście – zaznawać ich może
również Tybet. Powinniśmy zdawać sobie sprawę, że nie tylko my sami, ale
i inni pragną dla siebie radości. Wiele problemów naszego świata bierze się
stąd, że ludzie nie robią tego, co zaprowadziłoby ich na ścieżkę pożytku i
szczęścia. Jeżeli przez cały dzień, od chwili otwarcia oczu po ułożenie się
do snu, będziemy uprzejmi i uśmiechnięci, dobrzy i mili dla ludzi, to
zaśniemy z lekkim sercem. Z drugiej strony, jeśli dzień upłynie nam na
swarach i kłótniach, to nawet jeśli wyjdziemy z nich zwycięsko, wieczorem
pojawi się niepokój i żal.

Bezcennego, czystego serca nie znajdziemy w aptece. Nie da się go
przeszczepić ani uzdrowić lekami. Nie zdołamy go kupić w żadnej
metropolii nawet za największą fortunę. Jak więc je znaleźć? W szczerym



pragnieniu, które sprawi, że poddamy umysł dyscyplinie. Kiedy wzbudzimy
w sobie taką motywację, przyniesiemy pożytek sobie i innym, nadając
naszemu życiu sens. Oby znalazł go każdy z nas dzięki czystej, niesłabnącej
motywacji i wielkiej odwadze, która nie poddaje się rozpaczy.



J

ZNACZENIE TRADYCYJNEJ KULTURY
3 lutego 2000

 
ak doskonale wiemy, żyjąc w tym świecie potrzebujemy różnych gałęzi
wiedzy i rozmaitych przymiotów. Pośród nich są tradycje ojczystego

kraju i dobre, szczere pobudki, które należy chronić i pielęgnować. Nie
możemy dopuścić – to sprawa najwyższej wagi – by rodzime obyczaje,
sztuki i nauki zaczęły podupadać. W Tybecie, na przykład, stanowiący
większość mieszkańców chłopi i koczownicy przez wieki kultywowali i
przekazywali z pokolenia na pokolenie rozmaite tradycje i zwyczaje.
Należy studiować i pielęgnować to dziedzictwo rodzimej kultury, by
zachować przy życiu jej ducha i praktyki. Każda narodowa tradycja jest
unikalnym skarbem z własnym językiem, kulturą, a nawet specyficznym
poczuciem humoru.

Pielęgnując odrębne tradycje, nie powinniśmy zapominać, że wszyscy
jesteśmy ludźmi i że żyjemy na jednej planecie. Pochodzimy z wielu
państw, wywodzimy się z odrębnych narodów, mówimy różnymi językami,
ale jako istoty ludzkie wszyscy jesteśmy tacy sami. Możemy być wysocy
albo niscy, doświadczać tych czy innych uczuć, lecz przyczyny i warunki,
które czynią nas ludźmi, są takie same.



Ż

ROZMOWA Z CUDZOZIEMCAMI STUDIUJĄCYMI W DHARAMSALI
23 lutego 2000

 
ywię ogromny szacunek dla wszystkich istot, żyjących na tej planecie.
Szczególne miejsce w moim sercu zajmują młodzi uczniowie, bardzo

się więc cieszę, że mogę was widzieć. Przypomnieliście mi o moich
własnych podróżach i różnych szkołach. Wszyscy jesteście doskonale
wykształceni, specjalizujecie się w rozmaitych dziedzinach i dyscyplinach
naukowych. Ja jestem zwykłym uchodźcą z Tybetu. Nie mam żadnych
szczególnych zalet ani wykształcenia, które mogłoby równać się z waszym.
Jeśli jednak chcielibyście zadać mi jakieś pytanie, to bardzo proszę.

 
* * *
Pytanie: Czy w naszych czasach mógłby się pojawić mistrz taki, jak
Milarepa?

Odpowiedź: Przez osiem lat mieszkałem w środkowym Tybecie i
studiowałem nauki Buddy w ujęciu tradycji kagju. Nauki te mówią między
innymi o Milarepie, którego sława przenika wszystkie światy niczym ryk
letniego grzmotu. Mistrzowie, którzy osiągnęli taką głębię
Urzeczywistnienia, zdarzają się niezwykle rzadko. Trudno nawet o takich,
co osiągnęli jakiekolwiek urzeczywistnienie i doświadczenie, mogące
przynosić pożytek choćby im samym. Zapewne bardzo niewielu lamów
uzyskało rezultaty porównywalne z urzeczywistnieniem Milarepy w
jednym życiu i jednym ciele. Czasami słyszy się o „drugim Milarepie”,
„trzecim Milarepie” i tak dalej, ale wątpię, by któryś z nich żył o
pokrzywach. Podejrzewam, że wszyscy inni jedli zupę z kluskami.

Sądzę, że dziś trudno byłoby o kogoś takiego jak Milarepa, niemniej
praktykujący mogą rozwinąć część jego przymiotów – na przykład



wiedzieć, jak porzucić to, co należy porzucić, i urzeczywistnić to, co jest do
urzeczywistnienia.

 
* * *
Pytanie: Milarepa porzucił wszystko, żeby praktykować. Czy my też
musimy to zrobić?

Odpowiedź: Ogólnie rzecz biorąc, kiedy mówi się o prawdziwej
Dharmie, daje się przykład wyświęconej Sanghi zakonnej, czyli tych,
którzy opuszczają domy i wyrzekają się światowego życia. Mówi się też o
świeckich praktykujących, mających rodziny i wychowujących dzieci,
takich jak indyjski król Indrabodhi czy Marpa Tłumacz ze szkoły karma
kamtsang. Wszyscy oni potrafili przejść ścieżkę tajemnej mantrajany, która
wyrasta z tradycji mahajany. Surowa praktyka Milarepy, żywienie się
pokrzywami i noszenie wyłącznie skrawka bawełny, nie jest jedyną drogą
do Przebudzenia. Król Dharmy, Indrabodhi i jemu podobni prowadzili
zwykłe życie. Tytuł „króla” może robić wrażenie, ale nie stawia kogoś
ponad samsarą. Wszyscy ci wielcy mistrzowie prowadzili światowe życie
świeckich ludzi – a zatem można iść ścieżką Przebudzenia w taki sposób.

Milarepa osiągnął Oświecenie jako żebrak, a Indrabodhi jako król.
Dowodzi to, że należy stosować odpowiednie metody – takie, które mogą
nas okiełznać. Pewien wielki indyjski mistrz osiągnął Urzeczywistnienie,
przejrzawszy prawdziwą naturę opuchlizny na szyi. Wszystko zależy więc
od znalezienia właściwej ścieżki.

 
* * *
Pytanie: W jaki sposób samotna medytacja, praktykowana na odosobnieniu
służy wszystkim czującym istotom?

Odpowiedź: Niektórzy ludzie nazywają „praktykowaniem” siedzenie w
jaskini lub jakimś zamkniętym pomieszczeniu i powtarzanie mantr lub
modlitw bez zrozumienia ich znaczenia. To nie jest prawdziwa praktyka.



Istotą tradycji buddyjskiej jest przynoszenie pożytku wszystkim czującym
istotom. Temu też służy – poprzez rozwijanie bodhicitty – pozostawanie w
odosobnieniu. Praktykuje się umysłem. W „Przewodniku po ścieżce
Bodhisattwy” czytamy, że cała karma i wszystkie czyny czujących istot
biorą się przede wszystkim z umysłu. Jeśli na przykład należy coś
przestawić, a w naszym umyśle nie powstanie myśl „przesunę to”, to ręce
się nie poruszą.

Na tej samej zasadzie do zamknięcia się na odosobnieniu powinna
skłaniać nas potęga myśli: „Chcę pracować dla pożytku wszystkich istot”.
Oddalamy się od zgiełku życia po to, by ustabilizować, wzmocnić naszą
bodhicittę. Nie idzie nam o opychanie się ofiarami i spanie podczas
medytacji. Są ludzie, którzy traktują odosobnienie jak zameldowanie w
hotelu lub zamknięcie w sypialni. Kieruje nimi wygodnictwo i upodobanie
do bycia obsługiwanym. Takie odosobnienie nie przyniesie rezultatów. W
tradycji mantrajany odosobnienie związane jest z wewnętrzną praktyką
osiemdziesięciu czterech tysięcy kanałów i wiatrów subtelnych energii w
ciele. Po trzech latach udanego odosobnienia powinny one zostać
oczyszczone, a nasz umysł winien stopić się z umysłem Jidama.

Tybetańska filozofia środkowej ścieżki utrzymuje, że najważniejszy jest
umysł i że jego natura jest pusta. Odosobnienie ma pomagać w pracy z
umysłem, uwalniając nas od niezliczonych rozterek codziennego życia i
ułatwiając wkroczenie na ścieżkę Przebudzenia. Z reguły mówi się, że
osiągnięcie pełnego Oświecenia wymaga gromadzenia zasługi przez trzy
niezmierzone eony. W tradycji mantrajany jest inaczej, o czym najlepiej
świadczy klasyczny przykład Milarepy i owocu jego odosobnień.
Odosobnienie daje szansę pogłębienia praktyki, a co za tym idzie
zręczniejszego i skuteczniejszego pomagania innym.

 
* * *
Pytanie: Jak należy rozumieć relację między nauczycielem i uczniem?



Odpowiedź: W buddyzmie mamy różne ścieżki, a więc i odmienne
spojrzenia na tę kwestię. Na ścieżce hinajany nauczyciel jest duchowym
przyjacielem, kaljanamitrą, który przyjął Schronienie i przestrzega
któregokolwiek z siedmiu rodzajów ślubowań. Takiego nauczyciela traktuje
się jako szczególnego przyjaciela, udzielającego uczniowi nauk. W
mahajanie właściwości duchowego nauczyciela są takie, jak opisuje na
przykład „Przewodnik po ścieżce Bodhisattwy”:

 
„Jest oddany ślubowaniom mahajany
I nie porzuci najwyższej bodhicitty
Nawet za cenę życia”.
 
Tacy nauczyciele okazują ogromne zainteresowanie – można nawet rzec:

rozkoszują się – ślubowaniami mahajany i są gotowi zaryzykować życie dla
niezrównanej, doskonałej bodhicitty.

W tradycji wadżrajany nauczyciel, który osiągnął urzeczywistnienie,
udziela ustnych pouczeń i inicjacji odpowiedniemu uczniowi, który sam
staje się nauczycielem i przekazuje nauki następnemu pokoleniu. W ten
sposób prawdziwi lamowie przekazywali ustne pouczenia, komentarze,
teksty i objaśnienia tajemnych i najbardziej tajemnych poziomów.

 
* * *
Pytanie: Czy musimy przypisać się do jednej tradycji, czy też możemy
korzystać ze wszystkich, biorąc z jednej to, a z innej co innego?

Odpowiedź: Na świecie jest wiele tradycji duchowych. Pięć tybetańskich
nazywa się zwyczajowo: wspaniałą sakjapą, njingmapą tajemnej
mantrajany, gelukpą tych z góry Ganden, kagjupą opiekunów istot i bonpo
niezmiennej natury. Każda odpowiada zainteresowaniom i poglądom swych
adeptów. To tak, jak z gustami kulinarnymi: ci, którzy lubią chleb, biorą



chleb, a ci, co wolą herbatę – herbatę. Na tej samej zasadzie studiujemy i
praktykujemy to, co budzi nasze zainteresowanie i oddanie.

„Przewodnik po ścieżce Bodhisattwy” powiada, że mnogość tradycji
duchowych sprawia, iż wiele istot może wkroczyć na ścieżkę, poszerzając
zasięg Dharmy. Gdyby istniała tylko jedna tradycja, jedni by ją lubili, a inni
nie. Bogactwo sprawia, że każdy może znaleźć coś dla siebie. Należy iść za
swymi skłonnościami. Gdyby zmusić do zjedzenia ostrej papryki kogoś, kto
jej nie jada, to poparzy sobie wargi i źle się poczuje. Jaki z tego pożytek?

Budda nauczał z myślą o pożytku i szczęściu wszystkich istot, a nie po to,
by narzucać ludziom praktykowanie określonej tradycji duchowej. Są tacy,
którzy przedkładają żółtą czapkę gelukpy nad czerwoną szkoły kagju.
Ludzie powinni robić to, czego pragną. Z czasem wyjaśni się, skąd wzięły
się ich ukryte skłonności. Innymi słowy, różne tradycje duchowe powstały
w odpowiedzi na nasze odmienne inklinacje i gusty.

Budda Siakjamuni powołał tradycję, którą nazywamy buddyzmem, by
przynosić pożytek i dawać szczęście wszystkim istotom. Nie wywierano
żadnej presji i nikogo nie zmuszano do praktyki. Jak z papryką, przymus
nie zdaje się na nic. Budda nie nauczał, żeby sprawiać przykrość, ale po to,
by każda istota mogła wzbogacić swe życie o spokój i szczęście. W naszym
świecie przywiązuje się wielką wagę do niezależności, pokoju i szczęścia.
Tradycje duchowe korzystają z wolności, a my mamy swobodę wybierania
tego, co jest nam bliskie. Mnogość tradycji sprawia, że nauki buddyjskie
mogą rosnąć i bujnie krzewić się dla dobra świata.



C

OCEANY CIERPIENIA
6 kwietnia 2000

 
ierpienie sprawia często, że płaczemy. Nasze łzy są słone i niezbyt
smaczne. Oceany, jak wiemy, też są słone, a ludzie żyją i pracują na

stałym lądzie, który służy im znaczniej lepiej. Jeśli spojrzymy na Ziemię,
przekonamy się, że słone oceany są większe od naszych kontynentów.
Dokładnie tak samo, istoty zaznają więcej bólu niż szczęścia. Może to
dziecinne, ale myślę, że cztery wielkie oceany naszej planety są jak cztery
fundamentalne cierpienia czujących istot: narodziny, starość, choroba i
śmierć. Każda istota pragnie szczęścia i nie chce cierpieć. Jak owo
szczęście osiągnąć? Praktykując Dharmę w całym jej bogactwie –
medytacje na Jidama i naturę umysłu, recytacje mantr i rozwijanie
bodhicitty. Pogłębianie wiary i oddania jest krokiem do prawdziwej
praktyki Dharmy. Jeżeli będą one silne i szczere, osiągniemy w końcu
Przebudzenie, stan Buddy. Czego wam wszystkim serdecznie życzę.



N

DO PRAKTYKI POTRZEBUJEMY INNYCH
19 kwietnia 2000

 
asze zadanie polega na wprowadzeniu wszystkich czujących istot,
które zamieszkują całą przestrzeń i były nam kiedyś troskliwymi

matkami, na drogę do szczęścia i wolności od cierpień. Na Szlachetnych,
nazywanych Bodhisattwami, którzy uwolnili się od wszelkich zaciemnień
emocji i nieświadomości, spoczywa odpowiedzialność za chronienie istot
przed cierpieniem i prowadzenie ich do szczęścia.

W przeciwieństwie do Szlachetnych, zwykłe istoty wciąż spowite są
mrokiem zaciemnień emocji i nieświadomości, które sprawiają, że ich
umysły nie są w stanie wkroczyć w wolny od splamień świat czystych
zjawisk. Aby temu zaradzić, Budda zaczął swe nauki w Waranasi od
wyłożenia Czterech Szlachetnych Prawd. Potem udzielił nauk mahajany i
wadżrajany. Dzięki owym trzem zbiorom jego pouczeń wszystkie istoty
mogą wejść na ścieżkę oczyszczenia i Wyzwolenia. Jego aktywność
sprawiła, że możemy dziś słuchać Dharmy, która uczy altruistycznej
motywacji i działania dla dobra innych.

Czujące istoty ważne są z perspektywy zarówno Dharmy, jak i zwykłego
świata. Rozpatrując rzecz na poziomie światowym, weźmy przykład
przywódcy. Załóżmy, że jego poddanymi nie są ludzie, ale przedmioty,
choćby kamienie czy domy. Jeśli poprosi, żeby coś zrobiły, nawet nie
drgną, ponieważ nie posiadają umożliwiającej słyszenie świadomości.
Jeżeli nie ma ludzi, bycie przywódcą jest bez sensu – nikt nie usłyszy
poleceń i nie będzie komu przewodzić.

Z kolei w kategoriach Dharmy wszystkie istoty są na każdym etapie
wsparciem dla praktykujących jako przedmiot współczującej aktywności.
Budda Siakjamuni i Bodhisattwowie przebudzili się nie dla siebie samych,
lecz dla pożytku wszystkich czujących istot, które darzyli współczuciem.
Gdyby Buddowie i Bodhisattwowie robili to tylko dla siebie, nie mogliby



osiągnąć Oświecenia, które zawiera w sobie pracę dla innych. Tak więc
istoty są ogromnie ważne. Można wręcz powiedzieć, że Buddowie i czujące
istoty są dla nas równie łaskawi.



N

WSZECHPRZENIKAJĄCA NATURA BUDDY
23 kwietnia 2000

 
auki Buddy dzieli się na dwie główne kategorie. Są to: Dharma
tekstów i Dharma urzeczywistnienia. Jak powiedziano:

 
Pouczenia nauczyciela mają dwa aspekty:
Wiernie przedstawione teksty i urzeczywistnienie.
Nie pozostaje nic innego,
Jak chronić je, rozprawiać o nich i praktykować.
 
Jeżeli będziemy praktykować słuchanie, analizowanie i medytację, nauki

wyzwolą nas z głębokiego mroku cierpienia. Są one jak nigdy
niezachodzące słońce, którego świetliste promienie docierają do każdego
zakątka tego świata. Pośród osiemdziesięciu czterech tysięcy nauk Buddy
są też te z Tybetu, dowodzące jedności tradycji sutry i mantry. Owe nauki
przypominają pień o wielu gałęziach: liczni lamowie przekazują linie w
łonie różnych tradycji. Rozmaitość bierze się z odmiennych charakterów
uczniów i wielu rodzajów ich pomieszania. Ukazując, jak przeciąć iluzję
dualizmu, pouczenia te otwierają przed każdą czującą istotą możliwość
osiągnięcia prawdziwego władania nad potężną, głęboką bramą
osiemdziesięciu czterech tysięcy nauk. Są drogocenne, gdyż wyzwalają
pozapojęciową mądrość i amritę wszechprzenikającej pustki. Nauki te,
niczym drogocenny owoc w naszych dłoniach, rodzą dwa rodzaje mądrości:
tę, która wyraźnie postrzega każde z niezliczonych zjawisk, oraz tę, która
jasno widzi ich naturę.

Podążanie właściwą ścieżką wydaje owoc praktyki. Rezultat ten można
osiągnąć, ponieważ w strumieniu umysłu każdej czującej istoty jest natura
Buddy. Wedle czwartego wadżra-punktu „Niezrównanej ciągłości”
opiekuna Majtrei są po temu trzy powody:



 
Doskonała Kaja Buddy przenika wszystko,
Takość nie poddaje się rozróżnianiu,
Wszystkie czujące istoty mają potencjał:
A zatem zawsze posiadają naturę Buddy.
 
Pierwszy wers powiada, że Kaja, czyli esencja doskonałego Buddy, jest

wszechprzenikająca, a więc obecna także w strumieniu umysłu każdej
czującej istoty. Druga linijka mówi, że Takość jest niepodzielna, co
oznacza, że natura Buddy, jaką ma Budda, i natura Buddy, jaką mają
czujące istoty, są całkowicie nierozdzielne. Wreszcie, czujące istoty
posiadają potencjał w strumieniu umysłu, a więc mają naturę Buddy czy,
jak kto woli, są do niego podobne.

Choć pomieszanie i przypadkowe splamienia w najmniejszym stopniu nie
wpływają na naszą naturę Buddy, nieświadomość gromadzi się niczym
chmury i chwilowo przesłania blask jej słońca. Światło natury Buddy
rozbłyśnie, gdy rozproszymy chmury. A to dzieje się, gdy zaczynamy
rozwijać pozytywną motywację i, nie szczędząc wysiłków, praktykować
sedno ustnych pouczeń.

Aby wyzwolić wszystkie czujące istoty z cierpień samsary, musimy
najpierw sami uwolnić się od samsarycznego bytu. Osiągnąwszy to, nie
zbaczamy na niższą ścieżkę dbania tylko o siebie, lecz korzystając z
wszechwiedzy i wspaniałych przymiotów, owocu naszej praktyki,
dokonujemy niezliczonych czynów dla pożytku innych. Ta altruistyczna
motywacja jest szczególną cechą ścieżki mahajany.

W Tybecie, Krainie Śniegu, drogocenna Dharma Buddy była powszechna
niczym światło słońca. Nauki wadżrajany przekazywano w czterech
wielkich tradycjach, mających niezrównanych założycieli i mistrzów. W
tradycji kagju byli to Marpa, Milarepa i Gampopa; w gelukpie – Królowie
Trzech Światów, Tsongkhapa i jego dwaj główni uczniowie, w sakjapie –



Trzej Ojcowie Założyciele, magiczne manifestacje ciała, mowy i umysłu
Mandziuśriego, a w njingmapie – Siantarakszita, Guru Rinpocze i Trisong
Detsen. Wszyscy oni osiągnęli doskonałe Przebudzenie w przestrzeni
jednego smaku wszystkich zjawisk, najgłębszej naturze spontanicznej
obecności, wolnym od wszelkich wytworów Dharmadhatu. Ale z
perspektywy, z jakiej postrzegamy ich my, nieurzeczywistnieni uczniowie,
przejawiali się na wiele sposobów. Każdy z tych nauczycieli ma inną
postać, inny głos, inne imię. W taki też sposób wielcy mistrzowie
ukazywali to, co cudowne, magicznie powstałe, wymykające się opisowi i
myśli.

Nie tylko w Tybecie, lecz dla pożytku czujących istot na całym świecie,
wszyscy Buddowie i Bodhisattwowie emanują foremne Kaje, postacie,
które nauczają niewyczerpanej, niezrównanej Dharmy. Łagodny deszcz jej
metod i współczucia wprowadza czujące istoty na ścieżkę pokoju i
niestosowania przemocy.



W

SKĄD BIORĄ SIĘ PROBLEMY
8 września 2000

 
e współczesnym świecie jest wiele problemów i trudności, które
wywołują głównie duma, zazdrość i pragnienie bycia

najważniejszym. Skąd biorą się te uczucia? Z braku szczerych,
pozytywnych pobudek, troski o innych i wzajemnego szacunku. To one
doprowadzają do wielu nieszczęść i straszliwego rozlewu krwi czy to w
Tybecie, czy to w innych doświadczanych złożonymi problemami częściach
świata. Wszyscy jesteśmy tego świadkami. Są jednak i inne cierpienia,
niewidzialne. W miliardach wszechświatów istoty toną w bezbrzeżnym
oceanie samsarycznych cierpień, borykając się stale z udręką i bólem.
Skoro tak wielu czujących istot nawet nie widzimy, powinniśmy
medytować, myśląc o nich wszystkich z ogromnym współczuciem –
współczuciem, które nie jest skupione na nikim w szczególności. W ten
sposób praktykujemy nie tylko dla siebie, ale i dla dobra innych.

Wszędzie na świecie ludzie mówią, że są za pokojem i szczęściem, lecz
produkują broń i substancje, które wywołują konflikty i szkodzą. Dzień i
noc żołnierze nie odkładają karabinów. A na koniec okazuje się, że nie
wynika z tego nic dobrego. Głównym problemem jest brak szczerych
intencji. Bywa też, że mając dobre pobudki, realizujemy je opacznie,
zbaczając z właściwej ścieżki.

Nasz Nauczyciel, Wielki Współczujący, powiedział, że powinniśmy
praktykować nektar Dharmy, słuchając, analizując i medytując, a następnie
przekazywać swą wiedzę innym, wyjaśniając, prowadząc dysputy i pisząc.
Takie umiejętności nie zdarzają się często. Jednak każda zamieszkująca
przestrzeń czująca istota, niezależnie od tego, czy ma te zdolności czy nie,
posiada przyczynę pożytku i szczęścia, fundament pokoju i dostatku –
prawdziwą naturę swego umysłu.



Z tą myślą modlę się, aby wszystkie czujące istoty w całej przestrzeni
były wolne od fizycznych i psychicznych cierpień, jakie niosą konflikty i
wojny. Dedykuję temu każdą prawość wszystkich czasów – niech wszelkie
krzywdy znikną niczym rozpędzone wiatrem chmury.



N

ROZMOWA Z UCZNIAMI Z SAMJE LING W SZKOCJI
22 listopada 2000

 
aturą naszego bytu są narodziny, starość, choroba i śmierć. Z tych
czterech najistotniejsze jest doświadczenie śmierci. To, czy

osiągniemy pozytywny rezultat tego życia, czy też nadal będziemy
zmuszeni do błądzenia w kole samsary, zależy od naszej praktyki. Nauki
bardo mówią o jasnym świetle, które pojawia się tuż przed śmiercią. Jeżeli
jesteśmy wytrawnym medytującym i rozpoznamy je, możemy w jednej
chwili osiągnąć Oświecenie. Najczęściej jednak słabość praktyki sprawia,
że gdy widzimy owo światło, górę bierze pomieszanie i nie rozpoznajemy
go. I tak – znów zależnie od praktyki – jedni odradzają się w świecie ludzi,
a inni w świecie zwierząt i w pozostałych sferach.

Jako osoby praktykujące buddyzm, a zwłaszcza wadżrajanę,
otrzymaliśmy nauki o procesie umierania. Bardo Thydryl, „Wyzwolenie
przez słuchanie”, omawia wiele zjawisk, których doświadczymy w bardo.
Jeżeli pójdziemy ścieżką wadżrajany, będziemy mogli osiągnąć opisywane
w tym traktacie rezultaty.

Przesłanie „Bardo Thydryl” streścić można w kilku słowach: wszystko
zależy od tego, czy nasz umysł jest omamiony, czy też nie. Zjawy
doczesnego świata mamią, prawdziwa natura umysłu – nie. Ci, których
umysły tkwią w pułapce tego świata, są pogrążeni w nieświadomości.
Przypadkowe splamienia i moc podsycanej przez nie ułudy uniemożliwiają
urzeczywistnienie naszej natury – ostatecznej rzeczywistości jako takiej – i
popychają nas na powrót w odmęty cyklicznego bytu.

Prawdziwi lamowie nauczają o zjawach bardo. Jeśli w chwili ich
powstania zdołamy przypomnieć sobie pouczenia lamy i pomyślimy:
„Wszystkie one z natury są ułudą”, rozpoznamy najgłębszą naturę owych
zjawisk. To właśnie jest prawdziwym „Wyzwoleniem przez słuchanie”.

 



* * *
Pytanie: Wielu ludzi ma problemy. Chciałbym poprosić o prostą, praktyczną
radę, jak stawić czoło sytuacjom, które wydają się nas przerastać? Jak
radzić sobie z przytłaczającymi trudnościami?

Odpowiedź: Dla zwykłych ludzi naturą samsary jest cierpienie, stąd tyle
problemów i bólu. Ponieważ bierzemy je dosłownie, wydaje się nam, że
istnieją tak samo, jak się przejawiają. Uwięzieni w pułapce
powierzchowności, zaiste zasługujemy na współczucie. W codziennym
życiu, gdy przychodzi nam się mierzyć z poważnymi problemami,
zapominamy, że biorą się one przede wszystkim z naszej karmy, będąc
rezultatem pełnego dojrzewania naszych własnych czynów.

Kiedy coś uczynimy, konsekwencje mogą wydawać się nieodwołalne, nie
należy przecież poddawać się z myślą: „To wszystko karma”. Niezależnie
od tego, jakich problemów doświadczamy, musimy znaleźć sposób, żeby
się ich pozbyć. Jeżeli praktykujemy Dharmę, możemy się od nich uwolnić,
otrzymując amritę Dharmy od prawdziwego nauczyciela i ucząc się patrzeć
w prawdziwą naturę owych trudności. Jeśli jesteśmy zwykłymi ludźmi,
którzy zajmują się codzienną pracą, powinniśmy rozwiązywać nasze
problemy ciężko pracując i podejmując określone działania – przez cały
czas nie tracąc z oczu najgłębszej natury tego, co się nam jawi.

Od kłopotów może nas uwolnić wiele rzeczy, niemniej bodhicitta – która
zawiera miłującą dobroć i współczucie – jest lekarstwem niezrównanym.
Jeżeli ją praktykujemy, nie przygniecie nas nic. Trudne sytuacje będą nam
wręcz wsparciem, pomagając w praktyce Dharmy. Gdybyśmy nie
doświadczali żadnych problemów, trudno by nam było pamiętać o
praktykowaniu Dharmy. A jeśli nawet, nie przyniosłoby to nam
prawdziwych korzyści. Wykorzystując wszystkie trudności i cierpienia,
powinniśmy czynić z nich część ścieżki. Od tego, na ile się to nam uda,
zależy to, na ile rozwiniemy się dzięki praktyce.

 



* * *
Pytanie: Powodowany pomieszaniem, przysporzyłem innym wielu cierpień.
Zastanawiam się, czy można to uporządkować w tym życiu, czy też trzeba
czekać na następne. Czy praktykując mogę przekreślić to, czego się
dopuściłem?

Odpowiedź: Niektórzy, jak Dzietsyn Milarepa, słuchając nauk, analizując
je i koncentrując się na medytacji, potrafili w jednym ciele i życiu osiągnąć
poziom jedności z Wadżradharą. W dzisiejszych czasach, o ile nie jest się
kimś tak wybitnym, można praktykować słuchanie i analizowanie, jednak
powraca się do samsary i błądzi wciąż w jej kole. W tradycji mantrajany
powiada się, że Przebudzenie jest możliwe w ciągu siedmiu lub szesnastu
żywotów. Moc naszej praktyki z pewnością przyniesie więc kiedyś
rezultaty.

Do czasu osiągnięcia ostatecznej jedności, poziomu Wadżradhary, nasze
ciało, mowa i umysł będą związane z dwoma zaciemnieniami i ich
nawykowymi skłonnościami. Dopóki ich z siebie nie zrzucimy, dopóty
pojawiać się będą błędy, splamienia, niesprzyjające okoliczności i lęk.
Niemniej jednak praktyka słuchania i analizowania prawdziwej Dharmy
sprawia, że zaciemnienia stają się coraz słabsze i wreszcie znikają. Ich
ostateczne porzucenie jest poziomem stanu Buddy, wszechwiedzą.
Powinniśmy wkroczyć na tę ścieżkę mądrości. Dopóki jednak wszyscy nie
osiągniemy Przebudzenia, będziemy doświadczać cierpień i trudności.

 
* * *
Pytanie: Czy podział na samsarę i nirwanę sprowadza się do lęku, to znaczy
posiadania myśli i ego? Czy w nirwanie są jakiekolwiek kształty, smaki i
przyjemności?

Odpowiedź: Wszystko, co może się pojawić, jest wytworem umysłu.
Mówiąc o samsarze czy o poziomie wszechwiedzy, rozmawiamy o naszych
własnych iluzjach. Na poziomie ostatecznej rzeczywistości nie ma różnych



miar, skali właściwości samsary i nirwany. Wszystko, co należy do
rzeczywistości zjawisk, ma równą naturę. Dopóki tego nie
urzeczywistnimy, przedkładamy Wyzwolenie, które uważamy za
pozytywne, nad uznawaną za negatywną samsarę; samsara wydaje się nam
cierpieniem, Oświecenie – szczęśliwością. Na poziomie ostatecznej
rzeczywistości, w sferze doświadczenia Buddów, zarówno samsara, jak i
Wyzwolenie widziane są jako czysta kraina wielkiej szczęśliwości.

Niektórzy sądzą, że to, co nazywa się czystą krainą szczęśliwości, jest
samym szczęściem, w którym nie ma żadnych przyczyn cierpienia.
Najwyraźniej są w błędzie. To, co nazywamy czystą krainą szczęśliwości,
jest wolne od wszelkich cierpień oraz szczęśliwości. Wolne od wszystkich
przyczyn cierpienia i szczęścia, ponieważ z natury nie ma tam ułudy i iluzji.
Tak zwana szczęśliwość jest ułudą, a w czystej krainie nie istnieją
przyczyny iluzji, zwanej szczęściem. Nie ma nawet pojęć „cierpienie” i
„szczęśliwość”. Wielka czy też najwyższa szczęśliwość jest naturą umysłu,
pierwotną mądrością wielkiej szczęśliwości, czyli przestrzeni niedualnej
świadomości i pustki. Dlatego też powinniśmy zrozumieć, że tak samsara,
jak nirwana są iluzjami umysłu.



J

ŚCIEŻKA DO PEŁNEGO PRZEBUDZENIA
1 czerwca 2001

 
akie metody pozwalają na osiągnięcie pełnego Przebudzenia? Z
perspektywy najwyższego zrozumienia metodą jest przede wszystkim

pustka, a z perspektywy zręcznych środków – drogocenna bodhicitta. Tę
ścieżkę znajdujemy we wszystkich trzech „pojazdach”, zwanych „janami”.
W tradycji hinajany (małego pojazdu) możemy iść doskonałą ścieżką o
wielu wyjątkowych atrybutach, oczyszczając niedole samsary i pokonując
skłonność lgnięcia do istnienia „własnego ja”.

Jeżeli jednak spytamy, czy ścieżka hinajany ma przymioty pozwalające
na całkowite poskromienie własnego umysłu i doprowadzenie do
dojrzałości umysłów innych, odpowiedź brzmi – nie. Dlaczego?
Urzeczywistnienie, jakie osiąga się idąc tą drogą, nie może przezwyciężyć
wszystkich zaciemnień. Choć hinajana naucza medytacji nad naturą
umysłu, jej ścieżka nie prowadzi do trwałego szczęścia, ponieważ brakuje
tu wielkiego współczucia i miłującej dobroci bodhicitty, która obejmuje
wszystkie czujące istoty w całej przestrzeni.

Owa różnica sprawia, że niektórzy przedkładają mahajanę (wielki pojazd)
nad hinajanę, uznając ścieżkę małego pojazdu za niewartą praktykowania.
Ten pogląd jest zupełnie niewłaściwy. Nie ma żadnej różnicy między tymi
dwoma pojazdami; trwają one w wielkiej harmonii. Trzeba jednak rozumieć
ich szczególne właściwości. Dlaczego? Ludzie czują naturalną skłonność
do określonego sposobu praktykowania i powinni dobrze znać jego zalety,
aby mu się poświęcić. Nie znaczy to jednak, że mamy powziąć uprzedzenia
lub wdawać się w sprzeczki o systemy filozoficzne. Nasz mistrz Siakjamuni
nauczał, że możemy osiągnąć trwałe szczęście i że możemy pomóc
wszystkim czującym istotom – w tym sobie samym. Budda Siakjamuni
dzierżył linie wszystkich pojazdów. Nie ma miejsca na dysonanse w łonie
tradycji jednego nauczyciela. Każdy powinien sam dla siebie przekonać się



o specyficznych przymiotach hinajany i mahajany, a następnie z
szacunkiem je praktykować. Jeżeli przyjrzymy się Dharmie ze wszystkich
stron, zrozumiemy, że trzeba być wolnym od wszelkich uprzedzeń i
zachowywać czyste widzenie. Dotyczy to nie tylko tych dwóch nurtów
buddyzmu, ale wszystkich tradycji religijnych na świecie.

Niezależnie od tego, czy mówimy o aktywności Dharmy, samej Dharmie
czy światowej ścieżce – najważniejsza jest bodhicitta. Szczere pragnienie
pomagania innym stanowi część wielu systemów religijnych. Odtąd
powinniśmy więc robić wszystko co w naszej mocy, by zachować
doskonale czysty umysł oraz pomagać innym czystymi działaniami ciała i
mowy.



O

KIEDY POJAWIAJĄ SIĘ PRZESZKODY
8 lipca 2001

 
soby praktykujące Dharmę napotykają na trudności i doświadczają
różnych lęków. Mogą one wywołać wątpliwości i sprawić, że

zaczniemy zadawać sobie pytanie: „Dlaczego mnie to spotyka?”, a nawet
doprowadzić do porzucenia Dharmy. Należy jednak pamiętać, że
negatywne sytuacje stają na drodze wszystkich praktykujących, niezależnie
od tego, czy stanowią oni część klasztornej Sanghi, czy są świeckimi,
którzy przyjęli Schronienie w Trzech Klejnotach.

Dharma ma wielką wartość. Niezrównana, wprowadza nas i wszystkie
istoty, tak niepoliczalne jak nieskończona jest przestrzeń, na ścieżkę
bodhicitty, która wiedzie do pełnego Wyzwolenia. Skoro próbujemy
osiągnąć tak wielki cel, naturalnie muszą pojawić się problemy. Tak jest nie
tylko przy praktyce Dharmy. W żadnym przedsięwzięciu nie da się uniknąć
pewnych chwilowych trudności. Kiedy praktykujemy ścieżkę, która
prowadzi do trwałej, niezrównanej szczęśliwości, natykając się na
problemy, napotykamy jednocześnie ucieleśnianą przez nie prawdziwą
naturę. Innymi słowy, możliwość Wyzwolenia pojawia się w tej samej
chwili, co kłopot. Powinniśmy przy tym pamiętać, że nie praktykujemy
tylko dla siebie, ale dla pożytku niezliczonych istot we wszystkich
światach.

Negatywne duchy, które stwarzają trudności adeptom Dharmy, będą
ciskać przeszkody pod nogi tych, którzy idą ścieżką Oświecenia. Co chcą
przez to osiągnąć? Ich celem jest wymazanie z umysłu medytującego
pragnienia praktykowania i osiągnięcia Wyzwolenia. Rozumiejąc to, adept
powinien uzbroić się w pilność i robić wszystko co w jego mocy, by
praktykować Dharmę. Płyną z tego dwie korzyści. Po pierwsze, przeszkody
można powstrzymać, zanim się pojawią. Po drugie, nie marnujemy
dotychczasowych wysiłków i starań, podążając dalej ścieżką Przebudzenia.



Zdarzają się dziś praktykujący, którym wydaje się, że jeśli będą
intensywnie medytować, to osiągną wszystkie przymioty oraz wyjątkowe
atrybuty Dharmy, tyle że nie bardzo znają istotę poglądu, medytacji i
właściwego postępowania, jakich naucza ich własna tradycja. Mimo to są
przekonani, że wkrótce osiągną Oświecenie oraz wszystkie główne i
drugorzędne oznaki Buddy. Kiedy tak się nie dzieje, mówią: „Dharma jest
bezużyteczna. Nie działa. Ciężko praktykowałem, ale nie zdało się to na
nic”.

Rzeczywiście, prawdziwa Dharma obejmuje ścieżkę tajemnej mantry,
wadżrajanę, która jest bardzo szybka. Pośród jej ustnych pouczeń
znajdujemy i takie: „Jeżeli będziesz medytować właśnie teraz, osiągniesz
Przebudzenie właśnie teraz”. To nauki Buddy i jego następców. Jeśli jednak
w naszym umyśle nie ma siły i potencjału urzeczywistnienia tej szybkiej
ścieżki, mamy niewielką szansę na rychłe Wyzwolenie. Możliwość
osiągnięcia Wyzwolenia opiera się na tym, że Budda ukazał odpowiednią
ścieżkę, niemniej samo osiągnięcie zależy od nas. Jeśli więc nie włożymy w
praktykę całego serca, to otrzymamy nauki Dharmy, lecz nie
urzeczywistnimy ich. Jeżeli brak nam zdolności lub atrybutów niezbędnych
do osiągnięcia owocu praktyki w naszej tradycji, sięgamy po inną i – znów
nie osiągnąwszy rezultatu – uwłaczamy i jej, mówiąc, że się nie sprawdza.
Ten schemat jest rezultatem nieumiejętności odróżnienia tradycji religijnej
od jednostki, Nauk od naszego ograniczonego ego.

W buddyzmie „tradycją religijną” nazywamy praktykowanie poglądu,
filozofii umysłu. Wszystkie ścieżki tej tradycji związane są z umysłem.
Budda i niezrównani mistrzowie, którzy poszli w jego ślady, nauczali, że
kluczem jest okiełznanie umysłu. Wielu z nas studiowało najważniejsze
traktaty buddyzmu. (Trudno powiedzieć, jakie korzyści daje umysłowi
zgłębianie innych dyscyplin, takich jak na przykład nauki przyrodnicze.)
Jeśli otrzymujemy wyjaśnienia, jak wykonywać praktyki wstępne 1 , czy
bierzemy udział w inicjacji, może to przynieść pożytek umysłowi. Te



aktywności są sercem Dharmy i mają utrwalić w naszym umyśle nawykowe
skłonności do uzyskania prawdziwego szczęścia. Ale jeśli to nam nie
pomaga, to znaczy, że inicjacja nie spełniła najważniejszego celu,
sprowadzając się tylko do położenia wazy na naszej głowie i żmudnej pracy
lamów.

Przyjęcie inicjacji przynosi wiele korzyści, ale przede wszystkim chodzi
tu o ujrzenie prawdziwej natury umysłu. Ceremonia ma sens, o ile wyrabia
w nas pozytywne, nawykowe skłonności, na przykład doświadczenie
prawdziwej natury, które powinno zapaść nam w serce. Jeżeli tak się nie
dzieje, niezależnie od tego, ile traktatów przestudiujemy i ile otrzymamy
inicjacji, nie będą one zbyt użyteczne. Kluczem jest zespolenie z najgłębszą
naturą naszego własnego umysłu.

1. Praktyki wstępne składają się ze stu tysięcy powtórzeń: ślubowania Schronienia i
pobudzenia bodhicitty podczas składania pokłonów, mantry Wadżrasattwy, ofiarowania
mandali i guru jogi. Są one wstępem do bardziej zaawansowanych praktyk Jidama i
wglądu w naturę umysłu.



P

ŹRÓDŁO PROBLEMÓW
13 lipca 2001

 
owiedziano, że głównym źródłem problemów w praktykowaniu
Dharmy są czterej Marowie. Z doczesnej perspektywy Marowie to

okrutne istoty, które wyrządzają krzywdy i przeszkadzają nam w spełnianiu
dobrych intencji. Kiedyś, jeszcze w Tybecie, doświadczyłem czegoś na
kształt wizji tego, co nazywamy Marami – przerażających stworów, których
górna warga dotyka nieba, a dolna ziemi. W Tybecie z reguły opisuje się je
jako przerażające istoty, które pożerają ciała i piją krew. W naukach
Dharmy nie przedstawia się ich jednak w tak makabryczny sposób – tu
Marowie są tym, co przeszkadza praktykującemu w Przebudzeniu, czyli
osiągnięciu doskonałego Wyzwolenia.

Czterej Marowie to: emocjonalne splamienia (klesia), pięć zbiorów
(skandh), dzieci bogów (dewaputra) oraz Pan Śmierci (Jama). Marę
emocjonalnych splamień definiuje się zwykle jako trzy trucizny: otępienie,
pragnienie i niechęć. Mara zbiorów to pięć składowych naszej struktury
psychofizycznej: forma, odczucia, zdolność rozróżniania, zjawiska
mentalne i świadomość. Najogólniej, owe zbiory uznaje się za coś, co
przyciąga czy też sprowadza na nas cierpienie. Marę dzieci bogów
przedstawia się jako zmysłowe przyjemności, które odciągają nas od
najważniejszego celu życia. VIII Karmapa Mikjo Dordże uważa go za
odmianę pierwszego Mary. Tłumaczy, że tworzy on przeszkody w ten
sposób, iż najpierw pojawia się w nas pozytywna myśl, która, na skutek
czynników trzecich, nie prowadzi do niczego pożytecznego, potęgując
nieszczęścia. Mara Pana Śmierci jest przerażającą istotą, która zabiera nas
na drugą stronę świata – to jego spotykamy umierając, a więc często
nazywa się go strachem przed śmiercią. Czterej Marowie są tym, co
musimy porzucić wędrując ścieżką praktyki. Wszyscy należą do zjawisk



samsary i nirwany: biorą się z naszego konceptualizującego umysłu i
istnieją tylko w nim.

We współczesnym świecie zmieniają się języki, tradycje i obyczaje wielu
państw, także Tybetu. Skąd biorą się owe zmiany? Język, tradycja czy
obyczaj powstają z pojęć, które tworzymy w umysłach. Kiedy zmieniają się
pojęcia, zmienia się też to, co od nich zależy. Dlatego też tradycje sutry i
tantry powiadają, że najważniejszą rzeczą, którą należy porzucić, są pojęcia
w ogóle – a zwłaszcza te spokrewnione z czterema Marami. Początkujący
będą mieli problemy z odcięciem ich u korzenia. Niemniej jeśli otrzymamy
wskazówki od prawdziwego lamy i zastosujemy je w praktyce, z czasem się
z tym uporamy.

Mamy wiele sposobów, pozwalających na zwalczenie pierwszego Mary,
emocjonalnych splamień. Najlepszą metodą jest bodhicitta. Bodhicitta była
osobistą praktyką wszystkich dawnych wielkich uczonych i mistrzów
medytacji czy to śnieżnej krainy Tybetu, czy to szlachetnych Indii.
Rozumiejąc ją jako połączenie pustki i współczucia, mogli oni przynosić
pożytek czującym istotom. Ja również idę tą ścieżką. Dawni lamowie nie
stawali się niezrównanymi mistrzami tylko za sprawą praktyki; o
prawdziwości lub nieprawdzie pewnych nauk decydowali na podstawie
analizy i bezpośredniej, właściwej percepcji. Tajemna mantrajana, król
pojazdów i szybka ścieżka metody, dysponuje wieloma naukami, a
wszystkie one związane są z bodhicittą. Dlatego też zawsze powinniśmy ją
praktykować.



W

WIARA I PRAKTYKA
15 lipca 2001

 
ielu z nas, praktykujących Dharmę, marzy o zobaczeniu swego
specjalnego bóstwa, Jidama, na własne oczy i otrzymaniu jego

błogosławieństw. W tym celu, z nadzieją, że się nam powiedzie, gorliwie
odprawiamy rytuały, powtarzamy mantry i praktykujemy medytacje fazy
stwarzania i fazy doskonałości. Niemniej większość zwykłych
praktykujących ani nie widuje bóstw, ani nie osiąga wyjątkowych oznak.
Recytacja mantr oraz medytacje fazy stwarzania i fazy doskonałości są
ważnymi elementami praktyki Jidama. Mistrzowie starożytnych Indii – jak
uczony Asanga, który przez dwanaście lat medytował w odosobnieniu na
Majtreję – nie zważając na żadne trudności, praktykowali sadhany swych
bóstw z niebywałą pilnością.

Na zobaczenie Jidama pozwala przede wszystkim pełna głębokiej
ufności, wolna od sztuczności i błędów wiara, która jest ważniejsza od
setek lat gorliwej praktyki. Oprócz tej szczerej wiary musimy też mieć
świadomość, że wszystkie stany umysłu są puste w swej naturze. Jeżeli
pragniemy tylko wizji i błogosławieństwa naszego Jidama, nie osiągniemy
celu. Sama nadzieja to za mało.

Ogólnie rzecz biorąc, każdy z nas ma inne nawykowe skłonności,
odmienną karmę i historię wypowiadanych niegdyś modlitw i życzeń.
Wpływają też na nas liczne przyczyny i skutki, których spotkanie kształtuje
sytuację. Przede wszystkim trzeba nam jednak doskonale czystej wiary oraz
umysłu wolnego od chwytania i pojęć. Tylko w ten sposób możemy stanąć
oko w oko z Jidamem i uzyskać, to czego pragniemy.

Dlaczego bezpośrednie spotkanie z Jidamem i otrzymanie jego
błogosławieństw jest tak ważne? Jeżeli studiujemy księgi i pragniemy
zostać wielkim uczonym, mamy niezliczone nauki Buddy oraz traktaty i
komentarze, którymi je opatrzono. Wszystkie trzeba pilnie studiować, by



osiągnąć podstawowe zrozumienie ich znaczenia. Bardzo trudno jednak
wejść na głębsze, bardziej subtelne poziomy. Czy to przy praktyce, czy
studiach najważniejszy jest nasz własny umysł. Bez wielkiego
błogosławieństwa lub przebudzenia twórczej mocy dawnych nawykowych
skłonności będzie nam bardzo trudno urzeczywistnić pierwotną mądrość.

Szlachetny Majtreja powiada, że Bodhisattwowie różnych poziomów nie
są w stanie osiągnąć wszechwiedzy natychmiast, i zapewnia, że nie musimy
być mistrzami wszystkich pięciu tradycyjnych nauk buddyjskich, pośród
których są rozmaite kategorie związanej z umysłem nauki wewnętrznej. W
praktyce tajemnej mantrajany mówi się, że jej klasyfikacje trwają tak długo,
jak długo pojawia się coś w umyśle. Dopóki nie urzeczywistnimy
równoczesności pojęć i Wyzwolenia, póki nie zostaniemy pobłogosławieni
wiedzą, że poznanie natury jednego zjawiska wyzwala w nas znajomość
natury ich wszystkich, dopóty, z żywota na żywot, będziemy musieli
zgłębiać rozmaite aspekty nauk. Gdybyśmy próbowali zostać mistrzami
wszystkich pięciu nauk lub poznać wszelkie gałęzie wiedzy, nasze studia
trwałyby wiecznie. Dlatego też tak ważne jest urzeczywistnienie praktyki i
otrzymanie błogosławieństwa Jidama, które obudzi dawne, pozytywne
nawykowe skłonności i rozproszy spowijającą nasz umysł chmurę
wątpliwości.



P

PIEŚŃ MILAREPY
25-27 grudnia 2001

 
rzyjechaliście z różnych stron świata na Kagju Mynlam do Bodh Gai,
gdzie wszyscy Buddowie trzech czasów osiągają pełne Przebudzenie.

Dzięki autentyczności urzeczywistnienia i potędze tych Buddów zanoszone
tu szczere modlitwy, wzmocnione wspólnym udziałem wszystkich
zebranych, mają szczególną moc spełniania się.

Chciałbym dziś mówić o pieśni Milarepy zatytułowanej „Osiem ozdób
głębokiego znaczenia” i jej najważniejszych tezach 1 . Studiowanie i
analizowanie nauk pozwala na dyskutowanie o naturze umysłu i innych
ważnych zagadnieniach, ale to za mało. Oczywiście, w studiowaniu i
analizowaniu nie ma nic złego, ale jeśli ograniczymy się tylko do nich, nie
urzeczywistnimy natury umysłu. Do tego trzeba praktyki medytacji, dzięki
której Dharma stapia się z umysłem. Pieśń Milarepy opisuje w ośmiu
strofach całą buddyjską ścieżkę studiów i praktyki.

Pierwsza zwrotka mówi o poglądzie:
 
„Odcinanie założeń od wewnątrz –
Czyż to nie pogląd wolny od wszelkich skrajności?
Dołącz doń teksty i rozumowanie,
Aby go pięknie przystroić”.
 
Czym jest pogląd? Pogląd przecina się przez wszystko, co nakładamy na

rzeczywistość. Tybetański termin oznacza „patrzeć” lub „widzieć” i odnosi
się do widzenia okiem mądrości. Takie patrzenie przecina się przez
wszelkie nasze pojęcia, które przesłaniają jedność dwóch prawd: względnej
prawdy, dotyczącej zwykłego doświadczenia, i ostatecznej prawdy,
dotyczącej natury zjawisk.



Innymi słowy, pogląd uspokaja wszelkie pomieszane myśli, traktujące
zjawiska jako realne. Uwalnia nas od skrajności eternalizmu – wiary, że coś
istnieje trwale, oraz nihilizmu – założenia, że nie istnieje nic. Dlatego też
nazywa się go środkową ścieżką, a owo odcinanie dokonuje się od
wewnątrz, poprzez przekraczanie naszych ograniczonych myśli typu: „to
jest przedmiot materialny”, „to jest niematerialne”, „to nazywa się tak” albo
„to nowa nazwa”. Zjawiska naszego świata mogą wydawać się nam
naturalne i prawdziwe, ale w istocie przypisuje im to umysł, który tworzy
dla nich etykiety, nakładając na nie nazwy. Te werbalne znaki nie istnieją w
odniesieniu do zjawisk samych w sobie. Takie widzenie zjawisk – na
wskroś, po ich prawdziwą naturę – jest właśnie buddyjskim „poglądem”.

Skrajne poglądy często sprowadza się do eternalizmu i nihilizmu. Jedna
strona wierzy, że rzeczy istnieją trwale, druga, że nie istnieją w ogóle. Ktoś
sądzi na przykład, że Budda jest wieczny, co znaczyłoby, iż nie urodził się
ani nie umarł, albo że pisma buddyjskie nie zostały stworzone przez
konkretną osobę, nie mają zatem początku ani końca. W ten sposób
zakłada, że istnieje coś, co nie istnieje (czyli postuluje stałe, niezmienne
zjawiska). Klasyczną metaforą tego nieporozumienia jest rozkwitający na
niebie lotos. Druga skrajność to wiara, że nie istnieje nic. Tu zaprzecza się
działaniu przyczyny i skutku, karmie, oraz kwestionuje istnienie prawych i
szkodliwych czynów. Odwrotnie niż w przypadku pierwszym, błąd polega
na negowaniu istnienia tego, co istnieje na poziomie względnym. Możemy
na przykład dać się ponieść myśli, że zjawiska nie istnieją naprawdę. Skoro
stwarza je umysł, sądzimy, że są zupełnie niczym. Pogląd, który unicestwia
wszystko, świadczy o przywiązaniu do skrajnego nihilizmu. Ostatecznie
powinniśmy zrozumieć, że błędem jest przywiązanie do tego, co szkodliwe,
ale także – do tego, co prawe. Należy wykroczyć poza przywiązanie do
jakiejkolwiek skrajności, a nawet poza samo to pojęcie.

Mówiąc o stałości w odniesieniu do Buddy, mamy na myśli jego czyny i
aktywność, a nie jakiś prawdziwie istniejący, zewnętrzny byt. Dopóki z



samsary nie znikną wszystkie cierpiące istoty, trwać będzie, bezustannie,
aktywność Buddy, i właśnie ową nieprzerwaność nazywa się „trwałością”.
Nie znaczy to jednak, że jest w niej coś, co istnieje realnie. Na tej samej
zasadzie niektórzy biorą za stałe zjawisko nirwanę, niemniej i ona nie
istnieje realnie. Stałość to cecha, którą my przypisujemy zjawiskom – z ich
strony nie ma żadnego postulatu trwałości. Można zatem powiedzieć, że
Budda, nirwana i tak dalej są obecne, ale nie istnieją realnie.

Co więcej, zjawiska nie istnieją za sprawą swej „istoty” czy też „esencji”,
gdyż, jak wykazuje analiza, niczego takiego w nich nie ma. „Istnienie”
przypisuje konceptualizujący umysł, nie jest ono jednak rzeczywiste w
sposób ostateczny. Z tej perspektywy można by powiedzieć, że karma oraz
jej przyczyny i skutki nie istnieją. Dopóki jednak nie urzeczywistnimy
ostatecznej natury umysłu, póki nie osiągniemy tego najgłębszego
zrozumienia, dopóty funkcjonować będziemy w sferze prawdy względnej i
jej iluzji dualistycznej percepcji. A póki pojawia się podmiot i przedmiot,
jest też karma z jej szablonem przyczyny i skutku. Podlegamy jej, dopóki
nie urzeczywistnimy pustki. Mówiąc, że karma nie istnieje, popadamy
zatem w skrajność nihilizmu, ponieważ utrzymujemy, że nie istnieje coś, co
istnieje.

Urzeczywistnienie pustki obejmuje wszystkie zjawiska; owa
rzeczywistość, wolna od wytworów umysłu, nie jest oddzielona od
przyczyny i skutku karmy. Można powiedzieć, że na ostatecznym poziomie
urzeczywistnienia nie ma prawych i szkodliwych działań. Kiedy
przejrzymy naturę wszystkich zjawisk, negatywne działania naturalnie
ustaną, a prawe będą się spontanicznie spełniać. Jeśli jednak wcześniej
stwierdzimy, że zjawiska prawdy względnej, takie jak pozytywne i
szkodliwe działania, nie istnieją – popadniemy w nihilizm.

Sama znajomość właściwego poglądu nie wystarczy. Aby inni mogli go
doświadczyć, musimy znać pisma i argumentację, bez których nie
moglibyśmy nauczać. Bez wsparcia owej wiedzy trudno byłoby wierzyć w



nasze słowa, toteż Milarepa powiada, że teksty i rozumowanie zdobią
urzeczywistnienie.

 
„Rozpuszczanie myśli w Dharmakai –
Czyż to nie spontaniczna medytacja?
Dołącz do niej doświadczenie,
Aby ją pięknie przystroić”.
 
Medytację można rozumieć jako pracę z pojawiającymi się w umyśle

myślami. Dzięki osiągnięciu Urzeczywistnienia rozpoznaje się je jako
wyraz Dharmakai, naturalny przejaw najgłębszej natury umysłu. Pewność
prawdziwej natury myśli nazywa się „osiągnięciem poziomu naturalnego
powstawania”. Na tym pułapie nie ma żadnej różnicy między
pojawiającymi się myślami, ponieważ widzimy, że ich natura jest pusta i że
powstają jako Dharmakaja. Medytację można więc nazwać
urzeczywistnieniem Dharmakai Buddy.

Kiedy nachodzą nas rozmaite myśli, sądzimy, że to, co się pojawia, jest
rzeczywiste i namacalne. To tak, jakbyśmy nie widzieli wyraźnie, bo
patrzymy w lustro, które wymaga wyczyszczenia. Oczyszcza je pogląd.
Dobra medytacja wymaga właściwego poglądu, który nie może być cudzy.
Budda wykładał wiele poglądów i sposobów medytowania, niemniej w
ostatecznym rozrachunku prawdziwy pogląd jest najgłębszą naturą, która
wyłania się z naszego własnego umysłu. To właśnie wymaga
urzeczywistnienia, nic więcej. Bezpośrednie urzeczywistnienie poglądu nie
bierze się ze sztucznych idei – te mogą dać jedynie tak zwany „pogląd z
tekstów”. Natura umysłu – Dharmakaja czy Sugatagarbha („wrodzona
natura Buddy”) – swobodnie trwa. Trwa też pogląd utkany z założeń i oba
powstają razem. Owo współpowstawanie może prowadzić do pomieszania,
ale może też prowadzić do Wyzwolenia.



Jeśli nawet osiągnęliśmy jakieś urzeczywistnienie dzięki medytacji,
medytacja zachodzi w naszym umyśle i nie da się jej wyjaśnić innym. Co
potrafimy przekazać? Możemy powiedzieć: „Praktykowałem medytację i
pojawiło się takie doświadczenie”. Mówimy zatem o doświadczeniu, które
w ten sposób staje się ozdobą naszej praktyki.

 
„Oczyszczenie sześciu świadomości zmysłów –
Czyż to nie postępowanie równego smaku?
Dołącz doń odpowiedni czas
Aby je pięknie ustroić”.
 
Dualistyczna percepcja obejmuje przedmiot któregoś z pięciu zmysłów

(lub sześciu, jeśli wliczamy umysł) oraz podmiot, jedną ze świadomości,
których definicja zależy od systemu pouczeń. Niezależnie od tego, jak się je
tłumaczy, dopóki nasze doświadczenie obejmuje postrzegany przedmiot i
postrzegający podmiot, dopóty tkwimy w pułapce dualizmu. Musimy
sprowadzić wszystkie te doświadczenia do jednego – równego smaku. Na
przykład są rzeczy słodkie i słone. Pragnąc słodkich, podsycamy
przywiązanie, a odrzucając słone – niechęć, wyświadczając w ten sposób
przysługę nieświadomości. W Tybecie, z braku innych produktów, wiele
osób jadło mięso. Wyrzeczenie się go oznaczałoby głód, zatem na poziomie
relatywnym dopuszczano jedzenie mięsa. Ponadto nauki tajemnej
mantrajany powiadają, że można jeść wszystko, co zostało
pobłogosławione. Niezależnie od tego, czy jemy mięso czy też nie, idzie
przede wszystkim o równy smak. Nie powinniśmy przedkładać jednych
produktów nad inne, lecz traktować je jednakowo.

Podobnie jak ze smakami, kiedy urzeczywistnimy naturę Dharmadhatu,
zrozumiemy, że szczęście i cierpienie nie mają wrodzonego bytu. Jeżeli
doświadczamy szczęścia, jego obecność może stać się podstawą
urzeczywistnienia natury umysłu, nierozdzielności promiennej



przejrzystości i pustki. Jeśli doświadczamy cierpienia, staje się ono
podstawą praktyki Dharmy i zostaje wykorzystane do odcięcia założeń i
pojęć. W rzeczy samej, cierpienie zniknie, jeśli wykorzystamy je do
ćwiczenia umysłu. W ten właśnie sposób możemy doświadczyć równego
smaku wszystkich zjawisk.

Khenpo Tsultrim opowiedział mi anegdotę o wielkim mistrzu Gendynie
Ciephelu, który praktykował na odosobnieniu. Pewnego dnia szło mu
bardzo dobrze i kiedy pojawiło się doświadczenie pustki, przypadkiem
wyciągnął rękę i dotknął dłonią skały, zostawiając w niej odcisk. „Zrobię
jeszcze jeden, lepszy”, pomyślał, przyciskając dłoń do kamienia. Tym
razem nie tylko nic nie zwojował, ale otarł sobie skórę. I tak jest z nami
wszystkimi. Gdy pojawia się głębokie doświadczenie pustki lub osiągamy
pierwszy poziom wglądu Bodhisattwy, powinniśmy być wolni od
chwytliwości i przywiązania. Czy uzyskujemy siddhi Jidama, czy po prostu
wykonujemy codzienną praktykę, nie mając żadnych wizji bóstwa, musimy
pamiętać, że owe doświadczenia – jak iluzja lub sen – pozbawione są
prawdziwego bytu.

Kiedy praktykujemy Dharmę, czy to na poziomie początkowym czy
zaawansowanym, najpierw powinniśmy wzbudzić w sobie bodhicittę,
ponieważ robimy to dla pożytku wszystkich czujących istot. Budzimy w
sobie miłość i współczucie dla dobra zarówno nas samych, jak i innych.
Przyjmując Schronienie, należy uwolnić się od wszelkiego lgnięcia.
Wizualizując Jidama w ramach głównej części praktyki, powinniśmy być
świadomi, że jego obraz nie istnieje naprawdę. Jeżeli uda nam się nie lgnąć
do utrwalania, praktyka przyniesie rezultaty. W przeciwnym razie,
niezależnie od naszych błagań oraz modlitw o błogosławieństwa i siddhi,
nie wydarzy się nic. Przez cały czas musimy zatem utrzymywać pogląd,
który jest wolny od przywiązania.

 
„Doświadczenie szczęśliwości i pustki –



Czyż to nie instrukcje linii słuchania?
Dołącz do nich cztery inicjacje,
Aby je pięknie ustroić”.
 
Dzięki ustnym pouczeniom lamy możemy zobaczyć zjawiska takimi,

jakimi faktycznie są, oraz doświadczyć szczęśliwości i pustki. Kiedy
zobaczymy naturę umysłu, nauki te pozwalają nam pozostać w jej pustej,
wolnej od sztuczności przestrzeni. Wyjaśnienia, które mogą przynieść
urzeczywistnienie natury umysłu, nazywa się „ustnymi instrukcjami do
odwagi wytrwania”. Owa odwaga do wytrwania powstaje w umyśle ucznia,
gdy lama udziela mu kluczowych objaśnień. Kiedy uczeń je praktykuje, w
strumieniu jego umysłu pojawia się doświadczenie medytacyjne.
Powinniśmy otrzymać takie właśnie ustne instrukcje.

Ustne pouczenia są więc wspaniałe same w sobie, lecz by uczynić je
jeszcze lepszymi, dodaje się ozdobę czterech inicjacji. Osoba elegancka i
atrakcyjna szuka czegoś jeszcze, by podkreślić swoją urodę – w tym
kontekście takim klejnotem, który pogłębia pouczenia i potęguje nasze
zaufanie, są cztery inicjacje: wazy, tajemna, mądrości-zrozumienia oraz
drogocennego słowa.

 
„Wyraźnie pojawiająca się pustka –
Czyż to nie etapy poziomów i ścieżek?
Dołącz do nich znaki ścieżki,
Aby je pięknie ustroić”.
 
Czym są poziomy i ścieżki Bodhisattwy? Rozpoczynając praktykę

buddyjską, studiujemy i analizujemy, dzięki czemu zaczynamy rozumieć
pogląd pustki. Przyglądając się zjawiskom, zadajemy sobie pytanie: „Jaka
jest ich natura?”, i dochodzimy do wniosku, że są one z natury puste. Z
owym zrozumieniem, czyli poglądem, spoczywamy w medytacji, która



rodzi doświadczenie szczęśliwości i pustki. Może się również zdarzyć, że
przyniesie doświadczenie promiennej przejrzystości i towarzyszącą mu
rozkosz, z której powstają wizje Jidamów. Za sprawą medytacji na
kolejnych poziomach i ścieżkach bledną pojęcia i pojawia się gra mądrości.
W ten sposób przechodzimy etapy i ścieżki, coraz bardziej odsłaniając
mądrość. Postępy uzależnione są od doświadczenia pustki, które pozwala
na pokonywanie kolejnych szczebli.

Praktyka poziomów i ścieżek ma ozdobę, gdyż samo ich pokonanie to za
mało – musimy ukazać znaki urzeczywistnienia, by mogli je poznać i
doświadczyć ich inni. Na pierwszym poziomie Bodhisattwy, na przykład, w
jednej chwili możemy emanować niezliczonych Buddów i czynić cuda.
Krótko mówiąc, dzięki praktyce medytacji rozwijamy przymioty, a kiedy je
ukazujemy, stają się one ozdobą poziomów i ścieżek.

 
„Zatrzymanie pojęciowego umysłu –
Czyż to nie Oświecenie w jednym żywocie?
Dołącz do niego cztery Kaje,
Aby je pięknie ustroić”.
 
Milarepa osiągnął Oświecenie w jednym życiu. Jak tego dokonał?

Zatrzymał czy też wyczerpał konceptualizujący umysł – zobaczył jego
pustą naturę. Zdzierając warstwy pojęć, ujrzał, że wszystkie zjawiska nie
istnieją realnie, nie mają wrodzonego bytu. Powiedziano też, że pustka nie
istnieje oddzielnie od umysłu. Jej obecność we wszystkim sprawia, że nic
nie może zostać uznane za trwałe i rzeczywiste. Niemniej jednak, kiedy
pojawia się przedmiot, postrzegamy go jako coś odrębnego, innego i
wzbudzamy w sobie przywiązanie. To lgnięcie uniemożliwia nam
osiągnięcie ostatecznego rezultatu praktyki. Widok z drugiego brzegu rzeki
(pustki) bardzo się różni od perspektywy z tego (dualizmu).



Czego nam trzeba do osiągnięcia pełnego Przebudzenia w tym życiu?
Musimy widzieć pustkę wszystkich zjawisk, które pojawiają się w umyśle.
Aby osiągnąć stan Buddy, nasz umysł musi odkryć pustkę wszelkich
zjawisk i umieć spocząć w tym doświadczeniu. To właśnie nazywa się
Oświeceniem w jednym żywocie.

Samo urzeczywistnienie pustki wszystkich zjawisk i osiągnięcie
doskonałego stanu Buddy nie wystarczy, o ile nie będziemy mogli pokazać
czegoś innym. Potrzebujemy zatem ozdoby czterech Kai: Nirmanakai – Kai
Emanacji, Sambhogakai –Kai Doskonałej Szczęśliwości, Dharmakai – Kai
Absolutnej Prawdy i Swabhawikakai – Kai Nierozdzielnej Jedności (trzech
poprzednich). Innymi słowy, musimy osiągnąć poziom urzeczywistnienia
tych czterech wymiarów. Ponieważ ludzie widzą tylko to, co zewnętrzne, a
nie umysł, mogą wątpić w nasze urzeczywistnienie. Trzeba więc pokazać
im widoczne zmiany i temu właśnie służy manifestowanie czterech Kai.

 
„Bogactwo tekstów, analizowania i kluczowych instrukcji –
Czyż to nie Lama, który dzierży linię?
Dołącz do nich współczucie,
Aby je pięknie ustroić”.
 
Lama – to nie tylko tytuł do noszenia. Żeby się przekonać, czy nauczyciel

jest autentyczny, musimy wejrzeć w jego umysł. Lama powinien, dzięki
słuchaniu i analizowaniu, być biegły w naukach, umieć wykładać pisma i
logicznie argumentować. Ponadto winien wiedzieć, czym jest ostateczna
natura umysłu i ją urzeczywistnić. Prawdziwym lamą czynią te właśnie
przymioty. Powtórzmy, lama musi być biegły w tekstach i umieć je
wykładać, znać argumenty tradycji hinajany i mahajany oraz okiełznać
własny umysł.

Poza tym lama musi mieć współczucie, aby przynosić pożytek innym.
Jeśli mu go zabraknie, nie pozostawi żadnego ucznia. Weźmy kogoś, kto



osiągnąwszy urzeczywistnienie, spojrzał na trzy sfery samsary i upadł na
duchu, dochodząc do wniosku, że nie zdoła uwolnić od cierpień wszystkich
czujących istot. Prawdziwi lamowie tacy nie są; ich współczucie sprawia,
że potrafią troszczyć się o innych i pomagać im. Jak już powiedzieliśmy,
mają wiele przymiotów, a dzięki współczuciu przynoszą pożytek umysłom
drogich im istot.

Osoba, którą wybieramy sobie na lamę, musi być od nas lepsza. Jeśli
radzi sobie gorzej niż my, pociągnie nas w dół, a nie popchnie na ścieżce.
Jeżeli lama nie różni się od nas – innymi słowy, my wiemy to, co on, a on
to, co my – nie pomożemy sobie nawzajem. Potrzebujemy więc kogoś, kto
nas przewyższa, kto wie więcej i wyprowadzi nas z mroku nieświadomości.

 
„Wielka wiara i współczucie –
Czyż to nie odpowiedni uczniowie?
Dołącz do nich oddanie,
Aby ich pięknie ustroić”.
 
Prawdziwi lamowie nie przyniosą pożytku, o ile nie zawierzą im

odpowiedni uczniowie, którzy przekonali się o ich przymiotach. Uczniowie
powinni darzyć lamę trzema rodzajami wiary. Wiara przekonania, czy też
pewności, sprawia, że podążamy za lamą z przeświadczeniem, iż nie
zostaniemy oszukani, oraz z uczuciem, że zdając się na niego, możemy
osiągnąć wszystko. Czysta wiara to spontaniczne uczucie radości na widok
lamy, potęgujące naszą wiarę. Wiara dążenia jest pragnieniem, abyśmy my
sami oraz inne istoty uwolnili się od samsary i osiągnęli nirwanę. Do
przyjęcia Schronienia skłania nas docenienie jego obiektów i od tej chwili
owa wiara dążenia wciąż rośnie, inspirując nas do podążania ścieżką. Poza
trzema rodzajami wiary odpowiedni uczniowie potrzebują również
współczucia – pragnienia, aby wszystkie czujące istoty były wolne od
cierpienia i jego przyczyny. Prawdziwy praktykujący, patrząc na istoty i



widząc bezmiar ich bólu, myśli o przyniesieniu im Wyzwolenia.
Wartościowym uczniem czynią nas owe przymioty wiary i współczucia.

Dobrego ucznia porównuje się również do naczynia. Nektar bogów, na
przykład, może być sam w sobie cudowny, jeśli jednak ma taki pozostać,
należy przelać go do naczynia, które jest wolne od trzech wad. Jeżeli będzie
odwrócone do góry dnem, niczego się do niego nie wleje, z dziurawego
wszystko wycieknie, a brudne zanieczyści zawartość. Trzeba więc takiego,
które jest właściwie ustawione, szczelne i czyste. Za odpowiednie naczynie
uznaje się zatem ucznia posiadającego trzy rodzaje wiary i współczucie
oraz wolnego od tych trzech wad. Jego ozdobą jest prawdziwe oddanie –
widzenie w lamie Buddy. Zatem idealna relacja to związek między
autentycznym, posiadającym wszystkie niezbędne przymioty lamą oraz
godnym uczniem, który ma wiarę, współczucie oraz zdolność zachowania i
praktykowania nauk.

Ostatnia strofa jest podsumowaniem.
 
„Pokrótce: umysł osiąga pewność dzięki poglądowi;
Pogląd staje się doświadczeniem dzięki medytacji;
Doświadczenie przemienia się w spełnienie dzięki właściwemu
postępowaniu.
Przejawiają się cztery Kaje.
Owocem, jak powiedziano, jest sam umysł.
Wszystko zostaje urzeczywistnione jako takie samo”.
 
Ponieważ jesteśmy w wyjątkowym, świętym miejscu, dedykacja

wszelkiej prawości ma znaczenie szczególne. Poświęcamy ją nie tylko
garstce tych, których znamy, ale wszystkim czującym istotom, do których
zaliczamy także siebie samych. Modlimy się, by wszystko im się układało i
aby wszyscy byli szczęśliwi.



1. „Zab don rgyan brgyad” w: rNal ‘byor gyi dbang phyug chen po mi la ras pa’i rnam
mgur („Pieśni wielkiego i potężnego jogina Milarepy”), Ziling, mTsho sngon mi rigs dpe
skrun khang, 1981, 1989, ss. 724-725.



P

PRZYNOSZENIE POŻYTKU INNYM

 
ragnienie przynoszenia pożytku innym, jako postawa, jest ważne tak w
codziennym życiu, jak i podczas praktyki Dharmy. Środowisko

naturalne i zamieszkujący je ludzie potrzebują pokoju i pomyślności. Nie
znajdą ich, jeśli nie zmienimy nastawienia, nie uwolnimy się od chęci
szkodzenia i nie wzbudzimy w sobie pragnienia pomagania innym. Na
świecie jest wiele tradycji religijnych, dostosowanych do odmiennych
charakterów i potrzeb; wszystkie ukazują ścieżkę do szczęścia i dobra nas
samych i innych istot. W tradycji, która jest mi najbliższa, buddyzmie,
kładzie się szczególny nacisk na pragnienie pomagania innym. Pojazdy
śrawaków i pratjekabuddów mówią, że koniecznie trzeba porzucić
krzywdzenie innych i jego przyczyny. Zbudowana na ich fundamencie
tradycja mahajany każe nie tylko przynosić innym pożytek, ale i tworzyć
jego przyczyny.

Przynoszenie pożytku czującym istotom jest moją główną praktyką.
Chciałbym opisać pokrótce trzy przymioty, które są jej podstawą: miłującą
dobroć, współczucie oraz przebudzony umysł, bodhicittę. Miłująca dobroć
jest pragnieniem, by wszystkie czujące istoty posiadły szczęście i jego
przyczyny. Współczucie to życzenie, aby wszystkie istoty były wolne od
cierpienia i jego przyczyn, na przykład negatywnych czynów. Bodhicitta
jest pragnieniem, by wszystkie istoty były wolne od cierpienia i byśmy byli
w stanie doprowadzić je do niezrównanego poziomu Przebudzenia, do
stanu Buddy.

Czasem widzę, że ludzie, którzy praktykują współczucie, stają się smutni,
gdy myślą o cierpieniu. Bezustannie medytując nad cierpieniami czujących
istot, popadają w przygnębienie, które może przerodzić się nawet w
chorobę. Skoro współczucie jest z definicji życzeniem wolności od
cierpienia i jego przyczyn, taka praktyka musi być niewłaściwa.



Rozwijając miłującą dobroć i współczucie, nie myślimy tylko o sobie i
garstce najbliższych – nasze życzenie jest szerokie i obejmuje wszystkie
czujące istoty, które były nam niegdyś dobrymi matkami 1 . Wdzięczni za
okazaną nam dobroć, odpłacamy im miłującą dobrocią i współczuciem.
Możemy też po prostu myśleć, że należy obdarzyć tymi uczuciami
wszystkie istoty, ponieważ doświadczają one cierpień. Przypomnijmy sobie
własny ból fizyczny czy psychiczne katusze. Dzięki temu lepiej
zrozumiemy, że wszyscy borykają się z takimi samymi problemami.
Myślimy o ich cierpieniu i z całego serca życzymy im, by jego miejsce
zajęło szczęście.

Nauki buddyjskie najogólniej dzielą pospolite i bardziej wyrafinowane
cierpienia na trzy kategorie: cierpienie wszechprzenikające, cierpienie
zmiany i cierpienie bólu. Jedna z najbardziej podstawowych doktryn
buddyjskich mówi, że wszystko, co splamione, naznaczone jest
cierpieniem. Zjawisko jest nietrwałe, jeżeli coś je kala (na przykład lgnięcie
ego) lub warunkuje (sytuacja). Wszystko, co nietrwałe, powstaje w
zależności od przyczyn i warunków, gdy zajdą odpowiednie okoliczności
ich spotkania. Nic nie pojawia się samo z siebie, bez przyczyn i warunków.
Rozumując w ten sposób, Budda stwierdził, że wszystkie zjawiska biorą się
z przyczyn i warunków, a co za tym idzie, z natury naznaczone są
cierpieniem. Nietrwałe jest na przykład nasze ciało, a więc nieuchronnie
przyniesie nam cierpienie. Wszyscy przechodzimy różne choroby, a nawet
jeśli nic nam nie dolega, pięć zbiorów, składających się na naszą
psychofizyczną strukturę, podlega uwarunkowaniom, co znów oznacza
cierpienie. Zwykłe istoty tego nie dostrzegają, widzą to tylko
Bodhisattwowie. Cierpienie zmiany oznacza, że nawet jeśli jesteśmy teraz
szczęśliwi, wkrótce się to zmieni, ponieważ zjawiska są nietrwałe.
Cierpienie bólu odnosi się do samego konkretnego doświadczania
dolegliwości fizycznych i psychicznych. Każda czująca istota zna te trzy
rodzaje cierpienia. Wiedząc, jak się czujemy, gdy mamy kłopoty i nasz



umysł jest niespokojny, powinniśmy pamiętać, że doświadczają tego
wszyscy. Skoro sami próbujemy uwolnić się od przykrości i bólu, szukając
radości i szczęścia – powinniśmy starać się pomóc w tym innym. Przez cały
czas zachowujemy zatem czysty umysł, skupiony na miłującej dobroci i
współczuciu.

Medytując nad cudzym szczęściem, nasz umysł sam doświadcza
szczęścia. Z czasem będziemy też w stanie przynosić pożytek innym
istotom. Istnieje ścisły związek między pomaganiem komuś a miarą naszej
medytacji. Pożytki i rezultaty, jakie osiągniemy w wyniku praktyki, zależą
od tego, na ile służy ona czującym istotom.

1. Ponieważ ilość naszych dotychczasowych wcieleń jest nieskończona, to w poprzednich
żywotach każda z istot była już kiedyś naszą matką [przyp. red.].



G

DUCHOWY PRZYJACIEL

 
łównym celem nauk buddyjskich, które są nam przekazywane, jest
ćwiczenie umysłu. W Dharmę Buddy można wkroczyć przez wiele

bram. Wszystkie nauki da się sprowadzić do dwóch podstawowych
aspektów, czyli zręcznych środków i mądrości (oraz ich jedności jako
aspektu trzeciego). Mamy też poziomy pojazdów i ich różne wymiary.
Ścieżki śrawaków i pratjekabuddów skupiają się głównie na pokonaniu
wszystkiego, co może szkodzić umysłowi. Aby uwolnić nas od splamień,
nauczają mądrości, która rozumie brak samoistnego bytu jednostki.
Tradycje te przekazują również instrukcje dotyczące wyrzeczenia,
medytowania nad nietrwałością i kontemplowania dwunastu ogniw
współzależnego powstawania. W mahajanie znajdujemy nauki o sześciu
doskonałościach 1 , czterech sposobach gromadzenia uczniów 2 i wiele
innych.

Najważniejszym celem mahajany jest uwolnienie nas od licznych
zaciemnień, które w tej chwili spowijają i zaburzają nasz umysł. Najgłębsza
natura umysłu jest od zawsze spokojna i wolna od pomieszania. Niemniej
jednak zakrywają ją splamienia nieświadomości, emocji i szkodliwych
działań. Choć mamy wrodzoną najgłębszą mądrość i psychiczny spokój, są
one ukryte pod wszystkimi tymi zaciemnieniami. Szkodliwe działania,
które biorą się z naszego umysłu, wracają do nas w postaci psychicznych
cierpień. Pouczenia wszystkich pojazdów są więc metodami, które
pozwalają na okiełznanie umysłu oraz usunięcie wszelkich nieczystości i
błędów.

Dysponujemy wieloma metodami pracy z umysłem, ale prawda jest taka,
że to my musimy ich użyć. To, czy uda się okiełznać umysł, zależy również
od jego przymiotów. Jeśli jest on uważny i stabilny, nie będzie tworzyć zbyt
wielu zaciemnień, z których biorą się wszelkie bezużyteczne, rozpraszające



go pojęcia. Poskromienie umysłu i urzeczywistnienie jego natury zależy od
dwóch czynników: zręcznego środka, czyli metody, oraz osoby, która ją
stosuje. Trzeba nie tylko wykazać się pilnością i wiedzą, ale i otrzymać
kluczowe pouczenia oraz medytować na pustkę 3 . Wszystko tu zależy więc
od naszego zaangażowania w praktykę. Jeżeli jesteśmy pilni, okiełznanie
umysłu nie jest zbyt trudne.

Nie da się jednak osiągnąć rezultatów, jeśli nie wiemy, jak medytować.
Praktykując Dharmę, a zwłaszcza kluczowe pouczenia, musimy polegać na
autentycznym lamie. Bez niego, nawet medytując, będziemy się ciągle
szarpać. Kiedy idziemy ścieżką, czasem pojawiają się przeszkody i na
naszej drodze wyrastają trudne sytuacje. Jeżeli nie rozpoznamy ich natury,
jak uczy tego Dharma, możemy popaść w skrajność eternalizmu, myśląc, że
nigdy nie znikną, lub nihilizmu, za wszelką cenę próbując zaprzeczać ich
istnieniu. Dlatego tak ważny jest duchowy nauczyciel. Bez niego nie da się
wejść do miasta Wyzwolenia. Jeżeli pragniemy dotrzeć do miejsca, w
którym nigdy nie byliśmy, za jedynego przewodnika mając własną
niewiedzę, z pewnością zgubimy się i nie osiągniemy celu. Duchowy
nauczyciel jest przewodnikiem, dbającym o to, by nasza podróż odbywała
się bez większych problemów i przeszkód.

Duchowy nauczyciel, jeśli jest nim tylko z nazwy, taki, który zna ledwie
strzępy Dharmy, nie zda się na wiele. Jedna z definicji mówi, że powinien
on znać wszystkie teksty, w tym sutry i tantry. Inna powiada, że najlepszy
duchowy nauczyciel to taki, który rozwinął wszystkie przymioty, a
przynajmniej miłującą dobroć i współczucie.

Same przymioty to jednak za mało – duchowy nauczyciel musi być
również dzierżawcą autentycznej linii. Budda Siakjamuni udzielił nauk oraz
przekazał umysłom swych uczniów błogosławieństwo i urzeczywistnienie,
które przynosi praktyka Dharmy. Jego uczniowie czynią to samo po dziś
dzień. Do tego, żeby nauki pozostały żywe, a nauczyciele autentyczni,



konieczne jest, by przynajmniej jeden uczeń kontynuował linię i przekazał
ją w przyszłości swemu następcy.

Jeżeli uczeń zawierzy lamie, który naucza, choć nie jest dzierżawcą linii,
nawet największa pilność nie uchroni go przed popełnianiem błędów i
zbaczaniem ze ścieżki praktyki. Porównajmy lamę do transformatora. Jeśli
nie przepływa przez niego prąd, nie będą świecić żarówki i nie zadziała
żadne urządzenie elektryczne. Wszystkie są bowiem uzależnione od źródła
energii, bez której nie mogą funkcjonować. Jeżeli duchowy nauczyciel nie
jest dzierżawcą odpowiedniej linii, z której biorą się prawdziwe
błogosławieństwa i autentyczna Dharma, to nawet jeśli nasze serce
przeszyje moc Dharmy, nie będzie ona w stanie wzrosnąć. Potrzebujemy
zatem lamy, który ma nie tylko przymioty duchowego nauczyciela, ale
także prawdziwy przekaz linii.

Wiele osób, dla których Dharma jest czymś nowym, rozumie kluczowe
znaczenie lamy i pragnąc otrzymać nauki, szuka sobie mistrza. Często
słyszę, że trudno znaleźć dobrego lamę, więc dobrze to sobie zapamiętałem.
Buddyjskie pisma mówią, że jeśli całym sercem pragniemy spotkać
autentycznego nauczyciela, znajdziemy go zupełnie naturalnie. Jeżeli ciągle
mamy wątpliwości i bez przerwy zadajemy sobie pytania: „Jaki jest ten
lama?”, „A co z tamtym?”, stajemy się niezdecydowani, wpadając w
pułapkę rozdartego umysłu, który nie potrafi powiedzieć: „Oto prawdziwy
lama, autentyczny duchowy nauczyciel”. W ten sposób trudno nam uzyskać
pewność. Jeśli jednak powoduje nami płynąca z głębi serca, potężna myśl:
„Muszę znaleźć lamę”, z pewnością go spotkamy.

Żarliwe pragnienie znalezienia nauczyciela jest ważne, niemniej
potrzebujemy również inteligencji. Sutry i tantry powiadają, że zanim
obierzemy kogoś swoim lamą, musimy go sprawdzić. W jaki sposób
sprawdza się nauczyciela? Miarą lamy nie jest jego bogactwo ani liczba
uczniów. Należy raczej przekonać się, czy jego nauki opierają się na
pismach sutr i tantr. Powinniśmy zrobić to sami, a nie zdawać się na



chwilową modę czy osąd innych. Czego mamy więc szukać? Skupmy się
na umyśle i jego przymiotach. Czy ten nauczyciel rzeczywiście ma cechy,
świadczące o urzeczywistnieniu natury umysłu?

Jego wygląd i sposób prowadzenia się są mniej ważne. Weźmy na
przykład zachowanie niektórych dawnych joginów. Moglibyśmy uznać je
za odpychające lub gorszące, choć ich umysły osiągnęły najgłębsze
doświadczenia i poziomy urzeczywistnienia. Powinniśmy zatem,
powtórzmy, skoncentrować się na umyśle nauczyciela i jego przymiotach.

Jeżeli sami go najpierw nie zbadamy, to ślepo zawierzymy opinii innych,
którzy powiadają: „To jest dobry lama. Kiedy zostaniesz jego uczniem,
wszystko ułoży się po twojej myśli”. Zdając się na cudze rady, możemy
mieć problemy, gdy okaże się, że nauczyciel nie spełnia naszych nadziei i
oczekiwań. Zaczniemy, na przykład, dostrzegać jego wady i głosić to
wszem i wobec: „To nie jest dobry lama, nie słuchajcie jego nauk”.
Rozczarowani własną praktyką, możemy obarczać za to winą nauczyciela:
„Ten lama nie ma żadnych mocy ani doświadczenia”. Jeśli nie polegamy na
autentycznym lamie, ta pomyłka wraca do nas, a krytykując go,
przysparzamy sobie jeszcze większych problemów. Zła analiza prowadzi
zatem do trzech błędów: po pierwsze, zdajemy się na kogoś, na kim
polegać nie należy, po drugie, rozprawiamy o przywarach, które lepiej
przemilczeć, i wreszcie, nie skupiamy się na tym, co najważniejsze – na
własnym umyśle. Jeżeli mamy zerwać owoc praktyki, musimy na samym
początku dokonać szczegółowej analizy. Przyniesie to dwojaki pożytek:
wybierzemy odpowiedniego nauczyciela i uzbroimy się w pewność.

Podsumowując, lama powinien mieć odpowiednie cechy, a uczeń wiarę,
oddanie i szacunek. W swoim lamie winniśmy widzieć Buddę oraz
okazywać mu szacunek ciałem, mową i umysłem. To nauka Buddy i jego
następców – wszystkich uczonych i mistrzów szlachetnych Indii i
śnieżnego Tybetu, którzy w całej swej dobroci pozostawili nam księgi pełne
błogosławieństw i mądrości. Pamiętanie o niej wyjdzie nam tylko na dobre.



1. Dobroczynność, etyczna dyscyplina, cierpliwość, pilność, medytacyjne wchłonięcie i
najwyższe zrozumienie (pradżnia).
2. Uczniów gromadzi się po pierwsze za sprawą szczodrości, która obejmuje Dharmę i

dobra materialne; po drugie, mówiąc w ujmujący sposób; po trzecie, postępując zgodnie z
życzeniami uczniów; i po czwarte, łącząc wszelką aktywność Dharmy ze sposobem
działania uczniów.
3. W rozumieniu buddyjskim medytacja obejmuje dwa aspekty duchowej praktyki: 1)

wyciszone spoczywanie, polegające na rozwijaniu zdolności do pozostawienia umysłu w
stanie wolnym od pojęciowego myślenia, który można rozwinąć dzięki skupieniu na
określonym obiekcie albo pozostawieniu umysłu samemu sobie, bez żadnego przedmiotu
medytacji; oraz 2) wgląd, będący bezpośrednim, pozapojęciowym doświadczeniem
ostatecznej natury rzeczywistości. Dlatego też – w odróżnieniu od medytacji rozumianej
jako rozmyślanie nad czymś – używamy określenia medytować „na coś”, np. „na pustkę”
[przyp. red.].



P

LGNIĘCIE DO EGO

 
raktyka Dharmy służyć ma uspokojeniu zaciemnień i pojęciowego
myślenia, które wypełniają umysł. Kiedy mieszamy nauki z umysłem,

moc Dharmy zaczyna wygaszać splamienia i pojęciowe myślenie. Jeżeli
nosimy się jak praktykujący, choć – wewnętrznie – nasza medytacja nie
osłabia owych zaciemnień, jesteśmy adeptem tylko z nazwy. Nie znaczy to
jednak, że postępowanie zewnętrzne, nasze odbicie w świecie, jest
nieistotne, niemniej najważniejsze pozostaje okiełznanie własnego umysłu.

Poskramiamy trzy główne splamienia: nieświadomość, przywiązanie i
niechęć. Nieświadomość, korzeń dwóch pozostałych, definiuje się jako
ciągłe lgnięcie do własnego „ja”, które uznajemy za niezmienne i
niezależne. Owo lgnięcie do ego jest główną przyczyną błądzenia w
samsarze. Pragniemy raju dla siebie, chcemy zwalczać cierpienia dla
własnych korzyści. Lgniemy do swego „ja”, sądząc, że jest tak wyjątkowe,
iż nie zasługuje na żadne problemy, tylko na majątek, władzę i charyzmę.
Jeżeli szczerze spojrzymy w umysł, bez trudu dostrzeżemy tę pospolitą,
nachalną chwytliwość.

Są też subtelniejsze formy lgnięcia do ego („ja”) i wszystkiego, co do
niego należy („moje”), na przykład błyskawiczna myśl o sobie samym,
zanim pomyślimy o innych. Praktykując Dharmę powinniśmy poskromić
zarówno to zwykłe, jak i to subtelne lgnięcie do ego. Jeżeli tego nie
zrobimy, to będziemy mogli je tylko stłumić na chwilę i odsunąć w czasie.
Całkowite odcięcie zaciemnień wymaga ciągłej, wytrwałej praktyki.

Istnieje wiele metod osłabiania i wreszcie wypleniania lgnięcia do ego.
Praktyki te są najważniejsze, ponieważ lgnięcie do ego jest przyczyną
wszystkich zaciemnień oraz powodowanych przez nie czynów,
sprowadzających na nas cierpienia i odrodzenie w kole bytu. Wszystko to
dzieje się dlatego, że nie rozumiemy podstawowej rzeczy: samsara



przypomina iluzję. Nie widzimy, że omamiony umysł myśli „ja jestem”,
lgnie do owego „ja” i bezustannie je pielęgnuje. Nie zdajemy sobie sprawy,
że to „ja” nie istnieje naprawdę, będąc czymś w rodzaju iluzji czy snu. Nie
rozumiejąc, że śnimy, lgniemy do własnego „ja” jako czegoś rzeczywistego
– i to nie raz, lecz wciąż i wciąż. Krążąc i krążąc w samsarze, wzmacniamy
nawykowe skłonności, przydając siły im samym, biorącym się z nich
zaciemnieniom i napędzanym przez nie działaniom. Musimy zobaczyć w
samsarze owoc własnego pomieszania. To najważniejsze. Jeśli się nam uda,
rozplączemy gigantyczny supeł.

Jeżeli nie zrozumiemy, że samsara jest ułudą, to nawet medytując nad
przecinaniem lgnięcia do ego, nie tchniemy siły w praktykę Dharmy i nie
odkryjemy jej prawdziwej mocy. Podczas praktyki musimy być uważni, by
nie zastąpić przywiązania do własnego „ja” przywiązaniem do Dharmy.
Jeśli będziemy do niej lgnąć, stanie się ona motorem egotycznego
przywiązania, a nie przecinającym je ostrzem.



J

RADOWANIE SIĘ PRAWOŚCIĄ

 
eżeli w tym świecie uda się nam dokonać czegoś naprawdę dobrego,
będzie to miało ogromną siłę niesienia pożytku nam samym i innym

istotom. Dlatego też trzeba nam wiary w skuteczność prawych działań. W
rzeczy samej, wszystko, co robimy, powinno być prawe. O pomaganiu
innym należy pamiętać zwłaszcza wtedy, gdy się nam wiedzie. To ważne,
ponieważ naturą rzeczy jest współzależne powstawanie. Nie ma zjawiska,
które nie zachodziłoby w ten sposób. Widząc sieć wzajemnych zależności,
powinniśmy myśleć o tym, jak zrobić coś dla innych. Naprawdę warto się
nad tym zastanowić.

Wedle nauk buddyjskich szczęście ma swoje przyczyny – są nimi prawe
czyny. Przyczyna uzależniona jest jednak od wielu czynników. Aby je
wszystkie zebrać, trzeba wiedzieć, na czym polega prawe działanie, skąd
się bierze, jaki efekt przynosi i jak go dokonać.

Co jest kluczem do osiągnięcia rezultatu jakiegokolwiek dobrego czynu?
Radowanie się. Radowanie się oznacza spontaniczny zachwyt i szczęście,
jakie odczuwamy, widząc szlachetny postępek lub słysząc o nim. Choćby
rzut oka na coś dobrego powinien budzić w nas radość.

Na owo radowanie się można patrzeć z dwóch perspektyw – przyczyny i
rezultatu. Skoro pragniemy osiągnąć poziom wszechwiedzy, spytajmy, skąd
się on bierze? Z porzucenia dziesięciu szkodliwych i praktykowania
dziesięciu prawych działań 1 . Dokonując ich samemu, czujemy się
szczęśliwi, a widok angażujących się w nie innych istot budzi w nas
prawdziwy zachwyt. Tak wygląda radowanie się prawością jako przyczyną.
Kiedy przyczynowa prawość przynosi owoc – czy to szczęśliwość, czy to
wszechwiedzę – cieszymy z tego całym sercem i jest to radowanie się
rezultatem szlachetnych czynów.



Takie radowanie się możemy wyrazić ciałem, mową i umysłem. Ciało
sygnalizuje to na wiele sposobów: czasem nawet płaczemy z radości czy też
cali drżymy. Mowa potrafi chwalić: „To, co robisz jest cudowne, naprawdę
wspaniałe”. Umysł może przepełniać się spontaniczną radością z powodu
każdego prawego czynu, czy to naszego czy to dokonanego przez kogoś
innego. W tym kontekście radowanie się jest również doskonałym
lekarstwem na zazdrość.

Jakie korzyści przynosi pełna sympatii radość? Jeżeli prawe czyny innych
i ich owoce – a może być to nawet Wyzwolenie – budzą naszą autentyczną
radość, osiągniemy rezultat przewyższający to, co wywołało nasz zachwyt.
Jeśli cieszymy się z owocu własnych dokonań, ich rezultaty zostaną
pomnożone.

Objaśnienia te oparte są na szerokiej perspektywie mahajany. Zwykle,
gdy robimy coś dobrego, osiągamy potem adekwatny rezultat i na tym
koniec. Tymczasem ciesząc się cudzymi dokonaniami, nie tylko
uzyskujemy efekt własnego pozytywnego czynu, ale także gromadzimy
zasługę, która jest rezultatem czyjegoś działania. Radowanie się ma zatem
szczególną moc pomnażania i dlatego sprawą stanowi jeden z siedmiu
zasadniczych elementów praktyki. Te elementy, tworząc „Modlitwę
siedmiu gałęzi 2 ”, znaną również jako „Siedmioczęściowa modlitwa”,
towarzyszą niemal każdemu rytuałowi.

W ten sposób omówiliśmy pokrótce naturę, kategorie, praktykowanie i
pożytki płynące z radowania się prawością. Mam nadzieję, że dokonacie
wielu prawych czynów i że natychmiast uzyskacie owoc radości, dzięki
której będziecie mogli pomóc wielu czującym istotom.

1. Dziesięć szkodliwych działań dzieli się na trzy kategorie: ciała, mowy i umysłu. Trzy
szkodliwe działania ciała to zabijanie, kradzież i niewłaściwe postępowanie seksualne.
Cztery działania mowy – kłamstwo, wywoływanie kłótni, posługiwanie się szorstkimi
słowami oraz bezsensowna paplanina. Trzy szkodliwe działania umysłu – zazdrość, zła
wola czy też wrogość oraz błędne poglądy. Działania prawe są przeciwieństwem
szkodliwych. Jeśli idzie o ciało, są to unikanie zabijania, kradzieży i niewłaściwego



postępowania seksualnego; w przypadku mowy – unikanie kłamstwa i powodowania
waśni, unikanie szorstkich słów i bezsensownych rozmów, a dla umysłu – wystrzeganie się
zawiści, złej woli i błędnych poglądów.
2. Modlitwa ta składa się z siedmiu elementów czy też etapów gromadzenia zasługi. Są

to: pokłon przed wszystkimi Buddami i Bodhisattwami; składanie prawdziwych i
wyobrażonych ofiar; wyznanie swoich błędów; radowanie się zasługą innych; błaganie
tych, którzy osiągnęli Urzeczywistnienie, by nauczali; prośba, aby nie odchodzili w
nirwanę; oraz dedykacja zasługi.



B

UCZUCIA

 
udda trzykrotnie obracał Kołem niezmierzonej, głębokiej Dharmy, by
uczyć czujące istoty, jak poskramiać pojęciowy umysł. Praktyka

buddyjska sprowadza się do okiełznania własnego umysłu. Najpierw
musimy jednak stworzyć więź między nim a Dharmą. Wykorzystujemy do
tego pełną radości pilność, przenikliwą inteligencję i autentyczną troskę o
wszystkie istoty. Wszystko to, przyprawione błogosławieństwem lamy,
pomaga nam w gromadzeniu zasługi.

Wyjątkowym atrybutem Dharmy jest moc przezwyciężania wszelkich
szkodliwych myśli, które rodzą się w umyśle za sprawą mroku
nieświadomości. Kiedy w czasie praktyki jesteśmy skoncentrowani,
skupieni tylko na jednym, umysł może połączyć się z Dharmą, wchłaniając
jej siłę. Przynosi to niezrównane korzyści. We współczesnym świecie
ludzie eksperymentują z wieloma silnymi uczuciami, które są przejmujące i
często trudne do zniesienia, pomyślałem więc, że nie od rzeczy będzie
pomówić o nich i o pomocy, jaką może służyć tu Dharma.

Żyjemy w tym świecie, doświadczamy więc uczuć. Zwykle pojawiają się
one w związku z przedmiotami zewnętrznymi, które wywołują w umyśle
doświadczenia i idee. Tradycyjnie klasyfikuje się je jako szczęśliwe,
bolesne i neutralne. Doświadczają ich wszyscy ludzie, a wiele przemawia
za tym, że również inne istoty.

Postanowiłem mówić o uczuciach, ponieważ bywają one
niepohamowane. Kiedy przychodzi szczęście, jest wielkie i oszałamiające.
Gdy sytuacja wywołuje cierpienie, przytłacza ono i głęboko rani. W tym
życiu trzeba nam szczęścia, ale w odpowiednich dawkach. O niezbędną
równowagę dba umysł. Jeśli zaczniemy bez opamiętania folgować
uczuciom, pojawi się wiele problemów i trudności. Mówiono mi – nie mam
pojęcia, czy to prawda czy zmyślenie – o ludziach, którzy umarli z powodu



ogromu szczęścia, którego nie mogli znieść. Jako osoba, która nie miała
takich doświadczeń, nie mogę o nich wiele powiedzieć. Wiem jednak co
nieco o cierpieniu.

Uczucie cierpienia pojawia się w umyśle naturalnie i można nauczyć się z
nim godzić, zachowując pewną równowagę. Niedobrze, jeżeli zdominują
nas smutek i udręka, bo wtedy umysł kurczy się i staje się bardzo
ograniczony. Niektórzy cierpią tak bardzo, że odbierają sobie życie. Dlatego
też uważam, że popełniamy błąd, pozwalając temu uczuciu rozrastać się
ponad miarę. Błędem jest również pragnienie tak intensywnych przeżyć.

Skoro cierpienie jest naturą samsary, nie ma powodu, by zaprzątać nim
sobie uwagę. Wypadałoby raczej skupić się na rozwijaniu tego, co przynosi
szczęście. W dzisiejszym świecie często podejmujemy decyzje opierając się
na uczuciach, które są nietrwałe i zmienne. Emocje biorą się z umysłu, a
jego myśli bezustannie się zmieniają. Spotykamy na przykład lamę, który
robi na nas ogromne wrażenie. Ponieważ czujemy się z tym dobrze,
postanawiamy zostać jego uczniem. Lamę, który nie budzi w nas żadnych
uczuć, uznajemy za kiepskiego nauczyciela. Innymi słowy, podejmujemy
decyzje na podstawie doświadczanych emocji i tego, jak je oceniamy.
Zamiast analizować sytuację, zawierzamy uczuciom, nie bacząc na to, że
zmieniają się one w jednej chwili. Droga naszego życia jest kręta, a
doświadczenia bywają niestabilne, niemiłe i trudne. Uczucia są ważne, jeśli
jednak wyniesiemy je na piedestał, będziemy mieli kłopoty. Lepiej
poszukać czystej, głębokiej ścieżki, która przyniesie nam pożytek w tym
życiu, i wytrwale nią kroczyć.

Nie przywiązując się do szczęścia i nie popadając w przygnębienie z
powodu cierpienia, powinniśmy szukać stabilnej, pewnej ścieżki. Jeśli
bezustannie polujemy na pożądane emocje, a umysł zaprzątają myśli o
owych uczuciach, co stanie się z naszym życiem? Stracimy z oczu
prawdziwy cel i wyrządzimy sobie krzywdę.



W umyśle będą się pojawiać rozmaite uczucia – od wszelkich odcieni
szczęścia po jęki smutku. Nie da się ich całkowicie wyeliminować. Jeśli na
cierpienie odpowiemy cierpliwością i wytrwałością, będziemy mogli iść
dalej wybraną ścieżką. Jeśli pojawia się uczucie szczęścia, a my mamiąc
siebie, lgniemy doń, dokąd nas to zaprowadzi? Nie należy tracić z oczu
szerszej perspektywy.

Każdy z nas ma w życiu swoją ścieżkę i idąc nią, doświadcza rozmaitych
problemów i cierpień. Niezależnie od tego, ile pojawia się trudności, należy
umieć spojrzeć za siebie na to, czego dokonaliśmy, i pamiętać o wybranej
drodze. To pomaga zachować równowagę. Nawet jeśli przyjdzie nam
cierpieć, powinniśmy rozwijać cierpliwość, by wciąż posuwać się naprzód.
Dopóki nie dotrzemy do końca naszej ścieżki i nie osiągniemy wszystkich
celów, nie poświęcajmy zbyt wiele uwagi ani cierpieniu, ani radości, bo w
ten sposób nigdy nie zrealizujemy naszych zamierzeń.

Tak to widzę, ale nie twierdzę, że jest to recepta dla wszystkich.
Najważniejsze są własne pragnienia i dążenia. Jeśli potrafimy znaleźć
ścieżkę szczęścia i zachwytu, będzie to niewątpliwie bardziej wartościowe
od wszystkich bogactw tego świata. Jak powiedziałem, na pierwszym
miejscu są nasze pragnienia, należy jednak dobrze je zbadać: „Jakie będą
tego rezultaty? Dokąd mnie to zaprowadzi?”. Nie powinniśmy też tracić z
oczu sytuacji. Zadajmy sobie pytanie: „Jak najlepiej uporam się z tymi
okolicznościami?”. Nie dając się ślepo wodzić pragnieniom i impulsom,
możemy się nad nimi zastanawiać, idąc swoją ścieżką. Jednostki są ważne,
a nasze własne życie – unikalne, jedyne w swoim rodzaju. Nikt inny nie
będzie nami ani nas nie zastąpi. Niezależnie od tego, czy istnieją przyszłe
żywoty czy nie – i tak nie kształtują one obecnego życia. Właśnie to życie,
które teraz mamy, jest drogocenne i dlatego powinniśmy je mądrze i dobrze
wykorzystać.



P

ODPOWIEDZIALNOŚĆ ZA SIEBIE

 
owinniśmy być własnym mistrzem dyscypliny. To na nas samych
spoczywa odpowiedzialność za zachowanie dyscypliny – rozwijanie

tego, co rozwijać należy, i porzucanie tego, co trzeba porzucić. Od nas
zależą sukcesy i porażki.

Spokój i szczęście biorą się z naszego umysłu – nie są tworzoną przez nas
iluzją, wynalazkiem uczonych ani nawet samego Buddy. Nasz pokój i
szczęście istnieją od zawsze. Nikt nie może ich zniszczyć, ponieważ zależą
od nas. Swoje szczęście niszczymy własnoręcznie i sami sprawiamy, że się
nam wymyka. Z tych samych przyczyn możemy również doświadczać
radości, która kryje się w naszym umyśle. Nie zaznaje jej nikt inny.
Odnalezienie tej wewnętrznej radości uzależnione jest jednak od mocy
naszych aspiracji.

Z drugiej strony, trzeba pamiętać, że nasze życie zależy od sprzyjających
warunków. Są one niezbędne i muszą zawierać wolność, pokój i prawdziwe
szczęście. Jeśli ich brakuje, życie traci sens. Szczególną wagę ma wolność,
która sprzyja rozwojowi i mnożeniu pozytywnych rezultatów.



Z

PUSTKA

 
reguły patrzymy na samsarę bardzo powierzchownie. Weźmy pojęcie

czasu. Rok wydaje się nam jednostką stałą, kiedy jednak poddamy go
analizie, nie znajdziemy w nim nic samoistnego, konkretnego. To samo
dotyczy innych jednostek – miesiąca, dnia, chwili – które wydają się istnieć
realnie. Jeśli zbierzemy wszystkie te momenty, złożą się one na rok. Ale
poddając badaniu naturę chwili, nie znajdziemy żadnej samoistnej, realnej
jednostki czasu, żadnego konkretnego, namacalnego bytu, który da się
zobaczyć. Prawdziwa natura zjawiska nie pojawia się dlatego, że ktoś ją
urzeczywistnił, ani dlatego, że ktoś ją odkrył na nowo. Pustka jest obecna
od zawsze, ponadczasowo.

Tomy buddyjskiego kanonu, Kangjuru i Tengjuru, opierają się na naukach
Buddy i jego następców – uczonych i mistrzów medytacji. Wykładają
filozofię, która tłumaczy naturę pustki, czyli czystą rzeczywistość.
Praktykując medytację, z reguły najpierw używamy rozumowania, aby
dokonać analizy – czy to przedmiotu zewnętrznego, na przykład czegoś, co
uznajemy za swoją własność, czy wewnętrznego, takiego jak „ja”, za które
się uważamy. Pozwala nam to odkryć pustkę. Posługujemy się różnymi
rodzajami rozumowania, aby poddać owe przedmioty analizie najwyższego
zrozumienia i przekonać się o ich pustce.

Różni się to jednak od bezpośredniego urzeczywistnienia pustki przez
medytację. Najpierw używamy najwyższego zrozumienia do przekonania
się, czym jest pustka. Ten proces przynosi refleksje: „To jest pustka.
Wszystkie zjawiska są puste. Żadne zjawisko nie powstaje samo z siebie,
ani z innego” i tak dalej. Pustkę opisuje się na wiele sposobów,
wykorzystując do tego różne rodzaje rozumowania. Dzięki inteligencji
tworzymy w naszym umyśle idee pustki, które – jako wytwory rozumu –
nie są jednak pustką faktyczną.



Kiedy analizujemy, słuchając i rozmyślając, pustka jest przedmiotem. W
trakcie medytacji nad pustką nie prowadzi się żadnych analiz ani badań,
ponieważ umysł musi spoczywać spokojnie. Do analizy trzeba
przenikliwego, bystrego intelektu, ale jeśli pojawia się on podczas
medytacji, zakłóca praktykę. W czasie medytacji nie musimy niczego badać
– tu znaczenie pustki świta w umyśle zupełnie spontanicznie, a jej natura
ujawnia się wraz z kolejnymi etapami praktyki. Najpierw, jako że nie
znamy prawdziwej natury pustki, musimy ją zrozumieć; następnie należy
się do tego zrozumienia przyzwyczaić. Dopiero wtedy medytacja może
wyzwolić w nas blask pierwotnej mądrości.

Umysł musi urzeczywistnić pustkę bezpośrednio. Nie poznamy natury
zjawisk, zdając się wyłącznie na rozumowanie, ponieważ w ten sposób nie
pozwalamy im spocząć w ich pustej naturze. Niezależnie od tego, ile
przeprowadzimy analiz, natura zjawisk pozostaje taka, jaka jest. Możemy
na przykład patrzeć na stół i rozmyślać o jego pustce, wznosząc się na
wyżyny logiki. Choć stół nie ma samoistnego bytu, nie zniknie za sprawą
naszego rozumowania. Samym intelektem nie pokonamy skłonności do
brania wszystkich zjawisk za realnie istniejące. Co nam pozostaje? Musimy
oczyścić przywiązanie do myślenia pojęciowego. Tylko tak poznamy
prawdziwą naturę zjawisk. Trzeba skierować się do wewnątrz i medytować
na własny umysł. To najważniejsze.

Kiedy to zrobimy, przekonamy się, że natura wszystkich zjawisk jest nie
tylko pusta, lecz ma również aspekt promiennej przejrzystości. Samo
pojęcie pustki mogłoby oznaczać całkowite nieistnienie. Od czasu, który
nie ma początku, zjawiska nie istnieją realnie, mimo iż większości ludzi
takimi się jawią. Ten zakorzeniony nawyk postrzegania zjawisk jako
realnych nie wytrzymuje próby, jaką jest analiza ich pustej natury. Nie
wolno jednak brać pustki za próżnię czy nicość. Umysł cechuje również
promienna przejrzystość, która jest związana z jego zdolnością poznawania
i przejawiania się. Choć widzimy pustą naturę jakiegoś zjawiska, przejawia



się ono przecież wyraźnie. Można więc powiedzieć, że przejrzystość i
pustka powstają jako jedność. Myślę, że gdyby tak nie było, nie
moglibyśmy urzeczywistnić pustki.



N

DWIE PRAWDY

 
iezależnie od tego, czy praktykujemy słuchanie i analizowanie czy
też medytujemy nad naukami, musimy rozumieć dwie prawdy:

względną i ostateczną. Stanowią one najważniejszą część doktryny. Jak je
rozróżniamy? Szczegółowa analiza przedmiotu przekonuje nas, że nie
istnieje on realnie. To prawda ostateczna. Gdybyśmy go jednak nie badali,
sądzilibyśmy, że istnieje – i to jest prawda względna. Jak definiujemy owe
prawdy? Prawda względna jest błędnym widzeniem – przedmiotem
odkrytym przez umysł, który tkwi w tym świecie. Prawda ostateczna to
widzenie właściwe – przedmiot odkryty przez świadomość, która
urzeczywistniła naturę umysłu.

Choć prawie nie ma różnic w definiowaniu dwóch prawd w różnych
szkołach filozoficznych, to jednak co do podstaw – tego, co naprawdę te
definicje implikują – istnieje różnorodność poglądów w filozoficznych
systemach waibhasziki, sautrantiki, cittamatry i madhjamaki. Dziś
najbardziej rozpowszechnione, tak na płaszczyźnie słuchania i
analizowania, jak i medytacji, są poglądy podszkoły madhjamaki, zwanej
prasangiką.

Wedle niej, każdy przedmiot – od piekieł po poziom pełnego
Przebudzenia – który można opisać słowami lub myślą, jest uznawany za
prawdę względną. To właśnie podstawa definicji. Wszystko, co się nam
jawi – góry, ściany, kamienie, domy, czyli wszelkie zjawiska – można
wyrazić słowami lub myślą, a zatem uznać za prawdę względną. Tę prawdę
wszystkich zjawisk widzą zarówno zwykli ludzie, którzy nie
urzeczywistnili pustki, jak i – w fazie pomedytacyjnej – Bodhisattwowie
wszystkich dziesięciu poziomów.

Prawdę ostateczną definiuje się jako pustkę postrzeganą przez pierwotną
mądrość spoczywających w medytacji Bodhisattwów wszystkich



poziomów oraz pierwotną mądrość Buddy. Prawda ostateczna wykracza
poza słowa i myśli.

W szkole prasangiki dwie prawdy mają różne podstawy definicji. Czy
zatem są one takie same czy też różne? W kategoriach prawdy względnej,
mają taką samą naturę, lecz odzwierciedlają różne aspekty, a więc z jednej
strony są podobne, a z drugiej – inne. Natomiast z perspektywy prawdy
ostatecznej nie są ani identyczne, ani różne.

Znajomość dwóch prawd jest bardzo użyteczna. Nauki buddyjskie dzielą
na te kategorie wszystko, co można poznać. Szczegółowe opisy dwóch
prawd są kluczem do pełnego zrozumienia pism buddyjskich. Jeśli poznacie
znaczenie prawdy względnej, zrozumiecie pouczenia o tym, co jest prawe, a
co nie, dzięki czemu unikniecie niepotrzebnych problemów i zaznacie
radości wyższych światów. Zgłębiwszy pełny opis prawdy ostatecznej,
przekroczycie ocean samsary i osiągnięcie wszechwiedzę. Studiowanie
dwóch prawd i medytowanie nad nimi ma zatem głęboki cel i przynosi
wielki pożytek.

Ten krótki opis dwóch prawd jest ledwie kroplą z oceanu nauk Buddy i
komentarzy, które omawiają je bardzo szczegółowo. Znajomość dwóch
prawd jest niezbędna do zrozumienia nauk. Jeśli chcecie wiedzieć więcej,
powinniście sięgnąć po odpowiednie teksty. Mamy ich wiele.



N

PRZYJĘCIE SCHRONIENIA

 
iezależnie od tego, do jakiej tradycji religijnej należymy, najpierw
musimy zrozumieć jej podstawy. W buddyzmie taką podstawą jest

Schronienie, fundament wszystkich praktyk tej tradycji – od śrawaków i
pratjekabuddów hinajany, przez szkołę „tylko umysł” i szkoły środkowej
ścieżki, po tajemną mantrajanę z jej czterema klasami tantr. Wrota
wszystkich ścieżek sutr i tantr otwiera ślubowanie Schronienia. Każdy, kto
zostaje buddystą, przyjmuje to ślubowanie jako pierwszy krok do
otrzymania nauk Buddy.

Co więcej, podstawą praktyk buddyjskich jest dyscyplina, a każde
dotyczące jej ślubowanie opiera się na Schronieniu. Bez niego nie można
otrzymać żadnego innego ślubowania – od pratimokszy 1 hinajany, przez
ślubowania Bodhisattwy tradycji mahajany, po liczne ślubowania tajemnej
mantrajany. Ślubowanie Schronienia jest więc po prostu niezbędne.

Stanowi również źródło wszystkich dobrych waściwości. Praktyka
dziesięciu prawych działań, takich jak wystrzeganie się zabijania, kradzieży
czy kłamstwa, należy do kanonu różnych tradycji religijnych, a także
podstawowych zasad moralnego prowadzenia się w świecie ludzi
świeckich. W ostatecznym rozrachunku samo właściwe postępowanie nie
wystarczy jednak do odcięcia tego, co trzyma nas w samsarze. Co jest
najważniejsze pośród wszystkich przyczyn, które uwalniają nas od cierpień
samsary? Ślubowania Schronienia, bowiem po ich przyjęciu każdy prawy
czyn staje się krokiem do Wyzwolenia.

Tajemna mantrajana obejmuje głębokie nauki o kanałach, wiatrach i
kroplach. Praktykowanie tych wyrafinowanych instrukcji wymaga
solidnych podstaw. Bez nich, nawet angażując się w praktykę, nie
osiągniemy ostatecznego rezultatu pełnego Przebudzenia. Niektórzy
lekceważą Schronienie, traktując je jak niezbyt istotny drobiazg. Uważają,



że trzeba im wyższych praktyk tajemnej mantrajany, mahamudry czy
dzogcien. Jeśli jednak zaniedbamy ślubowania Schronienia, nie zdołamy
wejść na te ścieżki. To bardzo ważny punkt.

Istotą ślubowań Schronienia jest uwolnienie nas od lęku przed
uwięzieniem w samsarze. Schronienie dzieli się na trzy główne kategorie:
światowe, hinajany i mahajany. Pierwszy rodzaj odnosi się do
przyjmowania Schronienia w światowych bóstwach, które zamieszkują
skały, drzewa i tak dalej. Jeśli wszystko układa się pomyślnie, mogą one –
co najwyżej – zapewnić chwilowe szczęście i ulżyć w cierpieniu. Nie są w
stanie sprowadzić ostatecznego szczęścia ani wyzwolić z oków cierpienia,
ponieważ same nie są od niego wolne. Różnica między bóstwami
światowymi a tymi, które wykraczają poza samsarę, sprowadza się do
urzeczywistnienia – lub nie – braku trwałego, samoistnego „ja”. Z
perspektywy buddyjskiej poza samsarą są Trzy Klejnoty – Budda, Dharma i
Sangha – a więc mogą one służyć za prawdziwe Schronienie.

Choć Schronienie jest fundamentem wszystkich szkół buddyjskich,
istnieją pewne różnice co do głębi pobudek, rozumienia Trzech Klejnotów
oraz okresu obowiązywania ślubowań. Najistotniejsze dotyczą motywacji
hinajany i mahajany. W hinajanie Schronienie przyjmuje się po to, by
uwolnić się od cierpień samsary. Celem Schronienia mahajany jest
natomiast doprowadzenie do pełnego Przebudzenia wszystkich czujących
istot.

Jak należy rozumieć Trzy Klejnoty? Budda jest tym, który nauczał
Dharmy, źródłem wszystkich nauk, traktujemy go więc jak nauczyciela.
Dharma to ścieżka, którą idziemy aż do ostatecznego celu. Na tej ścieżce
towarzyszy nam Sangha – ci, którzy ją przeszli lub praktykują teraz. Gdyby
nikt, jak my, nie znał ścieżki, jakże mielibyśmy pojąć jej naturę?

Przyjęcie Schronienia od prawdziwego nauczyciela to jednak za mało.
Musimy praktykować pouczenia, które otrzymujemy wraz ze
ślubowaniami. Główne odnoszą się do Trzech Klejnotów. Przyjąwszy



Schronienie w Buddzie, nie powinniśmy szukać go w światowych
bóstwach. Budda jest w stanie obdarzyć nas tak doczesnym, jak
ostatecznym Schronieniem, nie trzeba nam więc żadnego innego. Po
przyjęciu Schronienia w Dharmie nie powinniśmy wyrządzać jakiejkolwiek
krzywdy czującym istotom. Znalazłszy Schronienie w Sandze, nie
powinniśmy wiązać się z destrukcyjnymi przyjaciółmi, by nie upodobnić
się do nich i nie przejąć ich sposobu myślenia lub zachowania, gdyż
mogłoby to narazić na szwank nasze ślubowania, zakazujące na przykład
krzywdzenia innych. Jeśli musimy z takimi osobami przebywać,
powinniśmy mieć się na baczności, żeby nie pójść w ich ślady.

To krótka rada dla tych, którzy przyjęli ślubowania Schronienia, źródło
wszelkich dobrych właściwości. Mógł nas do tego skłonić lęk przed
samsarą. Być może bezskutecznie szukaliśmy innej ucieczki przed
cierpieniem i wreszcie znaleźliśmy Schronienie. Jeśli potrafimy je utrzymać
i dobrze praktykować ścieżkę buddyjską, nie będziemy musieli obawiać się
cierpień tego świata i nigdy nie zaznamy już lęku. Zależy to przede
wszystkim od nas samych i naszej pilności.

1. Pratimoksza w sanskrycie znaczy „własne Wyzwolenie”. Termin ten odnosi się do
różnych grup ślubowań etycznych, takich jak ślubowania świeckich ludzi czy święcenia
zakonne. Przez zaniechanie czynienia zła unika się gromadzenia negatywnej karmy –
przyczyn cierpienia. Dotrzymywanie ślubowań etycznych prowadzi więc do osiągnięcia
Wyzwolenia od cierpienia [przyp. red.].



C

ROZWIJANIE BODHICITTY

 
i, którzy podążają ścieżką buddyjską, pragną doprowadzić wszystkie
czujące istoty do szczęścia, a ostatecznie – do pełnego Przebudzenia.

Jego osiągnięcie oznacza wyplenienie wszystkiego, co należy porzucić –
zaciemnień emocjonalnych, zaciemnień nieświadomości i nawykowych
skłonności – oraz urzeczywistnienie wszystkiego, co trzeba rozwinąć –
mądrości, która rozumie naturę zjawisk, oraz mądrości, która widzi je w ich
nieskończonej różnorodności. Krótko mówiąc, pełne Przebudzenie to
osiągnięcie pułapu, na którym wszelkie błędy zostały wykorzenione, a
wszystkie pozytywne właściwości – rozwinięte. To bardzo ważne,
ponieważ Budda jest nie tylko wielkim uczonym, lecz ma również
niezrównane właściwości, które biorą się z medytacji. Aby osiągnąć taki
poziom, potrzebujemy doskonałej przyczyny, którą jest przebudzony umysł,
bodhicitta. Obudziwszy w sobie bodhicittę, praktykujemy i doskonalimy ją,
żeby osiągnąć ostateczny owoc. W pouczeniach tyczących rozwijania
bodhicitty znajdujemy wiele metod, z których najskuteczniejsze wyłożył
wielki mistrz Atisia.

Atisia rozważa siedem etapów. Po pierwsze mówi o (1) bodhicitcie jako
doskonałej przyczynie osiągnięcia pełnego Przebudzenia. Dzieli ją na
bodhicittę dążenia i bodhicittę zastosowania. Pierwszą definiuje jako umysł,
który pragnie wyprowadzić wszystkie czujące istoty z oceanu cierpień
samsary na brzeg Oświecenia. Kiedy ta motywacja przeniknie nas na
wskroś, angażujemy się, w pełni na tym skupieni,w pożyteczne działania
ciałem, mową i umysłem. To właśnie bodhicitta zastosowania.

Oba rodzaje bodhicitty biorą się z przyczyny, którą jest (2) altruizm.
Każdy pragnie szczęścia i nikt nie chce cierpieć. Powodowani altruizmem,
musimy wziąć na siebie odpowiedzialność za zapewnienie tego wszystkim
istotom. Na czym polega altruizm? To nie tylko pragnienie dawania istotom



szczęścia i uwolnienia ich od cierpienia, lecz także podejmowanie w tym
celu konkretnych działań.

Altruizm bierze się ze (3) współczucia. Bez współczucia nie pojawi się
bezinteresowna postawa umysłu. Na czym polega współczucie? Świadomi
całego bólu czujących istot, myślimy: „Uwolnię je od wszelkich cierpień”.
Postanowienie to obejmuje nie tylko cierpienia, ale i ich przyczyny.

Współczucie wyrasta z (4) miłującej dobroci. Pomni nieszczęść
czujących istot, myślimy: „Chcę, by wszyscy byli szczęśliwi”. I nie jest to
jedynie przelotna myśl, lecz towarzyszące nam bezustannie pragnienie,
obejmujące nie tylko szczęście, ale i jego przyczyny. Jak rodzi się miłująca
dobroć? Z (5) tego, co zaprząta czy też porusza umysł. Ten czynnik ma dwa
aspekty: to, co porusza nasz własny umysł, oraz to, co porusza umysły
innych. Jeśli się nad tym dobrze zastanowimy, przekonamy się, że
wszystkie istoty, w tym także my sami, niczym się nie różnią w swym
pragnieniu bycia szczęśliwym i wolnym od cierpień. Nasze troski są
podobne, a to pozwala na empatię. Możemy też rozmyślać, że od czasu bez
początku czujące istoty były nam bliskimi krewnymi, życzymy im przeto
szczęścia i wolności od cierpienia dokładnie tak, jak chcemy tego dla
najbliższych i przyjaciół. Rozszerzamy to pragnienie na wszystkie istoty,
gdyż kiedyś łączyły nas z nimi podobne więzi. Kiedy wkroczymy na tę
ścieżkę, z tego, co porusza umysł, zrodzą się miłująca dobroć i szczęście.

Wszystkie etapy mają swoje przyczyny. To, co porusza umysł, bierze się
ze (6) zrozumienia i wdzięczności za to, co zrobili dla nas inni. Pamiętamy
o udzielonej nam pomocy. Nie zapominając o okazanej dobroci,
odczuwamy wdzięczność – i to nie tylko wobec jednej osoby lub garstki
ludzi, lecz (7) wszystkich czujących istot, gdyż były nam one niegdyś
dobrymi, troskliwymi matkami. Rodziły nas, dbały o nasze potrzeby,
uczyły, co należy przyjmować, a co odrzucać. Pragnąc odwdzięczyć się za
tę dobroć, myślimy: „Wyprowadzę wszystkie istoty z samsary i przywiodę



je do Przebudzenia”. Uczucie wdzięczności wyrasta więc ze zrozumienia
bliskich, odwiecznych więzi, łączących wszystkie czujące istoty.

Te skondensowane etapy medytacji ułożone są w porządku przyczynowo-
skutkowym; każdy wynika z poprzedniego i staje się podstawą następnego.
Jeżeli, po pierwsze, nie potrafimy traktować wszystkich istot jak własnych
matek, to, po drugie, nie zrodzi się w nas wdzięczność za okazaną nam
dobroć. Bez niej, po trzecie, nic nie poruszy naszego umysłu, a co za tym
idzie, po czwarte, nie przepełni go miłująca dobroć. Bez niej, po piąte, nie
ma mowy o współczuciu, którego brak, po szóste, wyklucza altruizm. Jeśli
nie stać nas na altruizm, to, po siódme, trudno będzie nam obudzić w sobie
bodhicittę. Jeżeli zdołamy pójść tą ścieżką przyczyn i skutków, pojawi się
w nas bodhicitta, przebudzony umysł, i szybko osiągniemy cel praktyki.

Podstawowe pouczenia niezrównanego mistrza Atisi są bardzo pomocne
dla ludzi, którzy zaczynają praktykę rozwijania przebudzonego umysłu.
Jestem przekonany, że przyniosą nam pożytek, o ile będziemy je
praktykować, pragnąc prawdziwego szczęścia. Modlę się, abyście potrafili
osiągnąć ostateczny owoc tej praktyki.



B

LICZENIE ODDECHÓW

 
udda nauczał Dharmy niezliczone istoty stosownie do ich
usposobienia, pragnień i możliwości. Dlatego też istnieje wiele

sposobów praktykowania Dharmy i wiele aspektów ścieżki, obejmujących
między innymi etapy różnych pojazdów. Wszystkie one wyrastają z
prawdziwej Dharmy. Owe ścieżki i kluczowe pouczenia zebrać można w
dwie kategorie: studia oraz praktykę, czy też teksty i urzeczywistnienie.
„Teksty” odnoszą się do wszystkich nauk Buddy, a „urzeczywistnienie”
definiuje się jako „to, co przynosi przejawianie się naszego najwyższego
zrozumienia”, czyli samadhi – medytacyjne nierozproszenie.

Jeżeli obieramy ścieżkę buddyjską i chcemy osiągnąć Wyzwolenie,
powinniśmy zgłębiać doskonałe nauki Buddy: studiować je, analizować i
medytować nad nimi. To trzy podstawowe etapy wkraczania na ścieżkę
buddyjską. Poza praktyką trzeba nam jeszcze odpowiedniego charakteru,
który czyni nas właściwym naczyniem i pozwala na osiągnięcie
ostatecznego rezultatu Dharmy.

Medytacja należy do sfery pracy z umysłem. Jeśli ma się nam powieść,
potrzebujemy klarownego umysłu, stosunkowo wolnego od pojęć i
rozproszenia światowymi rozrywkami, w przeciwnym razie pojawią się
splamienia i konceptualne myślenie – zaprzeczenie przymiotów, które
pragniemy rozwijać poprzez medytację. Odpowiednie metody zawiera
zarówno hinajana, jak i mahajana czy tajemna mantrajana. We wszystkich
istnieją liczne kluczowe instrukcje, uczące pokonywania kolejnych etapów
pojazdów i ścieżek.

Pośród tych nauk znajdziemy praktykę koncentrowania się na oddechu.
Jest to medytacja, która pomaga początkującym wyciszyć pojęciowe
myślenie. Każdy z nas oddycha, odczuwając, jak powietrze wypływa z ciała
i wpływa doń z powrotem. Dlaczego skupienie się na oddechu miałoby być



pożyteczne? Pojęciowe myślenie powstaje w umyśle w związku z naturą
wiatrów energii, krążących w kanałach ciała subtelnego. Jeśli
doprowadzimy je do równowagi, pojęciowe myślenie uspokoi się i wreszcie
całkowicie wygaśnie.

Aby praktykować wyciszającą medytację z wykorzystaniem oddechu,
należy najpierw przyjąć odpowiednią pozycję. Splatamy nogi w pozycji
lotosu lub je krzyżujemy. Prostujemy plecy. Dlaczego należy siedzieć
właśnie tak? Umysł porusza się w oparciu o wiatry energii, które wędrują
ścieżkami kanałów. Jeśli nie przyjmiemy stosownej postawy, kanały będą
się wyginać, nie przypominając dobrej, prostej szosy, którą wiatry
płynęłyby swobodnie. W takiej sytuacji umysłowi trudno pozostawać w
stabilnej medytacji. Należy więc siedzieć tak, aby kanały były proste.

Po przyjęciu właściwej pozycji zaczynamy medytację na oddech. Nie jest
ona tak głęboka, jak medytacja na pustkę, ani tak rozległa, jak medytacja
bodhicitty. Tu liczymy po prostu wydechy i wdechy. Wydychając, myślimy
„jeden”, i wdychając – „jeden”. A potem, nie przepuszczając żadnego
wydechu i wdechu: „dwa”, „trzy” i tak dalej. Skupiając się wyłącznie na
liczeniu, odsuwamy od umysłu wszystko, co go rozprasza, ponieważ
zaprzątamy jego uwagę i nie pozwalamy, by coś innego zablokowało
przebieg naszej praktyki. Kolejne wydechy i wdechy liczymy bezgłośnie, w
myśli.

Podczas tej medytacji mogą się nam przydarzyć trzy rodzaje błędów,
których należy się wystrzegać. (1) Możemy pomylić ze sobą liczby, myśląc
„dwa” zamiast „jeden”, licząc na przykład wydech jako „jeden”, a wdech
jako „dwa”. Ogólnie mówiąc, wdech i wydech są odrębnymi, różnymi
procesami. A jednak czasem, gdy nam się pomyli, (2) bierzemy jeden z
nich za oba, przyspieszając tym samym liczenie, lub (3) bierzemy oba z
nich za jeden, gubiąc którąś liczbę. Na przykład pomyślimy, że wdech jest
wydechem i liczymy jedną część cyklu za dwie. Albo myślimy, że wydech



jest wdechem i pomijamy jedną liczbę. W ten sposób zawyżamy lub
zaniżamy faktyczną liczbę.

Wykonując tę medytację powinniśmy oddychać naturalnie, jak zawsze,
niczego nie zmieniając. Nie przyspieszamy ani nie spowalniamy oddechu,
pozwalamy mu zachować naturalny rytm. Przyspieszając oddychanie,
możemy zaszkodzić umysłowi; spowolnieniem lub zatrzymywaniem
oddechu również zakłócamy medytację. Powtarzam, oddychamy naturalnie,
licząc oddechy. I nie więcej, jak do dziesięciu. Przy większej liczbie może
pojawić się pomieszanie i rozproszenie, co odbiera praktyce wszelki
pożytek. Mniejsza liczba powtórzeń też nie jest dobra, ponieważ nie
zdążymy rozwinąć stabilnej koncentracji w podążaniu za oddechem.
Dziesięć – nie mniej, nie więcej – jest liczbą właściwą.

Jak powinna wyglądać codzienna praktyka? Z początku nie musimy robić
zbyt wielu dziesiątek naraz. Pierwszego dnia liczmy tylko chwilę,
następnego – nieco dłużej, dochodząc do dziesięciu dziesiątek. Potem
możemy rozwijać praktykę, medytując pierwszego dnia rano, drugiego –
rano i wieczorem, a trzeciego – rano, po południu i wieczorem. Jeżeli
będziemy podążać taką stopniową ścieżką, pojęciowe myślenie i
rozproszenie zaczną się zmniejszać. To jeden z pożytków tej praktyki.

Taka praca z oddechem nie jest zbyt trudna ani wymagająca.
Skoncentrowanie umysłu na przepływie wdychanego i wydychanego
powietrza służy również ciału i pomaga leczyć pewne dolegliwości. Termin
„medytacja” oznacza „przyzwyczajenie się do”. Jeżeli będziemy
wykonywać ją codziennie, przyzwyczaimy się czy też oswoimy z praktyką i
wreszcie w naszym umyśle zaświta mądrość, która bierze się z medytacji.

Czasem zagonieni ludzie zmuszają się do medytacji. Można, ma się
rozumieć, praktykować w ten sposób, trudno jednak rozwinąć wtedy
koncentrację oraz poskromić i wyciszyć umysł. Kiedy się spieszymy, lepiej
zaczekać na odpowiednią chwilę, niż zmuszać się do medytacji. Jeżeli z
czasem uda się nam medytować, nie opuszczając ani jednego dnia, i



doprowadzić do doskonałości jedną ścieżkę, to nasza praktyka będzie się
rozwijać pomyślnie.



R

WYCISZONE SPOCZYWANIE

 
ozmaite rzeczy w tym świecie mogą nam przynosić radość i
zadowolenie. Najważniejsze jest jednak to, co może zapewnić spokój

i szczęście naszemu umysłowi. Jak to uzyskać? Z reguły w umyśle kłębią
się myśli, które go denerwują i niepokoją. Kiedy umysł jest w takim ruchu,
nie potrafi skupić się na jednym, błądzi i nie może spocząć. W ten sposób
wymyka się nam szczęście psychiczne. Doświadczymy go dopiero, gdy
owe pojęcia rozpuszczą się w naturze umysłu.

Istnieje wiele metod, pomagających w doprowadzeniu umysłu do stanu,
w którym jest on skoncentrowany i pełen radości. Najważniejszą z tych
metod jest medytacja. Tradycja buddyjska oferuje najrozmaitsze medytacje,
czy to z tradycji mahajany czy z tajemnej mantrajany z jej wieloma
stopniowymi praktykami, w tym kanałów, wiatrów i kropli. Powiada się, że
Budda ukazał osiemdziesiąt cztery tysiące bram samadhi. Gdybyśmy mieli
dotrzeć do ich sedna, co okazałoby się najważniejsze? Wyciszone
spoczywanie, czyli szine, oraz wgląd, lhaktong. Zaczynamy od medytacji
wyciszonego spoczywania, ponieważ jest ona zarówno niezbędna, jak i
najłatwiejsza dla tych, którzy wkraczają dopiero na ścieżkę.

Aby praktykować wyciszone spoczywanie, musimy poznać jego cechy,
najgłębszą istotę i kategorie. Bez tego nie wiedzielibyśmy, jak medytować.
Zaczynamy od przyjęcia postawy, która różni się od normalnej i jest nieco
bardziej skomplikowana niż ta, z jaką liczyliśmy oddechy. Jedną z
najlepszych spośród wielu pozycji zalecanych adeptom samadhi jest
„siedmiopunktowa postawa Wajroczany” 1 . Powiedzieliśmy już, że jeśli
siedzimy prosto i właściwie medytujemy, wszystkie wiatry energii
swobodnie krążą kanałami. Odpowiednia postawa zapewnia nam stabilny
środek ciężkości, gdy koncentrujemy się na umyśle, i dlatego jest tak



ważna. Jeżeli dobrze usiądziemy, nie będziemy mieli problemów z
wyciszonym spoczywaniem.

„Polegając na właściwym punkcie odniesienia, umysł spoczywa w sposób
ujednopunktowiony” – tak najogólniej definiuje się wyciszone
spoczywanie. Medytację dzieli się na trzy kategorie: osadzenie umysłu z
podporą, osadzenie umysłu bez podpory i osadzenie umysłu w jego
najgłębszej naturze.

Korzystanie z podpory oznacza umieszczenie przed oczami jakiegoś
przedmiotu, na przykład kwiatu. Koncentrując się tylko na nim,
zapobiegamy powstawaniu i powracaniu niezliczonych pojęć. Praktykę
ujednopunktowionego skupienia na znajdującym się przed nami zwykłym
przedmiocie – najczęściej kamyku lub patyczku – nazywa się „wyciszonym
spoczywaniem z nieczystą podporą zewnętrzną”. Jeżeli przedmiotem takiej
koncentracji jest coś związanego z Dharmą – posąg lub wizerunek Buddy,
księga z jego naukami, atrybut bóstwa i tak dalej – określa się ją
„wyciszonym spoczywaniem z czystą podporą zewnętrzną”.

Kiedy oswoimy się z tymi początkowymi praktykami i nasz umysł będzie
spoczywać, nie oddalając się od przedmiotu skupienia, możemy rozpocząć
drugi rodzaj medytacji – bez zewnętrznej podpory. Tym razem kierujemy
naszą uwagę do wewnątrz, przywołując w umyśle obraz Buddy. Jeśli
przystąpimy do tej praktyki przed nabraniem biegłości w poprzedniej,
będzie nam trudno, ponieważ nie ma tu żadnego zewnętrznego punktu
odniesienia. W umyśle, który nie umie się skupić, zaczną się kłębić myśli.
Należy więc praktykować pierwszą medytację, dopóki nie nabierze się
wprawy, i dopiero wówczas przejść do kolejnej. Praktyka powiedzie się,
jeśli będziemy iść krok po kroku.

Trzeci rodzaj wyciszonego spoczywania polega na pozostawieniu umysłu
w jego najgłębszej naturze. Nie mamy tu ani zewnętrznej, ani wewnętrznej
podpory. Umysł pozostaje bardzo skoncentrowany, medytujemy wolni od
pojęć – to najwyższy poziom wyciszonego spoczywania. Praktyka ta będzie



stabilna tylko wtedy, gdy nabierzemy biegłości w dwóch poprzednich.
Kiedy umysłu nie zakłócają żadne pojęcia, zaczyna świtać jego naturalna
radość i przejrzystość. Uzyskawszy owo doświadczenie wyciszonego
spoczywania, nauczymy się cenić jego wielką wartość.

W kluczowych pouczeniach wielkich lamów znajdujemy wiele metod,
pomocnych przy osadzaniu umysłu. Nauczali oni na przykład, że nie
powinniśmy wracać myślami do przeszłości, wyglądać przyszłości ani
troszczyć się o chwilę obecną, lecz zachowywać całkowite skupienie na
punkcie odniesienia, spoczywając w najgłębszej naturze umysłu. Kiedy
oswoimy się z tym dzięki studiom i praktyce, pojawią się różne
doświadczenia medytacyjne, które wedle objaśnień sutr i tantr można
podsumować w pięciu punktach.

Pierwszy etap to „ruch”. Kiedy zaczynamy praktykę wyciszonego
spoczywania, wydaje się nam, że nasze zaciemnienia i pojęciowe myślenie
rosną. Czy to źle? Nie, po prostu wcześniej nie praktykowaliśmy
wyciszonego spoczywania i najzwyczajniej nie mieliśmy pojęcia, ile kłębi
się w nas myśli. Teraz, dzięki praktyce, zaczynamy je spostrzegać. Nie są
one wynikiem medytacji – patrząc w umysł, zauważamy po prostu, co w
nim jest. Uczucie, jakie na tym etapie budzi w nas doświadczenie silnego
naporu myśli i zaciemnień, porównuje się do rwącej rzeki w wąwozie.

Drugi etap wyciszonego spoczywania nazywa się „osiągnięciem”. Dzięki
pierwszej fazie medytacji myśli i zaciemnienia są nieco słabsze i nie tak
liczne. Nasze doświadczenie nie jest jeszcze stabilne – czasem atakują nas
myśli i zaciemnienia, innym razem nie są tak natarczywe. Nie mają już
ciągłości, jak w pierwszym etapie, i wydają się pojawiać wolniej. Rzeka
wypłynęła z wąwozu i toczy się nieco spokojniej szerszym łożyskiem.

Trzecim etapem wyciszonego spoczywania jest doświadczenie
„zaznajomienia”. Zaciemnienia i myśli pojawiają się nadal, ale brak im
dawnego impetu. Nie czujemy już ich naporu, nie mamy wrażenia
zamknięcia w wąskiej przestrzeni – rzeka toczy się leniwie swoim korytem.



Nie znaczy to jednak, że wszystkie myśli i zaciemnienia znikły, lecz
naturalnie uspokojone stały się łagodniejsze i delikatniejsze niczym szeroko
rozlana, spokojna rzeka.

Po przejściu tych trzech etapów dochodzimy do czwartego, „stabilizacji”,
kiedy to nasza praktyka nabiera stałości. Porównuje się go do spokojnego
oceanu, którego powierzchni nie marszczą żadne fale. Nie pojawia się już
pojęciowe myślenie, a początkowe wrażenie ciasnoty zastępuje poczucie
bezmiaru wolnego od zaciemnień i myśli.

Etap piąty to „całkowita stabilizacja”. Nabrawszy pełnej biegłości w
praktyce wyciszonego spoczywania, osiągamy nie tylko prawdziwą
równowagę, ale i zaczynamy doświadczać czystego, promiennego aspektu
umysłu. Owe przebłyski pierwotnej mądrości są skutkiem praktyki. Ten
stan porównuje się do oceanu, który jest nie tylko absolutnie spokojny, ale i
czysty oraz przejrzysty. Niektóre oceany bywają zanieczyszczone, ten
jednak jest przeźroczysty z natury. Na piątym etapie niewzruszonemu
spokojowi umysłu zaczyna towarzyszyć czysty, poznający aspekt jego
ostatecznej natury. To owoc praktyki wyciszonego spoczywania: chwilowe
doświadczenia czystej, promiennej natury pierwotnej mądrości, czyli
Dharmaty.

W ten sposób wyjaśniliśmy pokrótce, jak doprowadza się umysł do
wyciszonego spoczywania, oraz towarzyszące temu procesowi
doświadczenia medytacyjne. Nauki buddyjskie prowadzą stopniową
ścieżką: od etapów wyciszonego spoczywania do faz głębokiego wglądu.
Dzięki tym stopniowym praktykom dawni lamowie osiągali
urzeczywistnienie i odkrywali pierwotną mądrości. Możemy rozwinąć te
same przymioty, które dane im było odnaleźć. Wszystko zależy od naszej
pracy, pilności, zrozumienia i odpowiedniej motywacji.

Kiedy wkraczamy na ścieżkę Dharmy, musimy wzbudzić w sobie wiarę
czy, jak kto woli, zaufanie i wiedzieć, dlaczego jest to niezbędne. Jeśli
zdamy się tylko na bezmyślne oddanie, wpadniemy w pułapkę ślepej wiary.



Prawdziwa wiara rodzi się z badań i analiz. Należy też utrzymywać
właściwą dyscyplinę, dochowując na przykład ślubowań Schronienia.
Potem praktykujemy studiowanie nauk, analizowanie ich i medytowanie
nad nimi. Najpierw otrzymujemy od prawdziwego lamy kluczowe
pouczenia i analizujemy je, korzystając z pomocy rozumu. Nie
poprzestajemy na tym, gdyż wyjątkową zaletą buddyzmu jest to, że nie
ogranicza się on do studiów i rozmyślań. Kładziemy nacisk na medytację,
której – w przeciwieństwie do studiów i analiz – nie znajdziemy w
zwykłym świecie. W buddyzmie studiujemy Dharmę, a następnie stapiamy
swe zrozumienie nauk z umysłem, praktykując pewność spoczywania w
medytacji.

Nie jesteśmy w stanie pojąć z marszu bardziej zawansowanych praktyk,
takich jak mahamudra czy dzogcien, których owocem jest pierwotna
mądrość. Wszystkie praktyki wyższych poziomów wymagają stabilnej
podstawy – ni mniej, ni więcej, tylko właściwej praktyki wyciszonego
spoczywania. Jeśli nieokiełznany umysł wypełniają myśli i zaciemnienia,
nie ma w nim miejsca na wyższe praktyki. Drzewo potrzebuje przede
wszystkim mocnych korzeni. Na tej samej zasadzie dla medytacji
najważniejsze jest wyciszone spoczywanie. Dlatego też omówiłem je dla
tych z nas, którzy praktykują medytację, aby pomóc im znaleźć szczęście i
powodzenie. Mam nadzieję, że tak się stanie.

1. Nogi skrzyżowane w pozycji wadżry (czyli lotosu) lub jak najbardziej do niej
zbliżonej; dłonie na kolanach albo ułożone na podołku – prawa na lewej, kciuki zetknięte;
łokcie oddalone nieco od klatki piersiowej; wyprostowany kręgosłup; podbródek
opuszczony, by wyprostować kark; usta zamknięte, rozluźnione, czubek języka dotyka
podniebienia; oczy wpatrzone w punkt oddalony o osiem szerokości palców od czubka
nosa.



K

WPROWADZENIE WE WGLĄD

 
iedy opanujemy praktykę wyciszonego spoczywania, będziemy w
stanie przytłumić czy nawet odsunąć od siebie zaciemnienia. Może

też zmniejszyć się nasze cierpienie lub wręcz na pewien czas zaniknąć, lecz
wyciszone spoczywanie nie usunie go całkowicie. Lekiem, który pozwala w
pełni wyzbyć się zaciemnień i cierpienia, jest wgląd. Aby go praktykować,
trzeba najpierw poznać jego najgłębszą naturę. Wgląd zawiera w sobie
badanie, za pomocą najwyższego zrozumienia, natury czy też struktury
każdego zjawiska. Podobnie jak przy wyciszonym spoczywaniu,
przystępując do praktyki wglądu, musimy przyjąć postawę medytacyjną,
która pomaga w skupieniu umysłu 1 .

Z uspokojonym umysłem, posiłkując się najwyższym zrozumieniem,
dokonujemy analizy, która pozwoli nam odkryć ostateczną naturę.
Przedmiotem owego badania są wszystkie zjawiska, ale ponieważ nie
objęlibyśmy ich umysłem, dzielimy je na dwie grupy: zjawiska z formą i
bez formy. Do pierwszych należą rzeczy takie jak filar czy waza –
najogólniej, wszystko, co możemy zobaczyć oczami. W jaki sposób je
analizujemy? Przyglądamy się każdej ich części, która, jak się okazuje,
sama składa się z wielu części, a następnie poddajemy je takiej samej
analizie – i tak dalej, aż do elementów najmniejszych.

Nasze ciało, na przykład, ma dwie ręce, dwie nogi i głowę. Weźmy rękę.
Analizując ją, przekonujemy się, że nie istnieje ona jako niepodzielna
jednostka, lecz składa się z części: ramienia, przedramienia, dłoni. Dłoń z
kolei zbudowana jest z pięciu palców, wnętrza i tak dalej. W ten sposób
dochodzimy do najmniejszych i najsubtelniejszych cząstek, ale i one
okazują się mieć części oraz podlegać zmianom. Każda cząsteczka ma
część wschodnią, południową, zachodnią, północną, a w dodatku górę i dół.
Składa się na nią wiele elementów, co pozwala nam stwierdzić, że nawet



cząstki najsubtelniejsze nie są niezależnymi bytami. Z perspektywy
przejawiania się wszystkie zjawiska foremne, wszelkie złożone rzeczy,
zdają się jakoś istnieć, niemniej szczegółowa analiza wykazuje, że nawet
ich najmniejsze cząstki nie mają wrodzonego, samoistnego bytu. Analiza
zjawisk foremnych polega więc na rozbieraniu przedmiotów na
najdrobniejsze części, by przekonać się, przy pomocy najwyższego
zrozumienia, że nawet one nie istnieją naprawdę.

Druga kategoria, zjawiska bezforemne, odnosi się do umysłu i jego
czynników. Za bezforemne uznaje się wszystkie zjawiska mentalne. Nie da
się dowieść istnienia umysłu na podstawie cech, określających go na
poziomie względnym. Umysł ma wiele aspektów, które można zebrać w
trzy kategorie: przeszłość, przyszłość i teraźniejszość. Gdy poddamy je
analizie, okaże się, że umysł przeszłości odszedł i już go nie ma, umysł
przyszłości jeszcze się nie narodził, na razie więc nie istnieje, a umysł
obecny jest tylko chwilą, która za moment przeminie. Możemy sądzić, że
owa chwila istnieje, niemniej poddana badaniu, okazuje się mieć aspekt
przeszły, przyszły i obecny, a zatem nie jest zwartą jednostką, lecz składa
się z wielu części. Dokonując takiej analizy, nie znajdujemy niczego, co
można by wziąć za „chwilę obecną”. Umysł nie posiada zatem żadnych
cech, które pozwalałyby uznać go za „tę chwilę”, nie ma też żadnej
właściwej sobie natury. Nie ma koloru ani kształtu, należących do sfery
formy. Jak byśmy nie patrzyli, nie znajdziemy odrębnego umysłu –
przypomina on przestrzeń. Analizując go z perspektywy trzech czasów,
musimy dojść do wniosku, że z natury nie jest obecny w żadnym z nich.
„Istnienie” umysłu nie wytrzymuje więc próby logiki.

Filozofia buddyjska traktuje w ten sposób wszystkie zjawiska foremne i
bezforemne. Kiedy naszym najwyższym zrozumieniem analizujemy
jakikolwiek przedmiot, okazuje się, że brak mu ostatecznej realności. Co
więcej, samoistnego bytu nie mają nie tylko badane przedmioty, ale i
analizujący je umysł. Jak to rozumieć? Gdy będziemy pocierać dwa



kawałki drewna, zatli się ogień i je spali. Kiedy ogień strawi drewno, sam
naturalnie wygaśnie. Na tej samej zasadzie nie tylko nie istnieją trwałe
przedmioty obdarzone wrodzonym bytem, ale też badające je najwyższe
zrozumienie pozbawione jest niezależnego istnienia. I drewno, i ogień
przestają istnieć.

Kiedy ujrzymy, że ostatecznie nie istnieje ani przedmiot, ani podmiot, to
wygasną wszelkie pojęcia. Dla przedmiotów, tak fizycznych, jak i
psychicznych, nie ma podstawy. Nie istnieją cechy, które można by
uchwycić, nie odnajdziemy zatem niczego, co istniałoby naprawdę. Nie ma
myśli, które pamiętałyby przeszłość, ani takich, co tworzyłyby przyszłość.
Stabilne spoczywanie w tym wolnym bezmiarze, będącym naturą umysłu,
jest praktyką głębokiego wglądu. Pozostajemy w tym stanie, patrząc w
prawdziwą naturę wszystkiego, co się pojawia, oswajamy się z nim i
uczymy się mu wierzyć.

Jak kontynuujemy praktykę po zakończeniu sesji? Staramy się pamiętać,
że wszystko, co pojawia się w naszym umyśle, przypomina iluzję lub film:
choć zjawiska te nie istnieją, jawią się, a jawiąc się – nie istnieją. Bohatera
filmu tam nie ma, niemniej widzimy go na ekranie. Coś pojawia się przed
naszymi oczami, a my pytamy, czy to prawdziwy obraz? Nie, to jest jak
scena z ostatniego snu. Na tej samej zasadzie wszystkie zjawiska
przypominają iluzję. To prawda o nich, ponieważ ich naturą jest pustka.
Krótko mówiąc, po medytacji staramy się rozpoznawać pustą naturę
zjawisk, widząc w nich iluzję czy, jak kto woli, scenę z filmu.

Jeśli systematycznie studiujemy i praktykujemy wgląd – spoczywając
stabilnie w medytacji i nie zapominając o niej po jej zakończeniu –
stopniowo oswoimy się z tą praktyką. Aż wreszcie, gdy urzeczywistnimy
pustą naturę umysłu czy też bezpośrednio zrozumiemy Dharmatę, nie
będziemy musieli już zakładać, że zjawiska przypominają iluzję, gdyż
zobaczymy tę prawdę bezpośrednio. Urzeczywistnienie prawdy Dharmaty i
ostateczne uwolnienie się od wszelkich cierpień zależy przede wszystkim



od zręcznej praktyki wglądu oraz naszej pilności w podążaniu, krok za
krokiem, za naukami Buddy o wglądzie i wyciszonym spoczywaniu. Wiele
dzieł uczonych i mistrzów medytacji Indii i Tybetu poświęconych jest
objaśnianiu owych nauk i kolejnych etapów praktyki. Jeżeli zapoznamy się
z nimi i poświęcimy systematycznej praktyce, z czasem osiągniemy
pozytywne rezultaty. Czego wam wszystkim życzę.

1. Por. wyżej.



S

RÓŻNE SPOSOBY PRAKTYKOWANIA WGLĄDU

 
tabilność i spokój umysłu są dla nas bardzo ważne, gdyż to właśnie za
ich pośrednictwem rozpoznajemy problemy i cierpienie. Jeśli

wykażemy się pilnością, możemy doprowadzić umysł do wyciszenia,
porzucając zaciemnienia, z których biorą się przeszkody. Umożliwia to
medytacja, która nadaje umysłowi stałość i stabilność. W tym procesie
najważniejszymi pośród rozmaitych medytacji są wyciszone spoczywanie
(szine) i wgląd (lhaktong). Podczas wyciszonego spoczywania umysł
kieruje się do wewnątrz, co pozwala uspokoić przeszkadzające myśli i
doprowadzić do tego, że przestają się one ukazywać. Stwarzamy wobec
nich pewien dystans. Nie da się jednak wyplenić zaciemnień za sprawą
samego wyciszonego spoczywania – do odcięcia ich korzeni trzeba nam
wglądu.

Ścieżka ćwiczenia wglądu ma trzy główne etapy: przyczynę jego
powstania, rozmaite aspekty czy też sposoby praktykowania, oraz fazę
pomedytacyjną. Przyczyna obejmuje poleganie na prawdziwym
nauczycielu, słuchanie autentycznej Dharmy i właściwe jej traktowanie.
Jeżeli brak któregoś z tych trzech aspektów, nie można mówić o
przyczynie. Mamy wówczas do czynienia z czymś, co nie przyniesie
wglądu opartego na najwyższym zrozumieniu.

Prawdziwi nauczyciele doskonale stopili umysły z naukami Buddy, jakie
można znaleźć w klasycznych tekstach. Poleganie na takim nauczycielu jest
bardzo ważne, niemniej trzeba jeszcze uważnie słuchać pouczeń Dharmy
poziomu tymczasowego i ostatecznego 1 . Nie poprzestajemy na tym, lecz
korzystając z najwyższego zrozumienia, odcinamy wątpliwości i
wyrabiamy właściwy pogląd w strumieniu umysłu. Bez tego nie narodzi się
mądrość wglądu. Jeśli hołdujemy poglądom światowym lub niebuddyjskim,



nie osiągniemy mądrości wglądu, ponieważ poglądy owe nie są wolne od
błędów.

Słuchając nauk i rozmyślając nad pismami i komentarzami, którymi je
opatrzono, wyzbywamy się wątpliwości i utwierdzamy się w poglądzie
przy pomocy różnych metod rozumowania. Osiągamy pewność co do
poglądu i tego, jak przedstawia on naturę umysłu. Potem stapiamy z nim
umysł. Jeśli zdołamy to uczynić, zbudujemy doskonałą przyczynę wglądu.

Dawni lamowie zaczynali od analizowania opisywanej przez pogląd
natury umysłu, dochodząc do niewzruszonego przekonania, że jest ona
pusta. Owo doskonałe zrozumienie było fundamentem ich ćwiczenia w
medytacji. Nazywamy to praktykowaniem ścieżki. Próbowanie tego bez
właściwego poglądu można porównać do prób wspinaczki na pionową
ścianę bez używania rąk. W ten sposób bardzo trudno osiągnąć cel,
urzeczywistnienie natury umysłu. Jeżeli wyrobimy sobie właściwy pogląd,
a następnie będziemy praktykować medytację, to niczym szybujący w
przestworzach garuda 2 , nie napotkamy na ścieżce żadnych przeszkód.
Nasza medytacja będzie skuteczna, a w umyśle zaświta Urzeczywistnienie.
Dlatego też tak bardzo potrzebujemy doskonale czystego poglądu w
strumieniu swego umysłu.

Punkt drugi dotyczy licznych sposobów utrzymywania czy też
praktykowania wglądu. Istnieją praktyki typowe dla światowych ścieżek i
niebuddystów, praktyki śrawaków i pratjekabuddów oraz praktyki tradycji
mahajany i – w ich obrębie – tajemnej mantrajany.

Światowa praktyka wglądu ma wiele wspólnego z tradycjami
niebuddyjskimi i polega na przechodzeniu od zwyczajnych do bardziej
subtelnych poziomów. Kiedy na przykład osiągamy pierwszy poziom
medytacyjnego wchłonięcia 3 , spoglądamy wstecz na poprzednią, niższą
sferę pożądania i przekonujemy się, że za sprawą błędów, takich jak
przemoc i nienawiść, nie jest ona odpowiednim obiektem medytacji.
Widzimy również, że pierwszy poziom medytacyjnego wchłonięcia jest od



nich wolny. W ten sposób, zauważając, że poprzedni, niższy pułap znaczą
błędy, których nie ma na wyższym, przechodzimy kolejno przez cztery
coraz bardziej subtelne poziomy medytacyjnego wchłonięcia, eliminując po
drodze usterki wcześniejszych etapów.

Praktykując wgląd ścieżki światowej, możemy stłumić zaciemnienia i
chwilowo zapobiec ich manifestowaniu, nie jesteśmy jednak w stanie
całkowicie ich wyplenić, zatem nadal istnieje możliwość upadku w samsarę
i dalszego krążenia po rozmaitych sferach bytu. Praktyka światowej ścieżki
wglądu połączona z wolnością od przywiązania i zachłanności, które
cechują sferę pożądania, może przecież przynieść cudowne przymioty,
należące do najwyższego zrozumienia.

Wgląd praktykuje się również w tradycji śrawaków. Tu jego przedmiotem
są Cztery Szlachetne Prawdy i ich szesnaście różnych aspektów. Budda
obracał Kołem Dharmy trzykrotnie. Podczas pierwszego obrotu wyłożył
Cztery Szlachetne Prawdy: o istnieniu cierpienia, o jego przyczynach, o
ustaniu cierpienia oraz o ścieżce, prowadzącej do owego ustania. Objaśnia
się je na wiele sposobów. Na przykład za pomocą tzw. „dwunastu
powtórzeń”, co oznacza zastosowanie do każdej z Czterech Prawd trzech
kategorii, którymi są: istota, funkcja i rezultat 4 . Daje to razem dwanaście
punktów. Inne objaśnienia mówią, że każda z Czterech Prawd ma cztery
aspekty: jest nietrwała, pusta, pozbawiona samoistności i tak dalej, co daje
w sumie szesnaście kategorii. Śrawakowie praktykują wgląd, spoczywając
w medytacji nad owymi szesnastoma aspektami czy, jak kto woli,
sposobami utrzymywania umysłu. Tradycja pratjekabuddów skupia się na
dwunastu ogniwach współzależnego powstawania, z których pierwszym
jest nieświadomość 5 . Praktykując wgląd, medytują oni nad owymi
dwunastoma aspektami.

W tradycji piśmiennictwa buddyjskiego współzależne powstawanie jest
kwestią kluczową, którą omawia się na wiele sposobów w niższych i
wyższych systemach filozoficznych. Objaśnienia tyczące powstawania



dwunastu ogniw są jednak w zasadzie takie same. Madhjamaka utrzymuje
na przykład, że wszystkie zjawiska pojawiają się zależnie od przyczyn i
warunków. Są zatem nietrwałe i pozbawione samoistnego bytu. Prawdziwą
naturą wszystkich zjawisk jest wolna od wszelkich mentalnych wytworów
pustka. Niemniej na zwykłym czy względnym poziomie doświadczamy
tego, co się przejawia, i tego, co o tym myślimy – wszystko to bierze się ze
współzależnego powstawania, wzajemnych relacji przyczyn i warunków.
Nauka o współzależnym powstawaniu jest ważna dla wszystkich tradycji
buddyjskich, ale madhjamaka kładzie na nią nacisk szczególny.

Najważniejszą z wielu metod praktykowania wglądu propaguje ścieżka
mahajany, która opiera się na sześciu doskonałościach. W tej tradycji
medytacji są trzy główne szkoły: swatantrika, prasangika, nazywana
również rangtong, oraz szkoła szentong. Adepci swatantriki praktykują
wgląd, dzieląc proces medytacji na dwa aspekty: tego, który medytuje, i
przedmiot medytacji. Pierwszy odnosi się do umysłu medytującego nad
Dharmadhatu, drugi – do samego Dharmadhatu, przestrzeni wszystkich
zjawisk. Jak wygląda owa medytacja? Uspokajamy wszelkie mentalne
konstrukcje, takie jak założenie istnienia lub nieistnienia, dotyczące
świadomości medytującego podmiotu oraz przedmiotu medytacji, czyli
Dharmadhatu. Następnie spoczywamy w tym stanie, który przypomina
puste niebo. W ten sposób przedstawia praktykę wglądu szkoła swatantrika.

Prasangika, czyli szkoła rangtong, podchodzi do tego nieco inaczej. Tu
przedmiotem medytacji jest Dharmadhatu, a podmiotem postrzegający
umysł. Zadajemy sobie pytanie: „Czy są one takie same, czy też inne?”.
Analiza przywodzi do odkrycia, że nie są ani takie same, ani inne, lecz
nierozdzielne niczym woda wlana do wody. Po zmieszaniu wody z dwóch
szklanek nie da się powiedzieć, która jest która. Spoczywamy stabilnie w
tym stanie, w którym nic nie różni świadomości podmiotu i przedmiotu,
praktykując w ten sposób medytację głębokiego wglądu szkoły prasangika.



Wedle szkoły szentong pierwotna mądrość, świadoma własnej natury i w
swej istocie czysta, jest pozbawiona dualizmu podmiot-przedmiot. Nazywa
się ją „wolną od dualizmu i obecną od czasu poza czasem świadomością
odbijającą”. Z perspektywy ostatecznej nie ma tu nic do ujęcia ani nic do
dodania. Nie ma wymagających usuwania zaciemnień ani właściwości
Buddy, który należy osiągnąć. Spoczywamy w naturze umysłu takiej, jaką
jest, nie uciekając się do żadnych środków. Innymi słowy, spoczywamy
niewzruszenie w promiennej przejrzystości, która jest naturą umysłu. Tak
wygląda praktyka głębokiego wglądu w szkole szentong tradycji
madhjamaki.

We wszystkich szkołach mahajany, wolni od myśli zakładających
istnienie i nieistnienie, spoczywamy więc stabilnie w medytacji nad wolną
od mentalnych tworów przestrzenią wszystkich zjawisk.

W niezrównanej tajemnej mantrajanie wgląd praktykuje się nieco inaczej.
Naturę umysłu przedstawia się tu jako wolną od dualizmu pustkę,
podkreślając jednak, że owa pustka nie jest nieistnieniem, nicością czy
próżnią. Ostateczną naturą jest pustka, ale ma ona aspekt czy też zdolność
przejawiania się jako cokolwiek. Nazywa się to promienną świetlistością.
Co więcej, w najgłębszej naturze owego aspektu świetlistości kryje się
także wielka szczęśliwość. Praktyka wglądu w tradycji mantrajany polega
więc na spoczywaniu w pustce, obdarzonej wielką szczęśliwością.

Te praktyki wglądu – śrawaków, pratjekabuddów, swatantriki, prasangiki,
szentongu i tajemnej mantrajany – pozwalają na odcięcie korzenia
zaciemnień. Światowa ścieżka wglądu prowadzi do wyższych poziomów
medytacyjnego wchłonięcia i rozwijania najwyższego zrozumienia, lecz
tylko tłumi zaciemnienia. Do prawdziwej wolności prowadzi jedynie
buddyjska ścieżka wglądu, która przecina korzenie samsary.

Trzecia i ostatnia kategoria wglądu odnosi się do fazy pomedytacyjnej,
czyli pracy z umysłem po zakończeniu sesji praktyki. Z reguły pierwszą
rzeczą, jaką zauważamy, jest nasze ciało. Nieświadomość podpowiada, że



istnieje ono naprawdę, ale dzięki pomocy medytacji możemy zobaczyć, że
nie ma samoistnego bytu, a co za tym idzie przypomina iluzję – pojawia się,
choć nie istnieje. To, co widzimy, to fikcja, jak kuglarska sztuczka. A więc
jeśli idzie o ciało, to staramy się pamiętać, że jest ono iluzoryczne. Poza
wrażeniami fizycznymi będziemy też doświadczać wielu odczuć, od
szczęścia po cierpienie. One także, choć je odczuwamy, nie istnieją
naprawdę, przypominając wrażenia ze snu. Możemy śnić, że skaleczyliśmy
się w rękę, i doświadczyć bólu dokładnie tak, jak na jawie, choć i cięcie, i
rana istnieją tylko we śnie. Gdy się budzimy, na skórze nie ma śladu
draśnięcia. Nasze uczucia są podobne – choć nie istnieją, pojawiają się i
wydają rzeczywiste.

Najgłębsza natura umysłu jest niczym przestrzeń. Nie ma nic takiego, jak
prawdziwie istniejący umysł obdarzony samoistnym bytem, choć mogą za
tym przemawiać rozmaite argumenty, książki czy doświadczenia. Umysł
jest pusty. Niemniej nasz zwykły umysł tkwi w pomieszaniu, sądząc, że
zjawiska istnieją naprawdę. Naturą umysłu jest pustka, ale nie nicość czy
rezultat prostej negacji: pustka to także promienna świetlistość, podstawa
zjawisk samsary i nirwany. Umysł przypomina przestrzeń oraz posiada
czysty, poznający aspekt, który pozwala nam stwierdzić: „To jest
przestrzeń”. Spoczywając w pustej, czystej naturze umysłu, bez trudu
przemierzymy ścieżkę praktyki.

Ciało, odczucia i umysł są tylko zjawiskami, które po prostu pojawiają się
niczym chmury na niebie. Skąd biorą się chmury? I gdzie odchodzą, kiedy
znikają? Nie sposób powiedzieć. Podobnie jak ciało, mowa i umysł, inne
zjawiska są również wolne od powstawania i ustawania, przychodzenia i
odchodzenia. Ich najgłębszą naturą jest pustka.

Większość czujących istot szuka szczęścia i nie chce cierpieć, ale nie
zapewni nam tego samo pragnienie. Możemy wręcz przysporzyć sobie
jeszcze więcej bólu. Musimy zatem znaleźć przyczynę cierpienia i
przyczynę szczęścia. Przyczyną samsary, psychicznych katuszy i cierpień,



są zaciemnienia. Lekarstwem jest medytacja. Najlepszą spośród wszystkich
praktyk – wgląd. Nadzieja i modlitwa o Wyzwolenie nie przyniosą skutku
bez praktyki. Aby osiągnąć Oświecenie, musimy pozbyć się zaciemnień,
stosując lek, który może odciąć ich korzeń. Najpotężniejszym antidotum
jest właśnie wgląd. Dlatego też udzieliłem tych nieco obszerniejszych
wyjaśnień. Mam nadzieję, że pomogą wam one w praktyce i zdołacie
ujarzmić umysły, szybko osiągając Wyzwolenie.

1. Nauk „tymczasowych” udziela się uczniom, którzy nie są jeszcze gotowi na głębsze
pouczenia – nauki te mogą być więc interpretowane na różne sposoby. Znaczenie i treść
nauk ostatecznych jest, jak wskazuje sama nazwa, ostateczne.
2. Mityczny ptak, zdolny latać natychmiast po przyjściu na świat, symbol pierwotnej

mądrości.
3. Cztery poziomy medytacyjnego wchłonięcia odpowiadają czterem głównym obszarom

sfery formy. Każdy z nich dzieli się na trzy kolejne, co daje w sumie dwanaście poziomów.
Po dodaniu do nich pięciu czystych miejsc sfery formy otrzymujemy siedemnaście
poziomów obejmujących cały ten wymiar, który – wraz ze sferą pożądania i bezforemną –
składa się na samsarę. Więcej szczegółów znajdzie czytelnik w: Lati Rinpochay i Denma
Locho Rinpochay, Meditative States in Tibetan Buddhism, przeł. Leah Zahler i Jeffrey
Hopkins, Boston, Wisdom Publications, 1983, 1997, ss. 142-145.
4. Weźmy drugą kategorię, „działanie” czy też „funkcję”. Stosuje się ją do każdej z

czterech szlachetnych prawd: w przypadku pierwszej jest nią uśmierzenie cierpienia, w
przypadku drugiej – usunięcie źródła cierpienia, trzeciej – zlikwidowanie przejawów
cierpienia, a czwartej – poleganie na ścieżce. Por. The Treasury of Knowledge, edycja
Palpung, t. 1, 308 i 358.
5. Pozostałe to: gromadzenie karmy czy też mentalne reakcje, świadomość, nazwa i

forma, zmysły, kontakt, odczuwanie, lgnięcie, chwytanie, stawanie się, narodziny, starość i
śmierć.



W

ZNACZENIE DEDYKACJI

 
szyscy dokonujemy prawych czynów. To, czy przyniosą one
wspaniałe rezultaty czy też nie, zależy przede wszystkim od

poświęcenia zasługi, zatem odpowiednia dedykacja ma ogromne znaczenie.
Aby była doskonała, pełna, muszą się spotkać wszystkie niezbędne
czynniki.

Po pierwsze, trzeba wiedzieć, co dedykujemy. Tradycyjnie zasługi dzieli
się na dwie kategorie: zasługi nagromadzone przez nas samych i przez
innych. Do pierwszej należą korzenie prawości naszych studiów i
rozmyślań nad naukami oraz prawe czyny, jakich dokonaliśmy inspirowani
przez innych. Kategoria druga obejmuje prawe czyny innych, które
wzbudziły naszą radość, oraz te, z którymi nie mieliśmy bezpośredniego
związku.

Po drugie, szlachetne działania możemy dedykować różnym celom. Na
przykład temu, byśmy stali się potężnym, łaskawym władcą lub odrodzili w
wyższym świecie i zaznali jego rozkoszy. W podobnych życzeniach nie ma
nic złego, niemniej kiedy się ziszczą, nagromadzona prawość zostanie
wyczerpana. Co więcej, owa zasługa może wcześniej ulec zniszczeniu, jeśli
wpadniemy w gniew przed osiągnięciem rezultatu. Dlatego lepiej znaleźć
cel stosowniejszy. Celem niezrównanym jest osiągnięcie pełnego
Przebudzenia. Jeżeli temu poświęcimy nagromadzoną prawość, to do czasu
osiągnięcia pełnego Urzeczywistnienia nasza zasługa nie będzie maleć, lecz
rosnąć. Jeśli nawet wpadniemy w gniew lub ulegniemy innemu
negatywnemu uczuciu przed osiągnięciem rezultatu, nie zniszczy to zasługi,
która dzięki sile dedykacji stała się silna i rozległa. Najwyższy cel
poświęcenia zasługi ma takie właśnie atrybuty.

Po trzecie, nasza dedykacja służyć ma pożytkowi innych – Wyzwoleniu z
cierpienia niezliczonych czujących istot oraz ich prawdziwemu i



ostatecznemu szczęściu, czyli osiągnięciu przez nie poziomu drogocennego
Przebudzenia. Można również poświęcić zasługę samemu sobie, niemniej
wówczas nie będzie ona rozległa. Jeżeli na przykład patrzę w lustro, widzę
w nim tylko jedno odbicie; jeśli wezmę tysiąc zwierciadeł, to choć mam
jedną twarz, odbije się ona po tysiąckroć. Na tej samej zasadzie nie jest
błędem poświecanie prawości tylko sobie, ale w ten sposób jej nie
pomnażamy. Lepiej wykonywać dedykację na szeroką skalę, poświęcając
zasługę pożytkowi innych.

Oprócz własnej zasługi możemy też dedykować prawość nagromadzoną
przez innych. Jak to uczynić? Weźmy mój przykład. Powiedzmy, że wiem o
czterech rodzajach prawości: tej, którą zgromadziłem sam z siebie; tej, do
której zostałem zainspirowany; tej, którą widziałem u innych i radowałem
się nią; oraz tej, którą inni zgromadzili niezależnie ode mnie. Pierwsze dwa
rodzaje mogę oczywiście dedykować, ale co z zasługą gromadzoną przez
innych, w tym również przez Buddę czy Mandziuśriego? Otóż mogę
połączyć ich prawość z moją i dedykować je razem, życząc, byśmy
osiągnęli Przebudzenie – ja sam oraz wszystkie czujące istoty.

Jakie pożytki płyną z dedykowania zasługi czystemu celowi, jakim jest
osiągnięcie pełnego Przebudzenia i dobro innych? Dzięki takiej dedykacji
umysł staje się spokojniejszy, a to, samo w sobie, jest źródłem ogromnych
korzyści. Na pewien czas uwolnimy się od chorób i cierpień, a w
przyszłości osiągniemy lepsze lub wyższe odrodzenie. Co więcej, od tej
chwili do czasu osiągnięcia pełnego Oświecenia, pozostanie z nami moc i
prawość owej dedykacji. Powiedziano więc, że takie poświęcenie zasług
jest bezmierne i trwałe.

Jest jeszcze jedna ważna rzecz. Podczas dedykacji trzy aspekty działania
– zwane również trzema sferami lub kręgami – czyli dedykujący podmiot,
akt poświęcenia i jego przedmiot, powinny być całkowicie czyste, puste.
Wszystkie trzy są z natury puste, a my, poświęcając prawość, powinniśmy



być tego świadomi. Jeśli nasza dedykacja ma te trzy aspekty, jest doskonale
czysta i skuteczna.

Początkującym trudno jednak poświęcać zasługę w ten sposób, gdyż tego
rodzaju zrozumienie nie przychodzi łatwo. Jeżeli nastręcza to trudności,
możemy pomyśleć: „Jak wielcy Bodhisattwowie, Czenrezik i Mandziuśri,
którzy poświęcali zasługę, widząc pustkę natury jej trzech aspektów, tak
pragnę robić to i ja”.

Można również dodać rytuał dedykacji, recytując wersy poświęcenia
zasługi, ułożone przez Buddę lub jego wielkich następców, oraz ulubione
modlitwy życzeń. Modlitwy dedykacji i życzeń odmawiane z czystym
umysłem przed wyobrażeniami Trzech Klejnotów mają ogromną moc i nie
napotykają przeszkód.

Jeżeli rozumiemy mechanizm dedykacji – jej cel, zalety i płynące z niej
pożytki – to wszystkie prawe czyny, których dokonanie przyszło nam z
takim trudem, możemy poświęcać osiągnięciu ostatecznego rezultatu:
bezkresnemu, niewyczerpanemu, pełnemu Przebudzeniu. Powinniśmy też
cieszyć się z całej zasługi gromadzonej w tym świecie. Dokonując prawych
czynów w różnych żywotach, wszyscy gromadzimy zasługę, niemniej o
dobre rezultaty wcale nie jest łatwo i stąd znaczenie dedykacji. Cieszę się,
że mogłem to wam wyjaśnić i zadedykować całą zgromadzoną przez nas
zasługę, wraz z zasługami wszystkich Buddów, pożytkowi i pełnemu
Przebudzeniu wszystkich czujących istot. Modlę się również o to, byście
potrafili praktykować w ten niezrównany sposób.



CZĘ�� III: 
WIERSZE XVII KARMAPY





L

SŁOWO WSTĘPNE

 
iteratura tybetańska przesiąknięta jest poezją. Niemal wszystkie teksty
liturgiczne i liczne traktaty filozoficzne napisane są wierszem. Poezja

inspiruje wgląd i ułatwia zapamiętywanie, rytmiczne wersy łatwo zapadają
w serce. Posługuje się metaforą, porównaniem, eufonią, grą słów i stopami.
W wersie jest zawsze nieparzysta liczba głosek, zwykle siedem, dziewięć
lub jedenaście. Wiersze XVII Karmapy obejmują niemal wszystkie gatunki
poezji tybetańskiej. Są wśród nich krótkie, czterolinijkowe pouczenia,
opisujące naturę umysłu i służące za pomoc w medytacji. Są opisy,
wyrastające z czystych, głębokich wizji innych światów, czasów i stanów
istnienia, przedstawiane z reguły jako wspomnienia czystych krain lub
złotego wieku. Są pochwały miejsc, modlitwy o pokój i szczęście, prośby o
spełnienie życzeń i lepsze czasy. Modlitwy o długie życie wielkich lamów
zawierają nie tylko błagania o pozostanie z nami, ale i głębokie pouczenia.
Niektóre pieśni przywołują pewne stany umysłu. Inne, „lżejsze” przetykane
są śpiewnymi dźwiękami „a la la” i refrenem. Niektóre strofy są proste i
surowe, inne złożone, nasycone rozbudowanymi metaforami i klasycznymi
sanskryckimi wątkami, typowymi dla wysokiej kultury Tybetu. Wiersze o
Dharmie czyta się wielokrotnie. Tybetańczycy często uczą się ich na
pamięć, by ich znaczenie zapadło im głęboko w serce.

Niektóre pieśni opatrzono dwoma tytułami – poetyckim i opisowym.
Często, jak wiele tybetańskich ksiąg, zamykają je kolofony, opisujące
okoliczności powstania dzieła: czas, miejsce, autora, zamawiającego oraz,
jeśli jest taka potrzeba, tłumacza, redaktora lub wydawcę. Bywa, że autora
trudno zidentyfikować, gdyż, w zależności od okazji, używa on wielu
imion, niejednokrotnie, jak każe tradycja, epatując skromnością – „błazen
w szatach króla” – by oddalić wszelkie podejrzenia o arogancję i dumę ze
swego dzieła. Pod kolofonami znajdują się moje krótkie komentarze,



obejmujące na przykład objaśnienia technicznych terminów buddyjskich.
Obce słowa lub niecodzienne wyrażenia, które pojawiają się w wielu
wierszach, omawiane są z reguły tylko raz.

XVII Karmapa żywo interesuje się poezją i studiuje tradycyjną poetykę
tybetańską. „W tym świecie – powiada – jest wiele rodzajów wiedzy,
należących, między innymi, do rozmaitych tradycji religijnych i różnych
kultur. Osobiście studiowałem filozofię indyjskich Wed oraz klasyczny
traktat „Zwierciadło poezji”. Zamieszczono w nim pochwały różnych
bóstw, takich jak Maheśwara czy Brahma, wzmianki o dziesięciu
awatarach Wisznu, złotym dordże Indry i tak dalej. Tłumacząc budowanie
metafor, traktat ten wyłuszcza pokrewieństwa między opisywanym
znaczeniem a wyrażającymi je słowami. Ów rezonans stanowi o efekcie
kompozycji. W tradycji njingma tajemnej mantrajany wszystkie te indyjskie
bóstwa stały się zasługującymi na szacunek Opiekunami nauk buddyjskich,
przyciągającymi wszystko, co dobre, wszelkie pożytki i powodzenie” 1 .
Mówiąc o bóstwach, z których wiele występuje tak w hinduizmie, jak i
buddyzmie, dodaje: „Boginią poezji jest Jangcienma, Saraswati 2 . Jako
autor wierszy czuję z nią szczególny związek” 3 .

„Zacząłem pisać w trzy, może cztery lata po przybyciu do Tsurphu –
mówi dalej. – Moim pierwszym nauczycielem poetyki był Lama Njima,
który wykładał mi „Zwierciadło poezji”. Potem sam coś napisałem i robię
to do dziś. Zwykle wtedy, gdy nie pojawia się zbyt wiele uczuć. Kiedy ani
uczucie szczęścia, ani smutku nie są zbyt silne. Czasem, gdy przepełnia
mnie radość, także lubię coś napisać. Ale kiedy jest mi smutno, piszę
najwyżej kilka linijek, nie więcej”.

„Gdy piszę wiersz, powinienem się nad nim zastanawiać, ale myśląc,
zapominam o składaniu słów. A potem nagle pojawiają się strofy, które
czyta się zupełnie nieźle. Z reguły odbywa się to właśnie w ten sposób. Taki
jest mój sposób pisania” 4 .



Pytany, kiedy zaczął malować, odpowiada: „Właściwie dopiero tu, w
Gjuto, choć w Tybecie bawiłem się farbami, kolorując drzeworyty. W
Indiach zacząłem rysować. Poezja i malarstwo mają z sobą wiele
wspólnego. Malując, kreślisz piękne rzeczy, góry, jeziora, drzewa, by
stworzyć coś, co ucieszy oko. W związanej z mową poezji budujesz ze słów
coś interesującego i pięknego. Muzyka i pieśń, które mają cieszyć uszy, są
siostrami poezji. Kiedy polubiłem poezję, polubiłem też wszystkie inne
sztuki” 5 .

Karmapa lubi również komponować muzykę, którą porównuje do
medytacji: „Piękna melodia może przywołać mądrość, uspokajając i
wyciszając umysł, podobnie jak medytacja wyciszonego spoczywania. Jeśli
potrafisz utrzymać ów spokój, rozwiniesz się wewnętrznie, dochodząc, za
sprawą wglądu, aż do ostatecznego poziomu urzeczywistnienia” 6 .

Karmapa mówi o swoich dokonaniach z tradycyjną skromnością, ale
Dalajlama nie szczędzi mu pochwał. Kiedy Karmapa ofiarował mu
„Radosne dążenie”, powiedział: „Byłem zdumiony i szczęśliwy, gdy
przeczytałem wiersz XVII Karmapy o ucieczce z Tybetu. Nawet w moich
strofach nie ma takiej głębi. W jednej chwili uprzytomniłem sobie, że
Karmapa, który bardzo lubi studiować logikę i filozofię buddyjską,
rzeczywiście posiadł klarowność wewnętrznej mądrości. Opowiadałem o
tym wierszu wielu ludziom, zachwycając się wewnętrzną mądrością
Karmapy i jego znajomością Dharmy” 7 .

Ten właśnie wiersz otwiera kolejną część książki.

1. Fragment wykładu wygłoszonego w Uniwersytecie Gjuto Ramocze, Sidhbari,
Dharamsala, 22 lutego 2000 roku.
2. Ma ona szczególny związek ze sztukami poezji, tańca i pieśni oraz z mądrością.
3. Rozmowa z autorką, Gjuto Ramocze, Sidhbari, Dharamsala, czerwiec 2000 roku.
4. Tamże.
5. Tamże.
6. Z wykładu dla uczniów szkoły muzycznej w Delhi, Sidhbari, Dharamsala, 22 marca

2000 roku.



7. Wykład w klasztorze Namgjal, Dharamsala, 21 sierpnia 2001 roku.



RADOSNE ŻYCZENIE
Słodka melodia dla szczęśliwców

 
Om Swasti. Z prawoskrętnej muszli
Czystego współczucia ciała mowy i umysłu
Tryska rzeka dobrych intencji, których nic nie odmieni.
Niech więc ta niezrównana, słodka, dźwięczna melodia,
Balsam dla ucha,
Rozchyli lotosowe płatki prawości, doskonałości i dobroci.
 
Nosi najwyższe imię Spełniającego Życzenia Drzewa, brzemiennego
nektarem.
Melodia owego nieskazitelnego drzewa, słodka i kojąca, spełnia wszelkie
życzenia.
Na jego gałęziach, wśród liści, spoczywają klejnoty wiecznego szczęścia,
Górujące nad wszystkim. Oby świat rozświetlił blask piękna tego drzewa.
 
Życzenie dla Tybetu
Łan wonnych kwiatów, śnieżne góry ciche i rześkie.
Uzdrawiający kraj spowity słodkim, białym dymem kadzidła.
Oby miłościwe piękno światła księżyca
Położyło kres wszelkim walkom, rozpraszając mroki strefy cienia.
 
Życzenie dla Dalajlamy
Natchnienie święta zasługi w Krainie Śniegu,
Jesteś najwyższym dzierżawcą czystego białego lotosu.
Skarbnico wszelkich przymiotów,
Światło dla oczu –
Obyś żył długo i w zdrowiu, niczym diamentowa wadżra.
 



Życzenie dla kultury i wiedzy
Najwspanialszą wartością jest spokojny blask rzeki kultury:
Światłe umysły igrają w kryształowych wodach lotosowego jeziora.
Nad tą niezrównaną ścieżką unosi się pieśń słodka jak kwiatowy miód.
Oby ci, którzy nią kroczą, spijali wonny nektar najwyższej wiedzy.
 
Życzenie dla świata
W bezmiarze drogocennej Ziemi, w bezkresie tego Świata,
Oby to, co dobre dla wszystkich, miało nieskończoność księżycowego
blasku.
Oby swą ożywczą obecnością niosło trwałe szczęście i dostatek,
Otwierając słodką łąkę kwiatów nocnych lilii pokoju i radości.
 
Zakończenie
Zstępując z baldachimu białych obłoków,
Skarbca dwóch nagromadzeń,
Oby te prawdziwe słowa
Jak świetlane perły,
Jak kropelki deszczu
Spłynęły na ogród wypełniony szczęśliwymi uczniami,
Wolnymi od stronniczości,
Otwierając kwiaty przyjaźni,
Zalążki przyszłego szczęścia i radości.
 

Te wypływające ze szczerych intencji życzenia spisał, uciekając z Tybetu,
osioł z wyglądu przypominający słonia, którego nazywają Ogjen Trinle.
Pewnej nocy w iluzorycznym zwierciadle snu ujrzał skąpane w świetle
księżyca lotosowe jezioro, na którego brzegu trzech odzianych w białe
jedwabie braminów grało na bębnie, gitarze, flecie i innych instrumentach.
Posłyszawszy słodką, liryczną melodię, ułożyłem tę modlitwę,



przepełniony szczerym pragnieniem zrobienia czegoś dla ludu Tybetu. Oby
w tym kraju wspaniałych, pełnych pomyślności gór szybko zaświtało
słońce najwyższego pragnienia Przebudzenia. (Śródtytuły dodał Khencien
Thrangu Rinpocze.)

 
Notka
Jak wynika z kolofonu, wiersz wyrasta z wizji, która ukazała się

Karmapie podczas ucieczki z Tybetu. Natychmiast podchwycili go
tybetańscy uchodźcy. Artyści z Tybetańskiego Instytutu Sztuk Stosowanych
napisali do niego melodię, a angielski przekład znalazł się na wielu
witrynach internetowych. Wiersz zaczyna się od życzenia, by nauki Buddy,
niczym donośna pieśń, dotarły wszędzie, przynosząc pożytek wszystkim
istotom. Jako jeden z ośmiu pomyślnych symboli, „skręcona w prawo
muszla” symbolizuje dźwięczną mowę Buddy oraz jego nauki. Koncha jest
również jednym z instrumentów muzycznych używanych podczas
ceremonii religijnych. Prawoskrętne muszle są rzadkie; symbolizują
kierunek ruchu planet na nieboskłonie i spiralę włosów Buddy. „Spełniające
życzenia drzewo” oraz takiż klejnot są klasycznymi wizerunkami
cudownego przedmiotu, który zaspokaja wszelkie potrzeby i życzenia – tu:
przynosi dostatek i szczęście. W mitologii indyjskiej rośnie ono pośrodku
głównego ogrodu w niebie boga Indry. „Te niebiańskie drzewa zmieniają
wygląd stosownie do pór roku; uginają się pod cudownymi owocami i
kwiatami, roztaczają boską woń i są promienne niczym drogocenne
klejnoty” 1 .

Po dwóch pierwszych strofach następują cztery życzenia: pokoju dla
Tybetu, długiego życia dla Dalajlamy, zachowania i propagowania
drogocennej wiedzy tybetańskiej kultury oraz pokoju i szczęścia dla całego
świata. W życzeniu dla Tybetu Karmapa porównuje swą ojczyznę do
uzdrawiającej krainy, w której świat duchowy i doczesny uzupełniają się i
mogą rozproszyć mrok spowijający tę ziemię. „Kraina Śniegu” odnosi się



do Tybetu, a „wadżra”, która symbolizuje to, co niezniszczalne,
olśniewające i niezmienne, jest pojęciem związanym z tybetańskim
buddyzmem wadżrajany i pełnym Przebudzeniem Buddy.

„Najwyższy dzierżawca czystego białego lotosu” z życzenia dla
Dalajlamy odnosi się do uosobienia współczucia, Czenrezika, którego
emanacją jest Dalajlama. Karmapa porównuje kulturę do słodkiej ścieżki,
na której kosztuje się nektar wiedzy. W następnej strofie biel
nieskończoności księżycowego blasku w całej przestrzeni odbija się na
ziemi w bieli lilii, których kwiaty otwiera światło księżyca. To obraz pokoju
i harmonii przenikających cały wszechświat. „Dwa nagromadzenia” z
ostatniej strofy odnoszą się do zasługi, która bierze się z prawości pracy dla
dobra innych oraz mądrości, wyrastającej ze studiowania, analizowania,
medytacji i urzeczywistnienia pustki wszystkich zjawisk. Na koniec
Karmapa wyraża pragnienie, by jego słowa pomogły stworzyć lepszy świat,
którego wizję roztoczył w tym wierszu.

1. Robert Beer, Encyclopedia of Tibetan Symbols and Motifs, Boston, Shambhala
Publications, 1999, s. 48.



WKROCZENIE NA ŚRODKOWĄ ŚCIEŻKĘ

 
Słońce wadżra-umysłu, sama prostota,
przenika bezmiar przestrzeni zjawisk;
Pierwotnej natury umysłu nie da się zniszczyć:
jest promienną przejrzystością, wielką szczęśliwością i bezkresem pustki.
 
Twa dogłębna mądrość, wiedza wolna od zasłon,
świta wszystkiemu, co żyje.
Przewodniku szczęśliwej kalpy, oby za sprawą twego imienia, Gautamo,
spadł deszcz kwiatów pomyślności.
 
Notka
Wiersz ten napisany został z okazji opublikowania „Oceanu

rozumowania” VII Karmapy Ciedraka Gjamtso 1 , traktatu madhjamaki,
czyli szkoły „środkowej ścieżki”, która unika skrajności, takich jak nihilizm
i eternalizm. Jak wynika z tytułu, księga ta jest obszerną, szczegółową
prezentacją elementów rozumowania i ich wzajemnych powiązań. Autor
omawia też percepcję, możliwości poznania oraz źródło tego, co sądzimy,
że wiemy, pomagając nam przekuć pogłębiające się zrozumienie w
Urzeczywistnienie.

Owo Urzeczywistnienie to temat pierwszej strofy. (Wersy są dłuższe,
piętnastozgłoskowe; w przekładzie podzielono je na dwie linijki.) Pierwszy
wers mówi o dwóch aspektach natury umysłu, który jest zarówno
promienny, czysty, świadomy, co porównuje się do słońca, jak i pusty, co
zobrazowane jest przez przestrzeń. Te aspekty są nierozdzielne – niczym
rozświetlona słońcem przestrzeń. „Prostota” to jeden z synonimów
„wolności od wytworów umysłu” czy „konstrukcji mentalnych”. Naturalny
stan, w którym umysłu nie niepokoją rozróżniające myśli ani pojęciowa
paplanina. „Bezmiar przestrzeni zjawisk”, Dharmadhatu, odnosi się do



pustej, przestrzennej natury wszystkiego, co się pojawia. Drugi wers
opisuje naturę umysłu: niezniszczalną, świetlistą, pełną szczęśliwości,
przypominającą przestrzeń i pustą. „Szczęśliwa kalpa” to synonim złotego
wieku. „Gautama” jest określeniem Buddy, który w dzieciństwie nosił imię
Siddhartha Gautama. Następne dwie linijki mówią o potencjale
urzeczywistnienia natury umysłu. Potencjał taki posiadają wszystkie
czujące istoty i jest on wolny od dwóch zasłon: zaciemnień emocjonalnych
oraz zaciemnień nieświadomości. Wiersz zamyka życzenie nadejścia
pomyślnej ery.

1. Tsad me legs par bshad pa thams cad kyi chu bo yongs su ‘dus ba rigs pa’i gzhung
lungs kyi rgya mtsho zhes bya ba bzhugs so („Ocean rozumowania zawierający całą rzekę
wszystkich znakomitych objaśnień pramany”), Nirantha International, nakładem Khenpo
Tsultrima Gjamtso, Sarnath, Kagyud Relief and Protection Committee, 1999.



TRZY KAJE

 
Dharmakaja jest naturalnie powstała, ostateczna.
Sambhogakaja to wszechprzenikająca, nieprzerwana szczęśliwość-pustka.
Dzięki tryskającej deszczem radości Nirmanakai
Niechaj nastanie pomyślność w całej swej chwale.
 
Notka
„Naturalnie powstała” oddać można również jako „samopowstała” w tym

sensie, iż nie zależy od niczego innego – powstaje z samej siebie jako
własna natura. (Nie ma tu jednak mowy o żadnej permanentnej,
autonomicznej „jaźni”.) Termin „Dharmakaja” tłumaczy się jako „Kaja
Absolutnej Prawdy”. Pozostając poza wyrazem i opisem, Dharmakaja jest
synonimem ostatecznej rzeczywistości i podstawą powstających z niej
pozostałych Kai, czyli „ciał” lub „wymiarów”. „Sambhogakaja”, czyli
„Kaja Doskonałej Szczęśliwości”, obejmuje przebogate mandale
niezliczonych bóstw. Postrzegają ją tylko ci, którzy urzeczywistnili naturę
umysłu. „Nirmanakaja” – „Kaja Emanacji”, czyli „tulku” – to Buddowie,
których spotkać mogą zwykłe istoty. Budda Siakjamuni był przejawieniem
się Nirmanakai. Ta strofa jest wierszowanym pouczeniem. Lamowie często
przedstawiają w ten sposób różne kwestie lub pojęcia filozoficzne. Ich
zwięzłość przybliża znaczenie, łatwo też zapadają w pamięć.



PEŁNA SPOKOJU, KOJĄCA FLAGA ZWYCIĘSTWA
Melodyjna pieśń zwycięskiej bitwy z Marami

 
Wieniec księżycowej poświaty brzasku tej mądrości, dogłębnej i czystej,
rozsiewa świetlistą radość.
Prawe znaki promiennej przejrzystości, kiść roześmianych księżyców
krąży
w zachwycającym tańcu pustki, wolnej od wytwarzania, i ożywczego
chłodu świetlistości,
Kładąc szeroki, kojący cień pożytku i szczęścia
na całym wszechświecie.
Słodka melodia dobrych wróżb cnoty i doskonałości wszystkich istot
przepełnia swym cudownym ornamentem trzy sfery.
 
Dwie unoszące się fale czystego złota
są miłującym, promiennym uśmiechem wielkiej radości;
Pałający błękit to odbicie ostatecznego – Dharmakai rozświetlonej
młodzieńczym,
pełnym energii słońcem, sfera światła, którą kreśli
I igra ta ręka, zbierając w kształty na obrazie
jedność dogłębnego i bezkresnego, spokój i ukojenie.
Oby zwycięska chorągiew nauk Buddy
przeniknęła swą sławną melodyjną pieśnią wszystko, co istnieje.
 
Tę modlitwę-życzeń napisał, aby uwolnić istoty od czterech Marów,
siedemnasty z linii Karmapów. (Tłumaczenie na podstawie wskazówek
Thrangu Rinpoczego. Zob. barwną ilustrację, ukazującą flagę.)
 
Notka



Obraz, który opisuje ów wiersz, nazywa się na Zachodzie „Flagą ze snu”,
ponieważ XVI Karmapa zobaczył ją we śnie w swym klasztorze Rumtek w
połowie lat siedemdziesiątych. Opisawszy tę wizję, polecił sporządzić flagę.
Miało to pomóc w rozprzestrzenianiu nauk buddyjskich w intencji szczęścia
i dostatku na całym świecie. Te „pełne spokoju, kojące flagi zwycięstwa”
powiewają dziś w wielu środkach Dharmy na całym świecie i zdobią liczne
przedmioty kultu.

„Marowie” z podtytułu to przeszkody w praktykowaniu Dharmy 1 .
Pierwsze cztery wersy są metaforą gry przejrzystości i pustki,
porównywanej do tańca księżyców. W poetyce indyjskiej księżycowe
światło niesie z sobą kojący chłód nocy – w upalnym kraju cień ma
konotacje pozytywne.

„Wolność od wytwarzania” oznacza brak wytworów mentalnych, brak
procesów myślowych. Pierwsza z „trzech sfer” – sfera pożądania – dzieli
się na sześć światów: bogów, półbogów, ludzi, zwierząt, głodnych duchów i
istot piekielnych. Kiedy buddyści mówią o „błądzeniu w samsarze”, zwykle
mają na myśli krążenie w kole bytu, polegające na odradzaniu się w owych
sześciu miejscach, które można również traktować jako stany psychiczne.
Dwie pozostałe sfery, foremną i bezforemną, zamieszkują rozmaici
bogowie; rozumiane z innej perspektywy, odnoszą się one do różnych
stanów koncentracji.

Pierwsza strofa przygotowuje scenę dla drugiej, która opisuje flagę: dwie
złote fale podnoszące się ku błękitnemu niebu. Złote fale symbolizują
radość. Błękitne niebo to Dharmakaja, ostateczna natura umysłu, która jest
nie tylko pusta, ale i promienna. Wedle pierwotnego zamysłu Karmapy
złoto radości i błękit Dharmakai miały na siebie nachodzić, symbolizując –
brakiem krawędzi – nierozdzielność szczęśliwości i pustki 2 . Wiersz mówi o
innym rodzaju nierozdzielności, o jedności „dogłębnego i bezkresnego”, i
kończy się życzeniem rozkwitu nauk na całym świecie.

1. Por. wykład „Źródło problemów”.



2. Rozmowa z Khenpo Kartharem Rinpoczem, Karma Trijana Dharmaczakra, Woodstock,
31 sierpnia 2002 roku.



ŚWIĘTO OBIEKTU GROMADZENIA ZASŁUGI

 
Om tare tuttare ture soha.
A ho.
Najgłębsza natura prostoty jest bezmiarem podstawy, zawsze czystym.
Wraz z czarującą muzyką nieskalanej i promiennej, spontanicznie obecnej
wiedzy,
Zroszonej klejnotowym deszczem radości zjednoczenia trzech Kai,
Pośrodku mego serca powstaje mocą pamiętania Mistrz, ostateczny
Lama.
 
Oświecona aktywność Twych trzech bram płonie niczym wieniec
promieni słońca.
Setki tysięcy świateł prawych działań spontanicznie
Rodzą kojący cień, by uśmierzyć ból uczniów – szczęśliwych
wybrańców.
Pośrodku ich serc rozchyla się lotos trzech radości.
 
W środku lotosu obecnego życia, z jego wolnościami i sprzyjającymi
okolicznościami,
Pręcik darzy pełną słodyczy pszczołę miodem wyrzeczenia.
Udziel błogosławieństw, by słońce skąpało stopy prawdziwego Lamy
I otwarły się płodne płatki pożytku dla innych.
 
Patrząc prosto w twarz pierwotnej mądrości, świetlistej i samopowstałej z
naturalnego stanu,
Spoczywając na ścieżce bez niczego do dodania i niczego do ujęcia,
Udziel błogosławieństwa, bym zasiadł na królewskim tronie, który trwa
od czasu bez początku



W bezmiarze pustki – prawdziwej naturze Dharmakai, ostatecznej
rzeczywistości.
 
Na niebie parasol białych chmur tworzy w górze tęczowy baldachim.
Między niebem a ziemią łagodnym deszczem sypią się kwiaty prawości i
doskonałości.
Na przepełnionej szczęściem ziemi ludzie śpiewają w zachwycie –
Oby owa radość oczarowała cały świat.
 
Szczera, wolna od skaz intencja jest klejnotową lampą, świetlistym
skarbem,
Wyzwalającym wszystkie istoty z mroku, niedostępnego dla prawości.
Oby słodka melodia niezrównanej sławy, niebiańska muzyka dla
uczczenia
Święta złotego wieku, który trwa bez końca, wypełniła trzy sfery.
 
Modlitwę tę napisał Ogjen Trinle Dordże 4 września 2001 roku, gdy
słońce wzeszło nad kopułę wschodniej góry. Oby była przyczyną
prawości.
 
Notka
Tytuł odnosi się do ganaczakry, uczty wadżrajany, rozbudowanego

rytuału, którego praktyka służy gromadzeniu zasługi przez uczestników.
Karmapa widzi w niej święto, a samą pieśń śpiewa się często podczas
takich zgromadzeń. „Om tare tuttare ture soha” – to mantra żeńskiej formy
Buddy, Tary, która jest ukochanym, obok Czenrezika, bóstwem Tybetu,
słynącym z mocy udzielania ochrony przed niebezpieczeństwami. Tarę
przyzywa się zwłaszcza przed podróżą. Skoro wiersz powstał „tuż przed
ucieczką do Indii”, wydaje się oczywiste, że Karmapa często o niej myślał.
(Pierwotny tytuł tego wiersza brzmiał „Wołając Lamę z daleka”). „A ho”



jest wyrazem zdumienia, a samo „ho” z reguły kojarzy się z radością,
można więc oddać je również jako „zdumiewająca radość”. Jak wiele
innych, wiersz zaczyna się od przywołania „podstawy”, pustki lub prostoty
– czystej przestrzeni, której nic nie jest w stanie ograniczyć ani zamknąć.

„Podstawa” odnosi się do fundamentu, natury umysłu, stanowiącej
niewidzialne wsparcie dla wszystkiego, co robimy. Termin ten często
pojawia się w zwrocie „podstawa, ścieżka, owoc”; „podstawa” jest tu
punktem wyjścia, „ścieżka” – praktyką usuwania spowijających naturę
umysłu zasłon nieświadomości, a „owoc” – przejawieniem się ostatecznej
natury umysłu, zawsze obecnej „u podstawy”, lecz niedostrzeganej z
powodu niewiedzy. Ów owoc nazywa się często „jednością trzech Kai” 1 .
Za sprawą pustki, przenikającej podstawę, ścieżkę i owoc, nieodłącznej od
„promiennej wiedzy”, spada „deszcz radości” i w sercu „powstaje
ostateczny Lama”.

W drugiej strofie Karmapa opisuje radość, jaka budzi się w sercach
uczniów pod wpływem „oświeconej aktywności” Tary. „Trzy bramy”
odnoszą się do ciała, mowy i umysłu, narzędzi komunikacji ze światem;
„trzy radości” pojawiają się, gdy ciało, mowa i umysł stają się oczyszczone.
„Wolności” – to uniknięcie ośmiu niepomyślnych, utrudniających praktykę
odrodzeń, a „sprzyjające okoliczności” oznaczają dziesięć pozytywnych
warunków praktyki, takich jak na przykład odrodzenie się w miejscu, w
którym dostępne są nauki buddyjskie.

W trzeciej strofie obraz lotosu zostaje przeniesiony z serc uczniów na ich
życie i na Lamę – z modlitwami o jego pomyślność („skąpany słońcem”) i
rozkwit aktywności. Czwarta zwrotka jest modlitwą o powodzenie praktyki,
bezpośrednie, niedualne wejrzenie w mądrość i spoczęcie na królewskim
tronie ostatecznej rzeczywistości, w której nie ma nic do dodania ani ujęcia.
Piąta i szósta strofa są metaforycznym opisem złotej epoki.

1. Por. wiersz „Trzy Kaje”.



UKAZANIE MAHAMUDRY

 
Niczym iluzoryczna twarz ukazującego się nam świata,
Poruszenia umysłu nie są dotknięte sztucznością;
Nie zmienia go działanie, wolność ni urzeczywistnienie.
Pozostawanie w głębi umysłu bez żadnych odniesień
Zwie się mahamudrą.
 
Notka
Karmapa dał tę strofę Lamie Tenamowi, by używał jej podczas medytacji.

W linii kagju mahamudra jest najgłębszą formą medytacji. Choć opis
wydaje się zwodniczo prosty, dość trudno ją praktykować. Praktykę
mahamudry można sprowadzić do stabilnego spoczywania w naturze
umysłu, czyli nierozdzielności świadomości i pustki, bez „sztuczności”, to
jest prób robienia czegokolwiek, ani bez „żadnych odniesień”, czyli
wszelkiego mentalnego chwytania. Osoba, która pracuje z takim wierszem,
najpierw uczy się go na pamięć, a następnie rozmyśla o jego znaczeniu.
Osiągnąwszy jasne zrozumienie, spoczywa w medytacji, pozwalając
wierszowi, niczym koanowi, unosić się w umyśle. Po pewnym czasie
uwalnia tę delikatną koncentrację i spoczywa w powstałej w ten sposób
przestrzeni, bez żadnych myśli i punktów odniesienia. Kiedy znów pojawią
się myśli, składa je w strofę wiersza, który ponownie staje się odniesieniem,
a po chwili wraca do medytacji. W ten sposób, naturalnie, przechodzi od
medytacji do rozmyślania nad znaczeniem i od rozmyślania do medytacji.



ODRODZENIE MEJ OJCZYZNY, ŚNIEŻNEJ KRAINY TYBETU

 
W leczniczym gaju ożywczych drzew sala
Gawędzimy o tym roku dwutysięcznym.
Na brzegu jeziora topnieje biały księżyc zasługi,
Promienny niczym zdobne wszystkimi znakami ciało Buddy.
 
Bodhicitta, wstęga światła na ciemnym horyzoncie
Przynosi radość znużonemu umysłowi.
Wolność od zła, niczym aromat doskonałej radości,
Przenika najdalsze zakątki świata.
 
Białe kwiaty śniegu opadają powoli niczym miodowy deszcz,
W ucho delikatnie sączy się chwała umysłu.
Młode, nieskalane słońce jest przyjacielem rozchylającego się lotosu;
Radosna amrita pomagania innym budzi zachwyt.
 
Wraz z dźwięczną pieśnią długiego życia świat przepełniają werble
letnich gromów,
Pobudzając grę niepoliczalnych pieśni i tańców wielkiej szczęśliwości.
Kwiaty złotego wieku wypełniają boską ścieżkę nieba...
Wypełniają boską ścieżkę nieba.
 
Notka
Ten przypominający rozmowę przyjaciół wiersz zapowiada renesans

Tybetu. Słynące z twardości drzewa sala związane są z miejscem narodzin
Buddy w Lumbini (w czasie porodu matka trzymała się ich gałęzi) i jego
Parinirwany w gaju w Kusinagarze. „Topniejący biały księżyc zasługi”
oznacza połączenie bieli – kojarzonej zwykle z zasługą i wszystkim, co
pozytywne – z bladym światłem księżyca, którego promienie zostały



porównane do „zdobnego wszystkimi znakami” ciała Buddy. Te trzydzieści
dwa większe i osiemdziesiąt cztery mniejsze znaki – takie jak jasne,
szerokie oczy, lśniąca, niczym wypolerowana, skóra czy koła na dłoniach i
podeszwach stóp – towarzyszą Oświeceniu. Karmapa porównuje
„bodhicittę”, pragnienie osiągnięcia pełnego Przebudzenia dla pożytku
innych istot, do smugi światła nad horyzontem – kreśląc napawający
radością obraz jej świtania w przestrzeni umysłu.

W następnej strofie znów mieszają się obrazy wewnętrzne i zewnętrzne –
„białe kwiaty śniegu” ukazują chwałę umysłu. Jedna z praktyk mahamudry
polega na obserwowaniu istoty zjawisk mentalnych, aby dostrzec ich czystą
naturę. Wydaje się, że autor widzi naturę każdego pojawiającego się w
przestrzeni umysłu pojęcia – choćby czystego, promiennego kryształka
śniegu, który powoli opada i znika, niczym rozbrzmiewający w uszach i
stopniowo oddalający się dźwięk. Transpozycja zmysłów, jak ta zmiana
widzialnego w słyszalne, nie jest niczym niezwykłym. Powiedziano, że dla
Buddy doświadczenia zmysłów są całkowicie synestezyjne: widzi on
dźwięki, słyszy obrazy, smakuje dotyk. „Werble letnich gromów” są
klasyczną metaforą pory roku, w której wszystko tryska energią, rośnie i
strzela ku górze. Końcowe fanfary zwiastują radosne święto.



RÓWNA NATURA

 
Z przestrzeni doskonale czystego bezmiaru zjawisk rozlewa się głęboka i
czysta mądrość.
Pierwotna natura umysłu jest na zawsze wolna od zawiłości.
Nie mami jej nawykowy umysł ani samsara i nirwana, przejawiające się
w naturalny sposób –
Przed tą przestrzenią, równą naturą wszystkiego, skłaniam się.
 
Notka
Ten hołd równej naturze wszystkich zjawisk może być również

przedmiotem medytacji. „Czysty bezmiar zjawisk” to kolejny synonim
pustki. Z owej przestrzeni wyłania się właściwa jej mądrość. „Nawykowy
umysł” jest zbiorem skłonności zmagazynowanych w świadomości
podstawowej; kiedy pojawiają się odpowiednie okoliczności, nawyki
ożywają pojęciami, które przynoszą doświadczenie, zostawiające kolejny
ślad w świadomości – napędzając w ten sposób koło samsary, rozumianej tu
jako nieprzerwany łańcuch pojęć. Pierwotna natura umysłu jest jednak
„wolna od zawiłości”, czyli pojęć. Kiedy spoczywa się w niej, samsara i
nirwana „powstają naturalnie”. Przejawianie się i pustka są nierozdzielne –
widząc to, rozumiemy, że wszystkie zjawiska mają tę samą czy też „równą
naturę”. „Pokłon” przed nią jest świadectwem jej rozpoznania i docenienia,
a także, dzięki pokorze, stwarza możliwość odsunięcia ego na tak
bezpieczną odległość, by móc nawiązać prawdziwą więź z tą naturą. To
kolejny wiersz Karmapy dla Lamy Tenama, który w swej szczodrości
podzielił się nim z innymi.



MODLITWA ŻYCZEŃ
Melodyjna pieśń prawoskrętnej muszli

Posłaniec, przyzywający zaranie złotego wieku

 
Om Swasti.
Płonące pełnym blaskiem wszystkich oznak, niezrównane ciało
Wyzwala przez widzenie i darzy nie znaną wcześniej radością.
Dzięki prawości złożenia tej oto ofiary dla pożytku istot,
Spełnia się czyn zaiste wspaniały, jak drzewo życzeń.
 
Owo drzewo obdarza wonnmy aromatem Dharmy jako towarzyszem na
złoty wiek.
Doskonała szczerość i czysta zasługa są jego ożywczym cieniem.
Oby pozostało na zawsze, dając umysłowi kojące wytchnienie.
 
Nieskalane tradycje sutry i mantry są niczym rafinowane złoto.
Studia i praktyka są doskonałe jak lśniący obraz koła o tysiącu szprych.
Oby mocą krążących nad czterema kontynentami nauk Buddy
Wszechwładza nieustraszonej Dharmy trwała na wieki.
 
W tej krainie leczniczych ziół i drzew sala,
Którą otaczają białe lotosy śnieżnych gór,
Nauki Buddy mają promienność wschodzącego słońca.
Oby Dharma nigdy nie zeszła z nieba zasług czujących istot.
 
Oby wszyscy związani ze mną w trzech czasach –
Ojcowie i matki o przepełnionych miłością oczach, władcy i ich
partnerki,
Ministrowie i słudzy, wyniesieni i najniżsi, skrzydlate stwory i dzikie
bestie –



Co do jednego zostali przepełnieni nektarem Przebudzenia.
 
Czenreziku, niezrównany opiekunie Krainy Śniegu,
Mistrzowie, dzierżący wolne od stronniczości linie nauk:
Obyście zasiadając na lwich tronach nieustraszoności,
Pozostali niewzruszeni i niezwyciężeni w krainie wadżry.
 
Te wytworne słowa, jak świeży wieniec lotosowych kwiatów,
Ustrojone są diamentami skrzących się wersów.
Oby Dakinie przystrojone w klejnotowe kolczyki
Spełniały swe niepoliczalne aktywności w olśniewającej chwale.
 
Na prośbę Lamy Dzigme, który ma niezrównaną wiarę i samaja, napisał

to ten, którego zwą Dzierżawcą Korony Bodhisattwy, Mędrcem Radującym
Szlachetną Panią, Która Obdarza Długim Życiem [Białą Tarę], i Tym, Co
Osiągnął Darzący Młodością Nektar Nieśmiertelności – błazen w szatach
króla, który skończył właśnie piętnaście lat. Oby wszystko było pomyślne.
Oby stało się to przyczyną prawości.

 
Notka
Tybetańskie poematy często otwiera sanskrycka inwokacja, taka jak „Om

swasti” – „oby wszystko było pomyślne”. Wiersz ten powstał z okazji
ofiarowania pięknego posągu. To jest ów „wspaniały czyn”, o którym mówi
pierwsza strofa. W następnych linijkach pojawia się obraz cudownego,
szczodrobliwego drzewa, które symbolizuje Dharmę. „Niezrównane ciało”
odnosi się do Buddy Nirmanakai, czyli tulku. Tulku manifestuje się w
fizycznej postaci, dzięki czemu możemy go spotkać. „Tradycja sutry” to
nauki drugiego obrotu Kołem Dharmy, poświęcone przede wszystkim
pustce i współczuciu oraz mądrości, rozumiejącej pustkę i, za sprawą
współczucia, niosącej pomoc wszystkim czującym istotom. „Tradycja



mantry” jest synonimem wadżrajany, ścieżki zręcznych środków
(wykorzystującej między innymi powtarzanie mantr), która szybko
prowadzi do Wyzwolenia.

„Koło o tysiącu szprych” ze specjalnego złota ofiarowano Buddzie, nim
udzielił pierwszych pouczeń w Parku Jeleni w Sarnath. Stało się ono
symbolem nauk buddyjskich i – wraz z dwoma jeleniami – wieńczy dachy
wszystkich klasztorów wadżrajany. Tu koło to obraca się majestatycznie na
niebie naszego świata. W kosmologii, wykorzystywanej podczas
wizualizacji, wszechświat opisuje się jako dysk z górą Meru pośrodku i
„czterema kontynentami” – każdy z dwiema wyspami po bokach.
Kontynenty rozmieszczone są wokół góry Meru w czterech kierunkach.
Kraina, którą „otaczają śnieżne góry” to Tybet. Na południu odgradzają go
od świata Himalaje, na północnym zachodzie góry Karakorum, na północy
Kunlun, a na wschodzie wiele mniejszych łańcuchów, w tym słynny Amnje
Maczen.

Piąta strofa jest życzeniem, by wszystkie istoty osiągnęły „nektar
Przebudzenia”, owoc praktyki Dharmy. „Trzy czasy” to, ma się rozumieć,
przeszłość, teraźniejszość i przyszłość. Ponieważ buddyści wierzą w
przeszłe i przyszłe żywoty, Karmapa modli się za wszystkich, którzy są z
nim związani od zamierzchłej przeszłości po najdalszą przyszłość.
„Wolność od stronniczości” oznacza ogólnie odrzucenie uprzedzeń, za
sprawą których wynosi się jedną tradycję religijną nad inne, oraz w
szczególności – renesans Dharmy, do jakiego doprowadził niesekciarski
ruch reformatorski w dziewiętnastowiecznym Tybecie. Ta strofa jest
modlitwą o zachowanie nauk buddyjskich. „Lwi tron nieustraszoności”
odnosi się do czterech symbolizujących odwagę par lwów,
podtrzymujących trony Oświeconych. „Krainę wadżry” można
interpretować jako pustkę lub Dharmakaję. Ostatnia zwrotka jest
życzeniem, by piękno tych wersów przyczyniło się do wzrostu aktywności
Dharmy. Sanskrycki termin „Dakinie” czy, jak tłumaczą to Tybetańczycy,



„Wędrujące po niebie”, ma wiele znaczeń. Tu oznacza istoty, które
wypełniają aktywności Dharmy. Niemal widzimy, jak radośnie chwytają
one klejnoty słów i przystrajają się nimi niczym ozdobami.



KSIĘŻYC SZCZĘŚLIWOŚCI

 
Skarbnica umysłu, ten młody, biały księżyc lśni wszystkimi oznakami
stanu Buddy.
Ambrozja szemrze słodką melodię nauk, które niosą dojrzałość i wolność.
Oby radosny deszcz nektaru tego księżyca wielkiej szczęśliwości
Przyniósł pomyślną świetność wszystkiemu nad, pod i na tej ziemi.
 
Notka
Ten misterny wiersz należy to tradycji taszi, modlitw o pomyślność, które

recytuje się na zakończenie praktyki w ramach poświęcenia zasługi. Mają
one czynić wszechświat lepszym, rozprzestrzeniając dobroć i zasługę.
„Wszystkie oznaki” odnoszą się do głównych i drugorzędnych oznak
doskonałości ciała Buddy, a „nauki, które niosą dojrzałość i wolność” – do
wadżrajany.



HOŁD
Fragment „Pochwał pięknej doliny klasztoru Gjuto Ramocze”

Melodia pomyślnej chmury

 
Om Swasti.
W przestrzeni wielkiej szczęśliwości – tym czystym niebie –
promiennie przejrzysta twarz księżyca, kryształowa jak oko jelenia,
Jaśnieje blaskiem, spowijając świat pajęczyną bieli.
We wspaniałym ołtarzu bezkresnej przestrzeni ostatecznej rzeczywistości
Drżące powietrze zachwyca się jej słodkim głosem.
 
Księżycowa latarnia melodyjnej sławy Lobsanga Drakpy rzuca swój
blask.
Świetlny rydwan słońca toczy się przez pałający zmierzch
Ku tronowi nauk Buddy, świeżemu, otwartemu lotosowi;
Na pylnikach łagodnie kołysze się księżycowa poświata jego ciała, mowy
i umysłu.
 
Prawa aktywność szczerych intencji niczym rosnący księżyc
Wtapia szczęście w umysł; zrozumienie jego natury niosą migotliwe
promienie.
Saraswati, o szyi pięknej niczym prawoskrętna muszla,
Melodyjna o Potężnym Głosie gra tu na swej lutni.
 
Napisane przez siedemnastego z linii Karmapów, Ogjena Trinle Łangi

Dordże. Oby nieskalane nauki Buddy rosły niczym szprychy koła we
wszystkich kierunkach. 21 stycznia 2001 roku.

 
Notka



Pochwała miejsca jest typowym wątkiem w poezji tybetańskiej. Milarepa
często zaczynał pieśni od złożenia hołdu regionowi, w którym praktykował.
Wiersz stanowi fragment dłuższego, napisanego prozą tekstu,
poświęconego uniwersytetowi klasztornemu Gjuto Ramocze, który należy
do tradycji Dalajlamy, gelukpy. Kiedy w 2000 roku zamieszkał tu Karmapa,
jedyną ukończoną budowlą była główna nawa z jej „ołtarzem”. „Lobsang
Drakpa” to imię Dzie Tsongkhapy, założyciela i największego uczonego
szkoły geluk. Dwa pierwsze wersy są metaforycznym opisem przeobrażenia
altruistycznych pobudek w urzeczywistnienie natury umysłu, słów w
doświadczenie. „Saraswati”, zwykle przedstawiana z „lutnią”, symbolizuje
kulturę i sztuki. Karmapę łączy z tym bóstwem szczególna więź.



PIEŚŃ ROZKWITAJĄCEGO DOBRA KU CZCI ZARANIA ZŁOTEGO

WIEKU

 
W Tybecie, leczniczej krainie, gdzie pada śnieg i lśni ożywczy blask
księżyca,
Złoty wiek nigdy nie gaśnie, niczym zwiastująca gości pełnia lata.
Melodyjne dobre wieści niosą radość trzem sferom.
Wiecznie czujne oczy jelenia są szeroko otwarte.
 
Dwie tradycje religii i polityki, doskonale nanizany naszyjnik,
Swym złotym blaskiem niosą szczęście każdemu.
Skoro darzą je szacunkiem wszystkie istoty oraz bogowie,
Ziemię spowija słodka melodia prawości i chwały.
Bębny poezji, głębokie i tajemne jak spokojna, krzepiąca melodia,
Są cudownym przyjacielem nauk Buddy, które rosną niczym księżyc.
Zrozumiesz to z uderzeniem buławy drogocennych studiów i rozmyślań.
 
Opromieniając słonecznym światłem wszystkie istoty,
Dzierżawcy linii są wolni od uprzedzeń
I mrocznych zasłon nieprawości.
Zasiadając nad naszymi głowami na rozkołysanych lotosach,
Biją w zwycięski bęben prawdziwej Dharmy, która nigdy nie przekwita.
Oby pamięć tych niezrównanych wojowników,
Którzy dla uczciwości i prawdy ryzykowali nawet cennym zdrowiem i
życiem,
Zawsze płonęła w umysłach i sercach naszego tybetańskiego ludu –
Tu właśnie, gdzie ich sława znalazła dom.
 
A la la, w tym najcudowniejszym, ożywczym kraju



Niechaj nastanie wszelka pomyślność i dobro
Z tym ciężkim od plonów świętem złotego wieku.
A la la wywołuje słodką pieśń dobrych wróżb.
Niechaj w tym mroźnym kraju nastanie wielka dobroć i doskonałość,
A la la, niechaj wraz z nimi krzewi się wolność.
Niechaj tę ucztę zdobi wszelka pomyślność i dobro,
A la la wywołuje słodką pieśń dobrych wróżb.
 
Jak otwierający się w uśmiechu czysty, biały kwiat szczęścia,
Niechaj to święto dobroci trwa bez przerwy i zawsze.
Zaranie złotego wieku, zapraszamy, przybywaj.
Niechaj rozkwitają radość, zachwyt, szczęście i powodzenie.
Niechaj promienny uśmiech przebudzonego serca i klarownych znaków
urzeczywistnienia
Jaśnieje zawsze z czystej krainy Potali.
Niechaj muzyka dobrych wieści dla radosnych Tybetańczyków
Grzmi niczym łoskot letniej błyskawicy.
Radujmy się tu świętem pomyślności.
Niechaj nastanie i trwa bez przerwy.
 
Na prośbę Drongpy Tsultrima Lułanga, który ma trzy rodzaje wiary i

ofiarował biały katak wraz z symbolami ciała, mowy i umysłu Buddy,
napisał to Ogjen Trinle podczas ucieczki z Tybetu. Oby spełniła się ta
modlitwa.

 
Notka
Ta wizja złotego wieku powstała w trakcie ucieczki Karmapy z Tybetu.

Powracające „a la la” i odniesienia do bębnów czynią z niej pieśń.
Struktura, słowa i wersy są prostsze niż w większości wierszy Karmapy, co
sprawia, że łatwo ją śpiewać. Wiersz ma sobie coś średniowiecznego, jak



gdyby król Artur i jego rycerze przenieśli się w czasie i przestrzeni, stając
się wojownikami Dharmy i ucztując z okazji przyniesienia wolności i
szczęścia innemu krajowi. Ta scena miała podnieść na duchu towarzyszy
Karmapy podczas ucieczki do Indii.

„Zwiastująca gości pełnia lata” – to pora roku, która najbardziej sprzyja
podróżom w Tybecie. „Dzierżawcy linii” to ci, którzy doprowadzili do
mistrzostwa praktykę, właściwe postępowanie i znajomość filozofii w
ramach swojej tradycji. Na tej podstawie ich lamowie udzielają im
upoważnienia do nauczania i przekazywania linii uczniom. Nauczyciela lub
bóstwo często wizualizuje się „nad swoją głową”. „Potala” może odnosić
się do czystej krainy uosabiającego współczucie Czenrezika lub do pałacu
Dalajlamów w Lhasie. „Trzy rodzaje wiary” z kolofonu – to wiara
przekonania (o nieomylności nauk o karmie, związku przyczyny ze
skutkiem oraz prawd o cierpieniu i jego źródłach), wiara dążenia (do
pełnego Przebudzenia) i czysta wiara (w Buddę, Dharmę i Sanghę).



PIEŚŃ NATURALNEJ ŚWIADOMOŚCI

 
Om Swasti Dziajentu,
Pierwotnie czysta przestrzeń wszystkich zjawisk jest wielką
szczęśliwością.
Spontanicznie obecna – wszelkie ślady sztuczności zanikły.
W tej sferze zadowolenia, gdzie tryska radosny nektar trzech pojazdów,
Oby zwycięstwo przypadło słońcu naturalnie powstającej świadomości.
 
Notka
Wiersz zaczyna się od opisu natury umysłu, a kończy modlitwą o jej

urzeczywistnienie. Inwokacja „Om Swasti Dziajentu” oznacza „oby
wszystko było pomyślne i oby dobro zwyciężyło”. „Pierwotnie czysta”
odnosi się do faktu, że od czasu, który nie ma początku, nic nigdy nie
plamiło ani nie zanieczyszczało natury umysłu. „Przestrzeń wszystkich
zjawisk” to Dharmadhatu. „Wielka szczęśliwość” jest przekraczającą
radością – wielką, czy też transcendentną, czyni ją jedność z pustką.
Szczęśliwość i pustka są tu nierozdzielne. „Ślady sztuczności” to pojęcia i
oparte na nich działania. Po wyciszeniu tych mentalnych ingerencji natura
umysłu jest „spontanicznie obecna”. Nie trzeba nic robić ani niczego
wymyślać – ukazuje się naturalnie i spontanicznie. „Trzy pojazdy”
(sanskryckie jany) to trzy główne tradycje buddyjskie: hinajana, najstarszy,
praktykowany głównie na Sri Lance, w Tajlandii i Birmie „mały pojazd”;
mahajana, „wielki pojazd”, dominujący w Chinach i Japonii; oraz
wadżrajana, „pojazd wadżry”, który rozwinął się najpóźniej i znalazł
schronienie w Tybecie. Buddyzm tybetański łączy wszystkie trzy pojazdy.
Do hinajany należą święcenia zakonne i ślubowania etyczne. Nauki o
pustce i współczuciu oraz filozofia środkowej ścieżki stanowią elementy
mahajany, a na wadżrajanę składają się niezliczone, przynoszące szybkie



efekty metody praktyki. „Świadomość”, tu porównywana do słońca, jest
jednym z synonimów czystego, poznającego aspektu umysłu.



MODLITWA O DŁUGIE ŻYCIE TEGO, KTÓRY JEST UCIELEŚNIENIEM

CZENREZIKA, DOSKONAŁEGO PRZEWODNIKA SAMSARY I NIRWANY

[JEGO ŚWIĄTOBLIWOŚCI DALAJLAMY]
Słodka rosa spełniającego życzenia drzewa nieśmiertelności

 
Natura współpowstającej świadomości jest doskonale czysta od czasu bez
początku;
Przestrzeń mądrości, nigdy nie odchodząca ani nie powracająca, obecna
jest u podstawy.
Bezmiarze przesycony dogłębną, czystą mądrością,
Ty, który manifestujesz tę Dharmakaję, obyś żył długo.
 
W świadomości-pustce, doskonale czystej i wolnej od sztuczności,
Jesteś pełną wdzięku grą zjednoczenia wielkiej szczęśliwości i pustki,
Sambhogakajo wiecznie obdarzona pięcioma pewnościami,
Potężny, wspaniały Wadżradharo, obyś żył długo.
 
Nie opuszczając przestrzeni Dharmadhatu, głębokiej i pełnej spokoju,
Ta doskonale czysta Nirmanakaja zsyła z cudownych chmur emanacji
Radosny deszcz Dharmy w trzech kolejnych fazach.
Niezrównany przewodniku tych ponad, pod i na ziemi, obyś żył długo.
 
Mądrość naturalnego stanu, pierwotnie czysta i doskonale przejrzysta,
Spontanicznie powstaje w postaci prawdziwego wadżra-tęczowego ciała.
W bezmiarze młodzieńczej wazy ciała wygasają zjawiska samsary i
nirwany.
Samantabhadro, wadżro umysłu, obyś żył długo.
 
W bezmiarze awadhuti wielka pustka jako doskonała czystość tsa



Jest chwałą osiągnięcia – czakr wiatru siły życiowej,
Sylab i wspaniałego tigle wielkiej szczęśliwości.
Obdarzony wszystkimi niezrównanymi aspektami, obyś żył długo.
 
Posiadłeś korzeń zwycięstwa nad pięcioma podstawami
I delikatne płatki natury trzech przynależnych podstaw.
Bawisz się owocem – widzeniem, że wszystkie zjawiska są umysłem,
Spełniające życzenia drzewo wiecznej madhjamaki, obyś żył długo.
Z przestrzeni promiennej przejrzystości czysty wiatr umysłu w awadhuti
Powstaje nierozdzielnie z trzema Kajami, ciałami formy o większych i
mniejszych znakach,
Pozostając w najgłębszej naturze, która jest stała, trwała i wolna od
uwarunkowań,
Spoczywający na nieporuszonym lwim tronie, obyś żył długo.
 
W owym roku na tronie o kształcie otwartego kwiatu, dla dobra trzech
rodzajów istot,
Roześmiane promienie księżycowego nektaru, Twej bodhicitty,
Odnoszą w boju zwycięstwo nad cieniami mrocznej strony.
Spoczywając w swych trzech tajemnicach na tronie Dharmy, obyś żył
długo.
 
Mocą niezrównanej prawdy Trzech Klejnotów
Oraz bezkresu współzależności powstawania z Dharmaty,
Oby doskonałe modlitwy, które przekułem w słowa, szybko się spełniły,
A trzy światy spowiło piękno pomyślnej chwały.
 
Wkrótce po ucieczce do szlachetnej krainy Dharmy, gdy słońce

wędrowało nad łąką na wschodniej górze, 14 stycznia 2000 roku błagania te
wznosił skupiony na nich zwykły Tybetańczyk imieniem Tenzin Kunkhjab



Łangi Dordże, któremu dane było znaleźć wytchnienie w kojącym cieniu
niezrównanej bodhicitty Jego Świątobliwości. Mangalam.

 
Notka
Modlitwa o długie życie Dalajlamy – mistrza, który osiągnął

urzeczywistnienie, wielkiego uczonego i mnicha – jest pełna odniesień do
zaawansowanych praktyk medytacyjnych, filozofii oraz zasad postępowania
zakonnej Sanghi, co może czynić ją niezrozumiałą dla osób, które niewiele
wiedzą o buddyzmie. Pierwsze trzy strofy mówią o Dalajlamie jako
uosobieniu trzech Kai. Pierwsza sławi go jako tego, który „manifestuje”,
czyli w pełni urzeczywistnił, Dharmakaję. Użyte tu sformułowania są w
zasadzie synonimami, zmienia się tylko perspektywa. „Natura
współpowstającej świadomości” odnosi się do faktu, iż wszystkie zjawiska
powstają z pustki i nie mają żadnej samoistnej, wrodzonej natury.
Świadomość pojawia się jednocześnie ze swoją pustą naturą – są one
nierozdzielne. Owa natura, „od czasu bez początku”, była zawsze „obecna”
i czysta. Sanskrycki termin „Kaja”, oddawany zwykle jako „ciało”, tu
nabiera znaczenia przestrzeni, co wskazuje, że chodzi o „bezmiar”,
ostateczną rzeczywistość umysłu.

W drugiej strofie Dalajlama jest „Wadżradharą”, Dzierżawcą Wadżry,
najwyższym bóstwem manifestującym się w wymiarze Sambhogakai.
Sambhogakaję, „Kaję Doskonałej Szczęśliwości”, opisano tu jako „pełną
wdzięku grę zjednoczenia wielkiej szczęśliwości i pustki”. Obdarzona jest
ona „pięcioma pewnościami”: czasu, miejsca, nauczyciela, nauk i orszaku,
które określają szczególne właściwości pouczeń udzielanych na tak
wysokim, niedostępnym dla zwykłych istot poziomie. W trzeciej strofie
Dalajlama, jako Nirmanakaja, „Kaja Emanacji”, nie opuszczając
„przestrzeni Dharmadhatu”, ukazuje się istotom jako ich „niezrównany
przewodnik”. „Trzy fazy” odnoszą się do trzech obrotów Kołem Dharmy.



W czwartej strofie Dalajlama jest Samantabhadrą – Kuntuzangpo,
Wszech-Dobrocią – symbolem ostatecznej rzeczywistości, pierwotnie
czystym ciałem, jak nazywa się je w tradycji njingma. Używane tu terminy
i pojęcia należą do nauk dzogcien, „wielkiej doskonałości”, i są
świadectwem bliskiej więzi, łączącej Dalajlamę ze sławnymi nauczycielami
njingmapy, zwłaszcza z Dudziomem Rinpoczem i Dilgo Khjentse
Rinpoczem. Tu „pierwotna czystość” odnosi się do zaawansowanego etapu
praktyki dzogcien zwanego „przecinaniem”, a „doskonała przejrzystość” –
do fazy „przeskoczenia”. „Tęczowe ciało” jest manifestacją najwyższego
osiągnięcia adeptów dzogcien. Po śmierci – za sprawą rozpuszczenia
fizycznego ciała w czystość – ich zwłoki stopniowo się roztapiają, póki nie
zostaną z nich jedynie paznokcie i włosy. W ten sposób ciało fizyczne
zostaje przeobrażone w ciało subtelnego światła, które pozostaje tak długo,
jak długo istoty potrzebują jego pomocy 1 . „Młodzieńcza waza ciała” jest
synonimem Samantabhadry – pierwotną, promienną świadomością w
ostatecznym ciele, porównywaną do światła w krysztale. „Wygaśnięcie
zjawisk samsary i nirwany” oznacza najwyższe urzeczywistnienie, tak
zwaną „czwartą wizję”, w której wszystkie zjawiska rozpuszczają się na
powrót w swej ostatecznej naturze.

Strofa piąta mówi o Dalajlamie jako o wielkim joginie. Pojawia się w niej
wadżra-ciało, czy też ciało subtelne, z jego „tsa (kanałami), „lung”
(wiatrami) i „tigle” (kroplami). „Awadhuti” jest centralnym z trzech
kanałów głównych, a „sylaby” – sylabami nasiennymi, z których powstają
różne manifestacje. W pierwszych dwóch wersach szóstej strofy opisane są
przymioty Dalajlamy jako doskonałego mnicha, który dotrzymuje ślubowań
związanych z „pięcioma podstawami” – to znaczy zakazanymi działaniami
– oraz „trzema przynależnymi podstawami”, czyli zobowiązaniami
wyświęconej Sanghi do odprawiania określonych rytuałów i odbywania
letniego odosobnienia 2 . Następne dwa wiersze odnoszą się do
filozoficznych szkół mahajany: „samego umysłu”, który „widzi wszystkie



zjawiska jako umysł”, oraz ostatecznego poglądu „madhjamaki”,
„środkowej ścieżki”.

Strofa siódma odzwierciedla pogląd szkoły szentong, której nazwę można
przetłumaczyć dosłownie jako „pusty w odniesieniu do tego, co inne”.
Szkoła ta utrzymuje, że pustka czystej natury umysłu polega na braku tego,
co od niej różne, a więc chwilowych splamień i przeszkód tworzonych
przez pomieszany umysł. Ta filozofia kładzie nacisk na promienny i czysty
aspekt umysłu, uzupełniając skupienie na pustce szkoły rangtong, („pusty
sam w sobie”), wedle której umysł jest pusty w sobie i z siebie. Szentong
omawia też szczegółowo obecną w każdej istocie naturę Buddy –
prawdziwą naturę umysłu czy też fundamentalną dobroć.

W pierwszej linijce znajdujemy jeden z poglądów szkoły szentong –
„wiatr umysłu w awadhuti” – utworzony przez wielkiego praktykującego i
mistrza medytacji Dolpopę Szieraba Gjaltsena, który twierdził, powołując
się na nauki Kalaczakry, że urzeczywistnienie jest możliwe tylko wtedy,
gdy wszystkie wiatry subtelnych energii znajdą się w kanale centralnym.
Drugi wers odzwierciedla stanowisko szentong, iż trzy Kaje są
spontanicznie obecne w chwili urzeczywistnienia, co obala teorię rangtong,
wedle której Kaje powstają na ścieżce praktyki. Najsłynniejszy jogin i poeta
Tybetu śpiewa: „Trzy Kaje są nierozdzielne, jakże cudownie!” 3 , co
odpowiada poglądowi szentong, iż Kaje są spontanicznie obecne, a nie
wytworzone. Trzecia linijka przedstawia naturę umysłu jako „stałą, trwałą i
wolną od uwarunkowań”, zgodnie z „Niezrównaną ciągłością” Majtrei,
tekstem stanowiącym główne źródło szkoły szentong, opisującym
Dharmakaję jako „stałą, trwałą, przepełnioną spokojem i niezmienną” 4 .
Trzeba podkreślić, że słowo „stała” czy też „permanentna” ma tu
specyficzne znaczenie, przekraczające idee trwałości i nietrwałości
dualistycznego myślenia, i odnosi się do najgłębszych przymiotów umysłu,
które są nieoddzielne od jego pustej natury.



Ósmą strofę otwierają słowa „w owym roku”, odnoszące się do
przepowiedni Karmapy, który powiedział, że koło 2003 roku wydarzy się
coś ważnego dla Tybetu. „Trzy rodzaje istot” to ci o większych, średnich i
mniejszych zdolnościach, którym pomaga Dalajlama. „Trzy tajemnice” są
oświeconym ciałem, mową i umysłem. Ostatni wiersz wyraża pragnienie
spełnienia wszystkiego, o czym mówi modlitwa. Imię Tenzin Kunkhjab
Łangi Dordże z kolofonu nadał Karmapie Dalajlama w modlitwie o jego
długie życie. „Mangalam” znaczy w sanskrycie „oby wszystko było
pomyślne”.

1. Tulku Thondup, Masters of Meditation and Miracles, Boston, Shambhala Publications,
1996, s. 82.
2. Trzy rytuały czy też zobowiązania Sanghi: so dziong (gso sbyong), rytuał naprawiający

złamane ślubowania, gag je (dgag dbye), rytuał kończący letnie odosobnienie, i jarne
(dbyar gnas), pozostawanie na odosobnieniu w czasie lata.
3. Milarepa, rNal ‘byor gyi dbang phyug chen po mi la ras pa’i rnam mgur („Pieśni

Milarepy, pana joginów”), Ziling, mTsho sngon mi rigs par khang, 1981, 1989, s. 300.
4. Z „czwartego wadżra-punktu”, Theg pa chen po rgyud blama („Mahajana Uttara

Tantra”) w: Byams chos sde lnga’i rtsa ba phyogs bsdebs („Zbiór pięciu Dharm Majtrei”),
Sarnath, Kagyud Relief and Protection Committee, 1984, s. 165.



PROMIENNY UŚMIECH SPONTANICZNEJ PEWNOŚCI
Modlitwa o długie życie Pema Dynjo Drupy,

Opiekuna Majtrei w ciele człowieka

 
Om Swasti. Natura Buddy jest przestrzenią szczęśliwości, nieskończoną i
niezmienną.
Główne i drugorzędne oznaki są doskonałe niczym pradawna obręcz koła
Brahmy.
Ty, która znasz rytuały wiecznego szczęścia, szlachetna Pani
Nieśmiertelności,
Matko Zwycięzców, spraw, by wszystko było pomyślne.
 
Wielcy i możni tego świata wraz z bogami
Skłaniają głowy do twych lotosowych stóp.
Jesteś skarbnicą, mandalą zdobną trzema tajemnicami i trzema Kajami,
Opiekunie Majtrejo, Pema Dynjo, proszę, żyj długo.
 
Czystym i świetlistym obrazem tego, co jest niezmiennym dobrem,
Ukazujesz ścieżkę wszystkim zaślepionym uprzedzeniami istotom.
Wypełniasz miliony przynoszących pożytek aktywności.
Ty, który dajesz istotom światło słońca, proszę, żyj długo.
 
Wzbudziwszy bodhicittę i zanurzywszy się w niej na niezliczone eony,
Zebrałeś w pełni dwa nagromadzenia, nieskończone i z natury
drogocenne.
Spowity pięknem młodości i szafranową szatą,
Potężny Wadżradharo, dotrzymujący trzech ślubowań, proszę, żyj długo.
 
Niczym otwarta na północ mroczna jaskinia, ludzie mają wady pięciu
degeneracji,



Mimo to pławią się w czystym świetle promieni słońca
Twego doskonałego współczucia, które płatek po płatku otwiera kwiaty
lotosu.
Promieniujący oświeconą aktywnością w stu kierunkach, proszę, żyj
długo.
 
Na obsiane nadzieją pole, jakimi są umysły uczniów, spada
Deszcz błogosławieństw, które spełniają pragnienia i usuwają ból.
Uosobienie niezliczonych, niepojętych przymiotów,
Mistrzu i prawdziwy przewodniku, proszę, żyj długo.
 
Mocą błogosławieństw ostatecznej prawdy, wiecznego Dharmadhatu,
Mocą prawdy względnej, nieprzerwanego współzależnego powstawania,
Obyś żył nieporuszony i niezmienny setki eonów,
Oby twa aktywność oczyszczania i wyzwalania nigdy nie słabła i kwitła
na zawsze.
 
Szczerze i z pełnym skupieniem napisał to Ogjen Trinle Dordże, marny

uczeń Opiekuna. Niech wszystkie te nadzieje staną się jedną i ziszczą
zgodnie z życzeniem. (Przełożono dzięki uprzejmemu wsparciu Khenpo
Taszi Gjaltsena w 2001 roku.)

 
Notka
To modlitwa o długie życie Tai Situ Rinpoczego, głównego, obok

Gjaltsaba Rinpoczego, nauczyciela Karmapy. XVI Karmapa powierzył swój
testament-przepowiednię, właśnie jemu. Situ Rinpocze uważany jest za
emanację Majtrei. Majtreja to piąty, a więc następny Budda, który – tak jak
czynił to jego poprzednik, Siakjamuni – czeka na odrodzenie w krainie
Tuszita. Imię obecnego Situ Rinpoczego to Pema Dynjo Drupa. „Pema”
oznacza „lotos” i wskazuje na związek z Guru Rinpoczem, znanym jako



Pema Dziungne („Zrodzony z Lotosu”). Dynjo ukazuje powiązanie z Buddą
Dynjo Drupą (w sanskrycie: Amoghasiddhi), który, jak Karmapa, uosabia
oświeconą aktywność.

Pierwsza strofa znów przywołuje ostateczne – tym razem w postaci
natury Buddy, która wedle tradycji szentong przenika każdą istotę.
Wzywanym bóstwem jest Biała Tara, „Pani Nieśmiertelności”, słynąca z
mocy obdarzania długim życiem. „Pradawna obręcz koła Brahmy” ma dwa
znaczenia. Brahma, bóg-stwórca z hinduskiej mitologii ofiarował Buddzie
tysiącszprychowe koło, gdy ten osiągnął Przebudzenie – wzmianka o kole
wskazuje więc, że Tara jest oświeconym Buddą. Po drugie, podczas
praktyki długiego życia Białej Tary wizualizuje się w sercu pierwotne koło.
Biała Tara jest również nazywana Pradżniaparamitą, czyli „Najwyższym
zrozumieniem” oraz „Matką Zwycięzców”, gdyż Buddowie wywodzą się
właśnie z najwyższego zrozumienia.

Druga strofa ukazuje Situ Rinpoczego jako bogatą mandalę „trzech
tajemnic” i „trzech Kai”. Trzecia zwrotka mówi o nim jako inspirującym i
pełnym współczucia nauczycielu. W czwartej Karmapa nazywa go
Wadżradharą, najwyższym Buddą. Tradycja powiada, że najlepiej odnosić
się do nauczyciela tak, jak gdyby był Wadżradharą. Situ Rinpocze nosi
„szafranowe szaty” mnicha i dochowuje „trzech ślubowań”: hinajany
(ślubowania etyczne), mahajany (ślubowania Bodhisattwy) i wadżrajany
(samaja, ślubowania wobec nauczyciela). W kolejnej strofie opisano
dobroczynny wpływ jego współczucia na ludzi z „wadami pięciu
degeneracji” (chodzi tu o degenerację długości życia, czasów, poglądów,
ciała i uczuć). Strofa szósta mówi o jego przymiotach, a siódma zaczyna się
zwięzłym opisem dwóch prawd: „ostatecznej”, czyli przestrzeni wszystkich
zjawisk, oraz „względnej”, będącej zgromadzeniem przyczyn i warunków,
współzależnym powstawaniem. Wiersz kończy się modlitwą o długie życie
Situ Rinpoczego oraz skuteczność jego „aktywności oczyszczania”



zaciemnień i „wyzwalania” istot, czyli doprowadzania ich do
urzeczywistnienia własnej natury Buddy.



MODLITWA O DŁUGIE ŻYCIE SŁAWNEGO LAMY, UCZONEGO I
SIDDHY THRANGU TULKU KARMA LODRO LUNGRIKA MAŁI

SENGE
Młodzieńcza siła nieśmiertelnego nektaru

 
Om Swasti Dziwentu.
Wolna od sztuczności Dharmakaja jest na wieki stała i niezniszczalna.
Twoja mowa to melodia nada, niepokonana wadżra,
Oświeconym umysłem, który widzi wszystkie możliwe zjawiska,
Amitajusie, doskonały przewodniku, wypełniasz wszelką dobroć.
 
Ze złotego wieku wyłania się nowy pałac chmur zawieszonych w głębi
przestrzeni,
W nim pojawiają się wszystkie Twe oznaki doskonałości, czyste i
promienne niczym góra,
Dając istotom radosną sposobność pomnażania zasług.
Obyś pozostał jak najdłużej.
 
Nieskazitelna wiedza, niczym rozkwitły, ciężki lotos
Nasyca Twe dzieła wielką miłością i współczuciem.
Nieskończone zdolności zaspokajają potrzeby wszystkich pragnących
Wyzwolenia.
Przewodniku istot, oby Twe życie było długie.
 
Objaśniając Dharmę, wyzwalasz istoty z gąszczu nieświadomości i
pomieszania,
Debatując, miażdżysz zuchwałych oponentów,
Twe dzieła, ze swej natury, przepełniają umysł radością.
Panie czystej i potężnej mowy, oby Twe życie było długie.



 
Powstając z klejnotowego oceanu niezmierzonej zasługi,
Biały księżyc, czysta mandala Twej mądrości,
Tryska nektarem światła aktywności.
Tyś lwem mowy, pism i rozumowania; oby Twe życie było długie.
 
Ubijanie oceanu mleka dobrych intencji
Dobywa na powierzchnię biały lotosowy wieniec słów modlitwy,
Opiekunie, dzięki zasłudze ofiarowania ich wszystkim Buddom i
Bodhisattwom,
Niechaj pożytki Twego życia trwają setki eonów.
 
Wspaniały Lamo, dzięki potędze prawdy Zwycięzcy Amitajusa
I mocą dobrej więzi z tą szczerą, czystą intencją,
Oby Twe życie trwało do końca świata.
Niechaj rozkwita młodzieńcza siła doskonałej Dharmy, dobrobytu,
radości i Wyzwolenia.
 
Tę modlitwę napisał na prośbę zarządcy klasztoru Nenang, Lamy

Tsewanga Taszi, który ofiarował symbole ciała, mowy i umysłu Buddy,
XVII Karmapa Ogjen Trinle Dordże w czasie rosnącego księżyca Saga
Dała. Siubam. Oby było to przyczyną prawości.

 
Notka
Karmapa napisał tę modlitwę o długie życie dla swego nauczyciela

Thrangu Rinpoczego, również inkarnowanego lamy. „Om Swasti
Dziwentu” jest życzeniem trwania i rozwoju tego, co dobre i wspaniałe.
„Melodia nada” to metafora niezwykle wyrafinowanego sposobu mówienia.
Podczas praktyki wyobrażamy sobie, że na szczycie tigle (kropli) znajduje
się nada: ostatni punkt odniesienia – najdelikatniejsza, najbardziej subtelna



rzecz, jaką można sobie wyobrazić. Poprzedza to chwilę, w której wszystko
rozpuszcza się w pustkę. Obok Białej Tary i Usznisza Widżai, „Amitajus”
to jedno z trzech bóstw długowieczności. Tu zostaje przywołany, by
obdarzyć Thrangu Rinpoczego długim życiem.

Pierwsze dwie linijki drugiej strofy opisują Thrangu Rinpoczego jako
tulku – manifestację Buddy, potężną jak „góra”, rezydującą w pałacu z
chmur „w głębi przestrzeni”. Dwie kolejne strofy sławią go jako uczonego,
wymieniając trzy aktywności mędrców: pisanie, objaśnianie i debatowanie.
W następnej, w tym samym duchu, Thrangu Rinpocze zostaje nazwany
„lwem mowy”, co jest aluzją do Mandziuśriego, bóstwa mądrości.

Szósta strofa zaczyna się od wzmianki o pisaniu tej modlitwy przez
Karmapę. „Ubijanie oceanu mleka” to legenda, którą buddyzm przejął z
hinduistycznych podań. Bogowie i półbogowie ubijali ocean, by odkryć
jego skarby, a zwłaszcza amritę, nektar nieśmiertelności. Pod wpływem
ubijania woda zmieniła się najpierw w mleko, a potem w klarowne masło.
Na koniec z oceanu wynurzył się lekarz bogów, trzymający wazę z amritą.
Obraz ten doskonale pasuje do modlitw o długie życie. Karmapa
modyfikuje go po swojemu, mówiąc, że z wiru owego oceanu wyłaniają się
słowa wiersza jako mlecznobiałe płatki lotosów nanizane na nitki wersów.
Ostatnie słowa przywołują Amitajusa, by pobłogosławił Thrangu
Rinpoczego długim życiem, co przyniesie innym pożytki „Dharmy,
dobrobytu, radości”, a także ostatecznego „Wyzwolenia”.



PAMIĘCI
Czysty głos konchy

 
Doktorze drogi, bliski sercu przyjacielu,
Dystyngowany uzdrowicielu o wielkiej pilności,
Sławny lekarzu,
Który zostawił wielkie dziedzictwo.
 
Doktorze drogi, bliski sercu przyjacielu,
Gdy ciepło i esencja matki
Sprowadziły cię na ten świat krętych ścieżek,
Czyż nie widziałeś, nie słyszałeś wachlarza cudów tej planety?
Tak wielkich. Tak głębokich. Tak różnorodnych.
 
Doktorze drogi, bliski sercu przyjacielu,
Czyż w tym życiu, naczyniu z mgły,
Nie słyszałeś wielu okrzyków radości i bólu,
Rozważnie krocząc ścieżką pośród ludzi?
 
Doktorze drogi, bliski sercu przyjacielu,
Odliczając paciorki lat,
Nie zmarnowałeś nici tego życia.
Medyczna mądrość – rozległa, głęboka, trwała i pożyteczna –
Jest oceanem amrity.
Twoja pewna ręka mocno trzymała czerpak dyscypliny.
Czyż nie jesteś bohaterem, który ochoczo zeń pił, nigdy nie spoczywając
na laurach?
Doktorze drogi, bliski sercu przyjacielu,
Na skrzydłach wnikliwości wznosiłeś się
Wciąż wyżej i wyżej w przestworza wiedzy,



Twoja sława rosła niczym tajemny łoskot letniego grzmotu,
Czyż w końcu nie rozdarła niemal błękitnego nieba, serca córki bogów?
Doktorze drogi, bliski sercu przyjacielu,
Mistrzu bezmiaru wiedzy medycznej,
Byłeś polem, na którym wschodziły nowe pędy,
By karmić pokolenia przyszłych lekarzy.
Byłeś źródłem głębokiej rzeki uzdrawiającej wiedzy.
Doktorze drogi, bliski sercu przyjacielu,
Byłeś bez skazy, wolny od splamień.
Czyste, białe ślady księżycowego światła twych stóp
Wytyczyły szlak w litym, twardym kamieniu.
Któż zdołałby ukryć ślady twych kroków?
 
Napisane przez siedemnastego z Karmapów Ogjena Drodula Trinle Łangi

Dordże w Uniwersytecie Gjuto Ramocze i ofiarowane lekarzowi Jego
Świątobliwości Dalajlamy, Tenzinowi Ciedrakowi 25 kwietnia 2002 roku.

 
Notka
Ten prosty, wzruszający, pełen miłości wiersz jest hołdem dla Tenzina

Ciedraka, wielkiego uzdrowiciela, który zmarł na początku 2002 roku.
Opowiada o jego życiu od chwili narodzin, o cudach tego świata, o radości i
bólu. Paciorki mali, służące do liczenia mantr, porównano do lat nici życia,
które poświęcił pracy dla innych i ciągłemu pogłębianiu wiedzy, aż stała się
ona tak wielka, że nie mogło pomieścić jej niebo. Jak wszyscy wielcy
ludzie, przekazał swoje umiejętności nowemu pokoleniu, aby jego praca
dalej mogła nieść ulgę cierpiącym. Nie zostanie zapomniany – „księżycowe
światło” jego stóp zostawiło trwały ślad.



NIEZRÓWNANE DRZEWO, WOLNE OD ŚMIERCI I SMUTKU
Modlitwa o długie życie zwycięskiego Ojca i Synów wspaniałej karma kagju

 
Om Swasti.
O, potężny, który kontynuujesz czyny, będące oceanem aktywności
Nieskończonych Buddów – ich Kai i mądrości.
Ty, który znasz przeszłość, teraźniejszość i przyszłość, Gjalłangu
Karmapo,
Oby Twe życie było długie, a aktywność kwitła.
 
Jako Amitabha, opiekun Krainy Szczęśliwości,
Poprzez grę cudownych emanacji zrodzonych z Twej intencji,
Panie tańca, jesteś mistrzem dzierżenia sztandaru nauk.
Skłaniam się przed niezrównaną linią Twych poprzednich inkarnacji.
 
Od czasu bez początku, nie pokonany przez istnienie ani wygaśnięcie,
Osiągnąłeś wadżra-ciało zjednoczenia, lecz ukazujesz się na czystych
poziomach.
Situpo, manifestacjo Zwycięzcy, wielkiego Majtrei,
Oby Twe życie było długie, a aktywność kwitła.
 
Obdarzający olśniewającymi skarbnicami mądrości, które rozpraszają
mrok niewiedzy,
Prawdziwe odbicie Mandziuśriego, jesteś potężnym „drzewem życia”
Nauk.
Lamo Dziamgonie, Opiekunie w tych czasach degeneracji,
Oby Twe życie było długie, a aktywność kwitła.
 
Jak twórcza gra wielkiej sfery, niezniszczalna, poza czasem,
Jako Pan Tajemnic jesteś wadżra-tancerzem szczęśliwości i pustki.



Goszir Gjaltsabie, przejawiający się w formach, które każdego potrafią
ujarzmić,
Oby Twe życie było długie, a aktywność kwitła.
 
Podporządkowujący swym blaskiem wszystko, co się pojawia, władco
czterech żywiołów,
Jesteś Czakrawartinem aktywności, obdarzonym wadżra-ciałem.
Wspaniały, wielki Pało, prawdziwa emanacjo Zrodzonego z Lotosu,
Oby Twe życie było długie, a aktywność kwitła.
 
Jesteś magicznym odbiciem mądrości Amitajusa,
Twa znajomość metod jest głęboka i rozległa, a wspaniała aktywność –
spontaniczna i pełna.
Treho Tulku, Twe rozległe korzenie 1 przynoszą radość i pożytek,
Oby Twe życie było długie, a aktywność kwitła.
 
Dzięki sile próśb, wznoszonych z niezmiennym szacunkiem,
Oby błogosławieństwa Lamów przeniknęły mój umysł,
Obym potrafił odzwierciedlać wszystkie ich przymioty,
Widoczne w aktywnościach ciała, mowy i umysłu.
 
Będąc bramą do źródła wszelkich doskonałych radości i pożytków,
Oby nauki Buddy trwały długo.
Oby wszystkie społeczności, które je chronią, objaśniają i praktykują,
Rozkwitały, angażując się w dziesięć aktywności Dharmy.
 
Obyśmy ja i wszyscy, którzy mają z nimi związek,
Od dziś do chwili, gdy dojrzeje młodzieńcze serce wielkiej radości,
Byli wolni od błędów, przeszkód i nieszczęść.



Oby wszystkie związane z Dharmą intencje tych szczęśliwców spełniały
się spontanicznie.
 
Wszystkie radości i bogactwa samsary przypominają sen z zeszłej nocy.
Gdy przekonasz się, iż są błahe i jałowe,
Wyzbywszy się wszelkich wątpliwości, wejdź na ścieżkę prawdziwej
Dharmy.
Praktykuj pilnie, niczego nie udając.
 
Odkryj, że Twój umysł jest Buddą; rozpoznaj, że sam w sobie
Jest przejrzystością i pustką – spontaniczny i z natury wolny.
Ponad nadzieją i strachem samsary i nirwany,
Obyś zyskał pewność, że jesteś w pełni przebudzony i wyzwolony.
 
Oto krótka modlitwa o długie życie i rozkwit aktywności Ojca i Synów,

zaprawdę godnych ofiar bogów i ludzi. Rozpamiętując ich dobroć i prośby
wielu pragnących nieść pożytek innym, obdarzony błogosławieństwem
imienia Buddy Karmapy, siedemnasty Ogjen Trinle Palden Łangi Dordże
spisał te błagania podczas dziewiątego Wielkiego Święta Modlitw Sanghi
Kagju w Bodh Gai [23-29 grudnia 2001 roku], niezrównanym miejscu
pełnego, doskonałego Przebudzenia Tathagaty. Oby dzięki temu
błogosławieństwa lamów przeniknęły strumienie umysłów wszystkich
czujących istot.

 
Notka
Ten wiersz jest modlitwą o długie życie Karmapy i sześciu wielkich

mistrzów, uważanych za głównych tulku tradycji karma kagju. „Ojcem” jest
„Gjalłang Karmapa” z pierwszej strofy; następne sześć zwrotek mówi o
„Synach” jego serca, opisując ich przymioty oraz prezentując bóstwa,



których są emanacjami. Co do pięciu kolejnych strof, to trzy z nich są
modlitwami, a dwie pouczeniami Dharmy.

Pierwsza zwrotka mówi o Karmapie, którego uznaje się za ucieleśnienie
„aktywności” wszystkich Buddów. Znajomość „przeszłości, teraźniejszości
i przyszłości” to odniesienie do I Karmapy Dysum Khjenpy, „Tego, Który
Zna Trzy Czasy”. Druga strofa opisuje poprzednie inkarnacje Szamara
Rinpoczego jako emanacje „Amitabhy”, Buddy „Krainy Szczęśliwości”
(Sukhawati). Powiada się, że emanacje tulku biorą się z czystej „intencji”
pomagania czującym istotom. „Pan tańca” jest tradycyjnym tytułem
inkarnacji Szamara. Trzecia strofa mówi o „Situpie”, będącym
„manifestacją” czy też emanacją Buddy przyszłości, Majtrei. „Nie
pokonany przez istnienie ani wygaśnięcie” oznacza, że nie tkwi on w
pułapce samsary ani nie spoczywa w statycznym wygaśnięciu nirwany.
„Wadżra-ciało zjednoczenia” jest synonimem pełnego Przebudzenia,
urzeczywistnienia nierozdzielności szczęśliwości i pustki. Mimo
osiągnięcia tak wysokiego poziomu Tai Situ Rinpocze nadal odradza się dla
pożytku istot jako wielki Bodhisattwa. „Czyste poziomy” odnoszą się do
ósmego, dziewiątego i dziesiątego poziomu Bodhisattwy, na których nie ma
już żadnych emocjonalnych splamień, tylko subtelne zaciemnienia.

Czwarta strofa dedykowana jest „Dziamgonowi” Kongtrulowi
Rinpoczemu, „odbiciu” czy też emanacji „Mandziuśriego”, uosobienia
mądrości. I Dziamgon Kongtrul Lodro Thaje był autorem pięciu
„Skarbnic”, które zawierają „mądrość” wszystkich tradycji tybetańskich,
ich kluczowe pouczenia, inicjacje i najważniejsze rytuały szkół kagju i
njingma oraz dzieła samego Lodro Thaje, poświęcone najróżniejszym
dyscyplinom wiedzy. „Drzewo życia” to oś stupy lub posągu; był to
przydomek często używany w stosunku do Lodro Thaje, ukazujący jak
ogromne znaczenie miał ów mistrz dla zachowania Dharmy, szczególnie w
ramach ruchu reformatorskiego w dziewiętnastowiecznym Tybecie.



Strofa piąta mówi o „Goszir Gjaltsabie” Rinpoczem, emanacji „Pana
Tajemnic”, Wadżrapaniego, który jest dzierżawcą nauk tajemnej
mantrajany. Gjaltsaba Rinpoczego otacza sława wielkiego praktykującego.
W naukach mahamudry i dzogcien „wielka sfera” oznacza pierwotną,
niezniszczalną naturę umysłu, a „twórcza gra” – jej kreatywną energię,
nieograniczone przejawianie się. Gjaltsab Rinpocze jest tu sławiony jako
„tancerz szczęśliwości i pustki” – dynamiczne wyrażenie absolutu, które
pozwala mu przyjmować takie emanacje, jakie są niezbędne do
prowadzenia uczniów.

Strofa szósta poświęcona jest „Pało” Rinpoczemu, emanacji
Padmasambhawy, „Zrodzonego z Lotosu” Guru Rinpoczego. Jego
charyzma ma taki blask, że panuje on nad „czterema żywiołami”: ziemią,
wodą, ogniem i powietrzem. Termin „Czakrawartin” pochodzi z mitologii
indyjskiej i oznacza władcę świata. W buddyzmie to Bodhisattwa, który
zgromadził ogromną zasługę i wykorzystuje swą moc do zaspakajania
potrzeb poddanych oraz głoszenia Dharmy.

Bohaterem strofy siódmej jest „Treho Tulku”, uważany za „magiczne
odbicie” Amitajusa, jednego z trzech bóstw długiego życia. „Metody”
odnoszą się do tzw. ścieżki metod, czyli wadżrajany; jej potężne,
precyzyjne i szybkie zręczne środki umożliwiają praktykującym osiągnięcie
pełnego Przebudzenia. W szczególności termin ten odnosi się do praktyk w
fazie stwarzania wizualizacji oraz do praktyki subtelnego ciała w fazie
doskonałości (jak na przykład w sześciu jogach Naropy). Dopełnieniem
tych praktyk jest ścieżka Wyzwolenia – mahamudra. „Spontaniczna
aktywność” to taka, która powstaje prosto z natury umysłu. Strofa ta
zamyka część poświęconą Ojcu i Synom.

Ósma, dziewiąta i dziesiąta zwrotka są tradycyjnymi błaganiami o
„błogosławieństwa Lamów”, „trwanie” nauk i rozwój społeczności
buddyjskich, które praktykują „dziesięć aktywności Dharmy”,
obejmujących słuchanie pouczeń, czytanie ksiąg, składanie ofiar, medytację



i tak dalej 2 . Strofę dziesiątą kończy modlitwa o wolność od „przeszkód i
nieszczęść” do czasu urzeczywistnienia szczęśliwości-pustki oraz o
spełnienie pozytywnych „intencji”.

Ostatnie dwie strofy są pięknym pouczeniem o efemerycznej, podobnej
do „snu z zeszłej nocy” naturze wszystkiego, co pociąga nas w „samsarze”.
Ukazując bezsensowność i „jałowość” doczesności, Karmapa zachęca nas
do wyzbycia się wątpliwości i poświęcenia praktyce. Widząc, że nasz
„umysł” nie różni się od umysłu Buddy, osiągamy zrozumienie szentong:
dwa aspekty umysłu – „przejrzystość i pustka” – są nierozdzielne, umysł
jest „spontanicznie obecny”, zatem niewytworzony, oraz „z natury wolny”.
Kiedy nadchodzi Wyzwolenie, nie ma w nim „nadziei” osiągnięcia nirwany
ani „strachu” przed upadkiem w samsarę, ponieważ urzeczywistniliśmy ich
równą naturę. Na pożegnanie Karmapa życzy nam uzyskania tej
„pewności” – innymi słowy, osiągnięcia pełnego Przebudzenia.

1. Chodzi o korzenie błogosławieństw [przyp. red.].
2. „Dziesięć aktywności Dharmy” według komentarza Miphama Rinpoczego do piątego

rozdziału „Odróżniania środka od skrajności” Majtrei to: (1) kreślenie liter, co pomaga w
zachowaniu autentycznej Dharmy hinajany i mahajany; (2) składanie ofiar w hołdzie
Dharmie i tym, którzy ją objaśniają; (3) hojne wpieranie kroczących ścieżką Dharmy i
pomaganie im w zaspokajaniu potrzeb; (4) słuchanie Dharmy w skupieniu; (5) czytanie
ksiąg Dharmy; (6) zapamiętywanie słów zawierających znaczenie Dharmy; (7) wyjaśnianie
innym znaczenia owych słów; (8) recytowanie tego, co się zapamiętało; (9) rozmyślanie
nad znaczeniem Dharmy; (10) właściwe medytowanie z ujednopunktowionym umysłem.



CZĘ�� IV: 
HISTORIA KARMAP�W





WPROWADZENIE

 
W buddyzmie tybetańskim historia służy między innymi szukaniu ciągłości
linii w innych czasach (często w zamierzchłej przeszłości lub odległej
przyszłości) i innych miejscach (obejmujących czyste krainy i miliardy
wszechświatów), by odnaleźć związki z Buddami lub Bodhisattwami,
Jidamami albo siddhami. Łączność z innym czasem i przestrzenią określa i
uprawomocnia linię, odsłaniając źródła jej filozofii i praktyk. Daty, ludzie,
ich myśli i wygląd nie są tu najważniejsze. W tradycyjnych podaniach nie
dziwi czyjś kilkusetletni wiek, podróże do rozmaitych wszechświatów,
dziwne istoty i niezwykłe moce, takie jak jasnowidzenie czy zdolność
latania – wszystko to, co nam kojarzy się z mitem, baśnią i fantastyką.

Klasyczna biografia tybetańska – namthar, „pełne Wyzwolenie” – opisuje
zdarzenia, które doprowadziły jakiegoś lamę do Urzeczywistnienia, oraz
jego aktywności dla pożytku innych istot. Nazywane „biografiami
duchowymi” namthary mają charakter hagiograficzny, malując świetne,
wyidealizowane obrazy żywotów mistrzów oraz nauk ich tradycji.
Przerysowane proporcje mają być może dawać wyobrażenie o
właściwościach umysłów głównych bohaterów.

Zamieszczone tu tradycyjne podanie o Karmapach opiera się na dziełach
Tenzina Namgjala, uczonego i adepta, który badał historię ich żywotów. Ma
ono charakter namtharu, powołuje się na liczne przepowiednie i dzieła,
opisujące aktywności i linię Karmapów 1 . Skupiając się na I Karmapie,
omawia początki tradycji rozpoznawania tulku i dwa atrybuty Karmapów:
Czarną Koronę i Ostatni Testament. Część następna, pióra Dzogciena
Ponlopa Rinpoczego, krótko opisuje żywoty szesnastu poprzednich
Karmapów 2 . Mają one posłużyć za kontekst dla historii XVII Karmapy i
ukazać jego związek z poprzednikami. Na część ostatnią składają się trzy
pieśni XVI Karmapy. Znalazły się w rozdziale poświęconym historii, gdyż



przepowiedziały wydarzenia, do których doszło kilkadziesiąt lat później –
dzięki nim możemy zobaczyć, jak spełniają się przepowiednie.

I tak, ukazując poprzednie żywoty i pieśni XVI Karmapy, książka ta
zatacza koło i wraca do swego początku: historii o tym, jak XVI Karmapa
wręczał Tai Situ Rinpoczemu przepowiednię, dotyczącą swej następnej
inkarnacji – Ogjena Trinle Dordże.

1. O ile nie zaznaczono inaczej, cytaty w tym rozdziale pochodzą z pracy Tenzina
Namgjala.
2. Por. Karma Thinley, The History of the Sixteen Karmapas, Boulder, Prajna Press, 1980;

Nick Douglas i Meryl White, Karmapa the Black Hat Lama, Londyn, Luzac, 1976; oraz
www.kagyuoffice.org.

http://www.kagyuoffice.org/


K

KARMAPOWIE – PODANIE TRADYCYJNE

 
armapa jest znany jako ten, który wypełnia oświeconą aktywność
wszystkich Buddów przeszłości, teraźniejszości i przyszłości. Linia

jego inkarnacji sięga dwunastowiecznego Tybetu i Dysum Khjenpy, który
dał początek tradycji rozpoznawania nowych wcieleń lamów. O Karmapach
mówi wiele starożytnych przepowiedni, na które powołuje się szkoła
Karma Kagju.

 
Fragment „Sutry króla samadhi” (Samadhiradża):
 
„Nauki przyjdą do kraju czerwonolicych,
Których ma poskromić Czenrezik.
Bodhisattwa Simhanada, „Ryk Lwa”
Pojawi się jako Karmapa.
Okiełzna istoty mistrzostwem samadhi,
Darząc szczęśliwością tych, którzy go zobaczą, usłyszą, dotkną lub
wspomną” 1 .
 
Fragment „Sutry zstąpienia do Lanki” (Lankawatara):
 
„Odziany w szaty mnicha i czarną koronę
Będzie bez chwili przerwy przynosić pożytek istotom,
Póki trwać będą nauki tysiąca Buddów” 2 .
 
Fragment „Tantry płonącego, gniewnego meteorytu”:
 
„W doskonale czystej mandali,
Uosabiając Buddów dziesięciu kierunków,



Pojawi się ten, który zasłynie jako Karmapa,
Aby ukazać rezultaty praktyki w tym życiu”.
 
O jego imieniu mówi również „Rdzenna tantra Mandziuśriego”:
 
„Z ka na początku i ma na końcu imienia
Pojawi się szlachetna istota, która objaśni nauki” 3 .
 
Z „Ukrytego skarbu stromej skały” Szangi Rinpoczego wyłonił się żółty

zwój, który mówił o I Karmapie Dysum Khjenpie, jego związkach z
wielkim indyjskim uczonym Dharmakirtim i przyszłym odrodzeniu jako
szósty Budda:

 
„Lama, który jest Dysum Khjenpą,
Nazywa się Dharmakirti.
Po naukach Buddy Majtrei
W czasach zwanego „Lwim Buddą”
Nauki rozwijać się będą szeroko.
On jest samym Dharmakirtim”.
 
Wielki uczony Situ Pancien również wspomina o tym związku w swej

historii linii kagju. Tuszita jest czystą krainą, w której panuje przyszły
Budda, nim zstąpi na ziemię. Siakjamuni, jako czwarty Budda naszej epoki,
przybył z Tuszity, by odrodzić się na ziemi, a teraz czeka tam Majtreja, aby
przyjść na świat jako piąty Budda. Kolejnym, szóstym Buddą będzie
Karmapa. Wedle pism buddyjskich ma się nazywać „Lew”.

Odkryty skarb Tertona Sangje Lingpy mówi o Gjalła Ciokjangu,
„Niezrównanej Melodii Zwycięzcy”, który był jednym z dwudziestu pięciu
głównych uczniów Guru Rinpoczego i wcześniejszą inkarnacją Karmapy:

 



„W wielkiej świątyni Samje, gdzie zgromadzili się Guru Rinpocze, król
Trisong Detsen i główni uczniowie, król spytał Guru Rinpoczego o Gjalła
Ciokjanga: „Cóż stanie się w przyszłości z tym Gjalła Ciokjangiem? Gdzie
dotrze jego sława?”. Guru Rinpocze odparł: „Słuchaj uważnie, władco. W
przyszłości ten Gjalła Ciokjang będzie znany wszędzie. Ukaże istotom trzy
Kaje i poprowadzi je do wielkiej szczęśliwości. [Jako szósty Budda] nosić
będzie imię „Lew”. Jako syn opiekuna Majtrei, Wielkiego Współczującego,
zburzy fundamenty samsary”. Tak brzmiała przepowiednia Sugaty”.

 
Terma mistrza Njang Ral Njimy Yzera 4 opisuje Karmapę jako emanację

Czenrezika, przebywającą w Tsurphu, głównej siedzibie linii w Tybecie:
 
„Czenrezik, Wielki Współczujący,
Aby ujarzmić Chiny, Tybet i Mongolię
Oświeconą aktywnością Gjalła Gjamtso 5 ,
Pojawia się jako ten o imieniu Karmapa.
Mieszka w Tsurphu i jest Dysum Khjenpą”.

CZARNA KORONA

Historia Czarnej Korony sięga zamierzchłych czasów. Opisując wielkich
mistrzów, Sangje Lingpa (1340-1396) mówi o słynnej Czarnej Koronie
Karmapów:

 
„Niezrównana istota, która dzierży Czarną Koronę,
Jogin, pan Dharmy, który zanurza świat w szczęśliwości,
Wypełniając oświeconą aktywność Czenrezika,
Dysum Khjenpa z Tsurphu”.
 
Czarną Koronę opisuje również „Rdzenna tantra Mandziuśriego”:
 
„Ponad wspaniałym granatowoczarnym węzłem na szczycie głowy



Pojawia się wielka granatowoczarna z niezrównanych splotów,
Przystrojona wielkim, świetlistym klejnotem.
Oto ozdoba emanacji Buddy”.
 
Powiedziano, że przed niezliczonymi eonami na ten świat przyszedł trzeci

Budda Sugata Dipamkara. Wiele niepoliczalnych eonów wcześniej 6 w
miejscu położonym na zachód od góry Meru królowi Julkhorowi Kjongowi,
„Opiekunowi Kraju i Poddanych”, urodził się syn 7 , który był mistrzem
stabilnego spoczywania w medytacyjnym wchłonięciu. Znany potem jako
Drangsong Kynpakje, „Riszi Niezwykłego Odrodzenia”, spoczywał on w
doskonałym samadhi przez osiemset tysięcy lat. Kiedy wreszcie obudziło
się w nim urzeczywistnienie „samadhi podobnego do wadżry”, wprawił w
zdumienie milion trzysta tysięcy Dakiń dziesięciu kierunków. Zebrały się
one w jednym miejscu i utkały ze swoich włosów drogocenną czapkę,
której szczyt ozdobiły słońcem i księżycem. Stanowiąc wyraz pierwotnej
mądrości samej w sobie, owa korona naturalnie unosiła się nad głową
Drangsonga Kynpakje.

W następnym żywocie był on Lhai Pu Drime Karpo, „Nieskazitelnym
Białym Synem Bogów”, a potem: Lujangiem Njingpo („Sercem Melodii
Pieśni”), Karma Denu, braminem Sarahą w Indiach i tak dalej. We
wszystkich tych odrodzeniach nad jego głową unosiła się korona mądrości.
Mogli ją widzieć wszyscy, którzy mieli po temu odpowiednie zdolności.
Potem, w Tybecie, poczynając od sławnego Dysum Khjenpy, owa korona
naturalnie powstającej pierwotnej mądrości ukazywała się, jak wiadomo,
nad kolejnymi Karmapami.

 
NAJWAŻNIEJSZE WYDARZENIA W HISTORII KARMAPÓW

Wiele ksiąg sławi Karmapę jako ucieleśnienie najgłębszej natury ciała,
mowy, umysłu, zdolności i aktywności Tathagatów trzech czasów i
dziesięciu kierunków. Tu krótko szkicujemy historię jego różnych



inkarnacji. Pierwszym Karmapą był Dysum Khjenpa, który urodził się w
roku Żelaznego Tygrysa (1100 n.e.) w Teszo we wschodnim regionie
Tybetu, zwanym Khamem 8 . Już jako dziecko ukazał przebudzony potencjał
stanu Buddy, demonstrując znaki urzeczywistnienia. Lamowie, bogowie i
Opiekunowie Dharmy towarzyszyli ma na każdym kroku niczym cień.

Studiował i rozmyślał nad wszystkimi nieskończonymi i niesekciarskimi
sposobami rozumienia oraz praktykowania Dharmy, otrzymując wizje
bóstw i przepowiednie. Przeszedł kolejne poziomy urzeczywistnienia,
porzucając wszystko, co należy porzucić, i rozwijając, co jest do
rozwinięcia. Nie poprzestał jednak na tym. Sam dźwięk imienia
niezrównanego Dakpo Lhadzie (Gampopy) wzbudził w nim niewzruszoną
wiarę. Widząc, że łączy go z nim karmiczna więź z wielu żywotów, Dysum
Khjenpa pokłonił się do stóp Gampopy i otrzymał od niego inicjacje,
przekazy tekstów oraz ustne pouczenia.

Okrył się sławą, przewyższając pilnością w medytacji ośmiuset wielkich
praktykujących i osiągając szczyt doświadczenia i Urzeczywistnienia.
Kładąc rękę na jego głowie, Gampopa przepowiedział rozprzestrzenianie
nauk Dysum Khjenpy w Tybecie centralnym (U i Tsang) oraz wschodnim
(Kham): „Mój synu, odciąłeś więzi z samsarą. Synu, praktykuj w Kampo
Gangrze w Khamie. Pożytek dla czujących istot rozleje się w U, Tsangu i
Khamie”. Dysum Khjenpa praktykował w Karma Gyn, Kampo Nenang,
Drama Druszi i innych miejscach, manifestując urzeczywistnienie
mahamudry, świetlistej natury umysłu. Aby czujące istoty mogły gromadzić
zasługę, budował nowe klasztory, między innymi Tolung Tsurphu, który
stał się siedzibą Karmapów. Zakładał również społeczności monastyczne,
zdolne przynosić pożytek innym. Rosła liczba jego uczniów, którzy z kolei
mieli wielu własnych następców. Powiedziano, że jego linia Dharmy będzie
dłuższa od potężnej rzeki. Od czasów pierwszego Karmapy studia, praktyki
i specjalne pouczenia karma kagju przenikały z Tybetu do innych państw.



Dysum Khjenpa udzielił też pierwszej przepowiedni inkarnacji w
Tybecie: „W przyszłości w Ngothong w pobliżu Jangcy pojawi się ktoś, kto
wypełni me intencje”. Historia, uczeni i mistrzowie medytacji potwierdzają,
że był to II Karmapa, Karma Pakszi.

Karma Pakszi kontynuował tę praktykę przepowiadania inkarnacji,
mówiąc Drobthopowi Orgjenpie, „Mistrzowi Medytacji z Orgjen”, który
był jego uczniem i dzierżawcą linii nauk: „Stamtąd, gdzie zachodzi słońce,
przyjdzie ten, który nosi Czarną Koronę. Przepowiadam oto Rangdziunga
Dordże. Dowiesz się, dlaczego powierzam ci Czarną Koronę i księgi. Dbaj
o nie dobrze”.

Przez trzy dni Karma Pakszi udzielał Orgjenpie licznych ustnych
pouczeń, ten zaś powiedział mu z pełnym przekonaniem: „Twoja linia jest
linią Czarnej Korony”. Dzięki mocy wyższej percepcji widział, że kolejne
inkarnacje Karmapy będą jej dzierżawcami.

Później, gdy V Karmapa Deszin Sziekpa składał wizytę w Chinach,
cesarz Yung Lo z dynastii Ming zobaczył nad jego głową koronę – ciągły i
spontaniczny wyraz mądrości. Kiedy spytał: „Czy ofiarowanie korony,
którą mogłyby widzieć zwykłe istoty, przyniosłoby pożytek?”, Karmapa
odparł: „Tak”. Cesarz ofiarował mu więc „drogocenną Czarną Koronę,
która wyzwala przez widzenie”, a zwyczaj jej zakładania pozostał żywy aż
do dziś.

 
OSTATNI TESTAMENT

W przeciwieństwie do innych inkarnowanych lamów w Tybecie
Karmapowie nie są rozpoznawani na podstawie wróżb, przepowiedni
człowieka, przez którego przemawia bóstwo, ani dobywania z naczynia
jednego spośród wielu imion. Na znak szczególnego osiągnięcia niemal
wszystkie wcielenia zostawiały „Zapieczętowane słowa Ostatniego
Testamentu”. Karmapa w swej mądrości wie, co nadejdzie; Ostatni
Testament zawiera szczegółowe informacje o jego następcy – nazwisko



rodziny, nazwę miejsca, zwierzę z dwunastoletniego cyklu określające rok
narodzin czy opis znaków związanych z odrodzeniem. Te cudowne
przepowiednie należą do tradycji rozpoznawania miejsca narodzin i rodziny
Karmapy.

Zgodnie z owym obyczajem na krótko przed wycofaniem manifestacji
ciała formy XV Karmapa Khakhjab Dordże zostawił bliskiemu uczniowi 9

list przepowiadający Rangdziunga Rikpi Dordże. Tekst „Ostatniej pieśni:
Zdobiącego ucho kwiatu trzciny” utrzymywano w tajemnicy, póki nie
nadszedł właściwy czas. Na jej podstawie XI Tai Situ 10 odnalazł i rozpoznał
inkarnację, a Jego Świątobliwość Dalajlama Gjalciok Thubten Gjamtso
ostatecznie ją zatwierdził. Trwająca po dziś dzień wielusetletnia historia
rozpoznawania Karmapów ma bardzo głębokie korzenie.

Terton Ciokgjur Lingpa 11 (1829-1870) był wielkim mistrzem, wizjonerem
i odkrywcą licznych skarbów Dharmy. Należał do najważniejszych
członków ożywczego, niesekciarskiego ruchu, który rozwijał się w
dziewiętnastowiecznym Tybecie. Jego przepowiednie na temat Karmapów
otwiera inwokacja do Gjalła Ciokjanga, inkarnacji Karmapy jako jednego z
głównych uczniów Guru Rinpoczego:

 
„Lotsało Gjalła Ciokjangu, wysłuchaj mnie.
Będziesz miał dwadzieścia jeden przyszłych inkarnacji
W niezrównanej krainie mowy, Pałacu Półksiężyca.
Emanacjo Czenrezika, ty znasz trzy czasy”.
 
Następnie wymienia imiona Karmapów, którzy mają się dopiero pojawić:
 
„Imiona potrzebne po przejściu Thekcioka (Najwyższy Pojazd, XIV

Karmapa) w nirwanę to:
Dełi Dangłi (Natura Szczęśliwości, XV Karmapa),
Rikpi Dordże (Wadżra Świadomości, XVI Karmapa),



Ogjen Trinle (Oświecona Aktywność Guru Rinpoczego, XVII Karmapa),
Samten (Medytacyjne wchłonięcie, XVIII Karmapa) i tak dalej”.
 
Ciokgjur Lingpa opisuje następnie wszystkie te inkarnacje, XVII

Karmapę przepowiadając w ten sposób:
„Obok, u stóp zielonego drzewa wyrastającego ze skalistej góry, jest

siedemnasta inkarnacja Karmapy wraz z Kentingiem Tai Situ. To symbol –
mocą zespolenia ich umysłów rozwiną się liście i płatki nauki Buddy,
przynosząc obfitość owocu, esencji dakpo kagju” 12 .

 
W „Ukrytych przepowiedniach” (mDo byang gud sbas) Guru Rinpocze

patrzy na to z szerszej perspektywy:
 
„Nauki mojej emanacji, Karmapy,
Nie wygasną, póki nie dobiegną kresu nauki szczęśliwej kalpy”.

1. Rinczen Pelzang, mTshurphu dgon gyi dkar czag kun gsel me long
(„Wszechrozświetlające zwierciadło: Indeks klasztoru Tsurphu”), Lhasa, Miring Pedrun
Khang, 1995.
2. Tamże.
3. Tamże.
4. Por. Yeshe Tsogyal, op. cit., ss. 271-272.
5. Czerwona forma Czenrezika, którą upodobało sobie wielu Karmapów.
6. W czasach Sugaty imieniem Drajang Kji Gjalpo („Król Melodii”).
7. W młodości nazywano go Ciekji Lodro („Umysł Dharmy”).
8. Jego ojciec nazywał się Ngakciang Dordże Gynpo, a matka Gangciam Mingdren.
9. Thubten Dziampel Tsultrim z Serrong Lhatse w Goloku w północno-wschodnim

Tybecie.
10. Pema Łangciuk Gjalpo (1886-1952).
11. W pełnym brzmieniu: Ciekji Gjalpo Orgjen Ciokgjur Decien Lingpa.
12. Pełny przekład przepowiedni oraz reprodukcję wspomnianej tanki znajdzie czytelnik

w: Kagyu Thubten Choling, Karmapa: The Sacred Prophecy, Wappingers Falls, Kagyu
Thubten Choling Publications Committee, 1999.



KRÓTKA HISTORIA SZESNASTU KARMAPÓW
Dzogcien Ponlop Rinpocze

 
I KARMAPA DYSUM KHJENPA (1110-1193)
Imię Dysum Khjenpy, „Znającego Trzy Czasy” – przeszłość, teraźniejszość
i przyszłość – odnosi się do pełnej jasności, jaką osiągnął w chwili
Oświecenia. Daje mu ona wiedzę o trzech czasach i „czasie poza czasem”,
w jakim przebywa oświecona świadomość.

Chłopiec, który miał zostać I Karmapą, przyszedł na świat w rodzinie
żarliwych buddystów w Teszo we wschodnim Tybecie. Nazwano go
Gephel. Najpierw uczył się z ojcem i już jako dziecko zdobył głęboką
wiedzę i doświadczenie w praktyce. Potem kontynuował studia u
okolicznych nauczycieli buddyjskich. W wieku lat dwudziestu przeniósł się
do Tybetu środkowego, został mnichem i poświęcił dwanaście lat na dalsze
studia i praktykę medytacji. Wśród jego nauczycieli byli najwięksi
mistrzowie epoki: Ciapa Ciekji Senge (1109-1169), słynny logik, twórca
tybetańskiego systemu debat filozoficznych i Njima Drakpa (1055-?),
mistrz szkoły prasangika madhjamaki, który przełożył na tybetański wiele
traktatów „środkowej ścieżki”.

Mając trzydzieści lat, Karmapa otrzymał nauki od Gampopy, który był
synem serca największego jogina w historii Tybetu, Milarepy. Dysum
Khjenpa zgłębiał najpierw zasadnicze praktyki szkoły kadampa, a następnie
ogólną filozofię sutr. Studiowanie podstaw wszystkich tradycji buddyjskich
stało się wzorem dla przyszłych adeptów szkoły kagju, ukazując, jak ważne
jest budowanie poprawnych fundamentów, opartych na wiedzy. Dotyczy to
nawet najskuteczniejszych, zaawansowanych praktyk wadżrajany. Dysum
Khjenpa otrzymał również zebrane nauki linii od Reczungpy i innych
uczniów Milarepy.



Osiągnięcia w medytacjach, przekazanych mu przez nauczycieli,
pomnażały się dzięki naturalnemu, spontanicznemu współczuciu Karmapy.
Jego praktyka szybko przynosiła wspaniałe rezultaty i siddhi. Te osiągnięcia
są często postrzegane przez uczniów jako zdolność czynienia cudów. Przez
kolejne stulecia Karmapom towarzyszyć miały legendy o owych z pozoru
cudownych aktywnościach, budzących podziw i głęboką wiarę uczniów.
Wszyscy Karmapowie słyną ze zdolności inspirowania, samą swą
obecnością, wiary w realność osiągnięcia spełnienia, które jest owocem
ścieżki buddyjskiej.

W 1164 roku pięćdziesięciopięcioletni Dysum Khjenpa założył klasztor w
Kampo Nenang, a pięć lat później Pangphuk w Lithangu, we wschodnim
Tybecie. Później, w wieku lat siedemdziesięciu sześciu, zbudował na
wschodzie słynny Karma Gyn. W 1189 roku, mając lat osiemdziesiąt,
powołał do życia swą główną siedzibę w Tsurphu, w środkowym Tybecie,
w dolinie wpadającej do Brahmaputry rzeki Tolung.

I Karmapa udzielił wielu przepowiedni o swych następcach, a przede
wszystkim jako pierwszy napisał list, w którym wskazywał swą przyszłą
inkarnację. Powierzył go głównemu uczniowi, Drogynowi Recienowi,
którego uczynił dzierżawcą linii.

Dysum Khjenpa umarł w wieku osiemdziesięciu czterech lat. Do jego
głównych uczniów należeli Tak-lungpa, założyciel taklung kagju, Tsangpa
Gjare, twórca drukpa kagju, i Lama Kadampa Desziek, ojciec szkoły katok
tradycji njingma.

 
II KARMAPA KARMA PAKSZI (1204-1283)
„Pakszi” znaczy „Wielki Mistrz”. Słowo to wywodzi się z mongolskiego i
było zaszczytnym tytułem nadawanym przez chanów.

II Karmapa urodził się w Kjille Tsakto we wschodnim Tybecie w
szlachetnej rodzinie joginów. Khacie Pancien nadał mu imię Ciezin.



Chłopiec osiągnął głębokie zrozumienie filozofii i praktyk buddyjskich
przed ukończeniem dziesiątego roku życia.

Kiedy wyruszył kontynuować studia w środkowym Tybecie, spotkał
Pomdrakpę, który otrzymał pełny przekaz nauk kagju od Drogyna Reciena,
pierwszego duchowego regenta Karmapy. Niezwykle wyraźne wizje
uświadomiły Pomdrakpie, że dziecko jest inkarnacją Dysum Khjenpy,
zapowiedzianą w liście powierzonym Drogynowi Recienowi. Pomdrakpa
udzielił chłopcu wszystkich nauk i tradycyjnych inicjacji, formalnie
przekazując mu całą linię. Od tego czasu każdy Karmapa, mimo wiedzy i
urzeczywistnienia nauk z poprzednich żywotów, otrzymuje wszystkie
przekazy od dzierżawcy linii.

II Karmapa poświęcił pierwszą połowę życia na medytacje w
odosobnieniu. Odwiedzał też i odbudowywał klasztory założone przez
swego poprzednika. Słynie również z tego, że zaprowadził w Tybecie
zwyczaj śpiewnego recytowania „Om mani peme hung”, mantry
współczucia.

W wieku czterdziestu siedmiu lat, na zaproszenie Kubilaja, wnuka
Czyngis-chana, wyruszył w trzyletnią podróż do Chin. Jak wynika z
chińskich i tybetańskich kronik oraz relacji europejskich kupców,
dokonywał na jego dworze niezwykłych cudów. Co więcej, udało mu się
również zaprowadzić pokój. Nie chcąc jednak pozostać tam na stałe,
wzbudził gniew chana.

Przez dziesięć lat Karmapa podróżował po Chinach, Mongolii i Tybecie,
zdobywając sławę wielkiego nauczyciela. Munga-chan, brat Kubilaja i
ówczesny władca Mongołów, obsypał go najwyższymi zaszczytami.

Po jego śmierci władzę nad ogromnym imperium przejął Kubilaj, który
nie zapomniał Karmapie odmowy pozostania na dworze i, jak mu się
zdawało, faworyzowania Mungi. Cesarz polecił go uwięzić, lecz Karma
Pakszi nieodmiennie wymykał się licznym oddziałom, które usiłowały go
już nie pochwycić, lecz zabić. Ponieważ na wszystkie zamachy odpowiadał



współczuciem, cesarz pożałował w końcu swych czynów, wyznał je
Karmapie i poprosił go o nauki.

Pragnąc wypełnić dawną wizję, Karmapa wrócił do Tybetu, by wznieść w
Tsurphu ponadpiętnastometrowy posąg Buddy. Kiedy go ukończono, posąg
okazał się nieco przechylony. Wedle jednej z najbardziej znanych opowieści
o jego cudach, Karma Pakszi usiadł w tej samej, skrzywionej pozycji i
zaczął powoli prostować ciało. Posąg wyprostował się wraz z nim.

Kroniki mówią, że II Karmapa zostawił po sobie ponad sto tomów, które
przechowywano w bibliotece klasztoru Tsurphu. Nim wszedł w
Parinirwanę, przekazał swemu głównemu uczniowi, Orgjenpie, wskazówki
dotyczące następnej inkarnacji.

 
III KARMAPA RANGDZIUNG DORDŻE (1284-1339)
Rangdziung Dordże urodził się w rodzinie praktykujących tantrę w tradycji
njingma w Dingri Langkor, w centralnym regionie Tybetu, Tsangu. Kiedy
miał trzy lata, usiadł wyprostowany, ogłaszając się Karmapą. Dwa lata
później udał się na spotkanie z Orgjenpą, który miał proroczy sen i już go
oczekiwał. Rozpoznawszy w chłopcu inkarnację Karma Paksziego, oddał
mu czarną koronę i wszystkie przedmioty należące do II Karmapy.

Rangdziung Dordże dorastał w Tsurphu, otrzymując pełne przekazy
tradycji kagju i njingma. Kiedy ukończył osiemnaście lat, udzielono mu
święceń nowicjatu. Po odosobnieniu na stokach Mount Everestu przyjął
pełne święcenia i kontynuował studia w głównej siedzibie szkoły kadampa.
Nie poprzestał na tym, odwiedzając największych uczonych i mistrzów
wszystkich tradycji buddyjskich i pobierając od nich nauki. Z czasem stał
się mistrzem niemal wszystkich nauk przeniesionych z Indii do Tybetu.

Kiedy ukończył dwadzieścia lat, podczas medytacji na odosobnieniu miał
o zmierzchu wizję Wimalamitry i Padmasambhawy, którzy roztopili się
między jego brwiami. W jednej chwili otrzymał i urzeczywistnił wszystkie
nauki i przekazy tantr dzogcien tradycji njingma. Potem spisał wiele tomów



nauk dzogcien i założył linię karma njingtik. Dzięki urzeczywistnieniu
dogłębnych nauk Wimalamitry połączył mahamudrę kagju i dzogcien
njingmapy.

W wieku lat trzydziestu pięciu wprowadził propagowany do dziś system
astrologiczny oparty na otrzymanych w wizji naukach Kalaczakry. Owa
tradycja, nazywana Tsur-tsi, stanowi podstawę wyliczeń kalendarza
Tsurphu. Studiował też medycynę, która w tradycji tybetańskiej związana
jest z astrologią. Przez całe życie pisał, zostawiając po sobie wiele
traktatów, w tym „Dogłębne wewnętrzne znaczenie” (Zab mo nang don),
jedno z najsłynniejszych tybetańskich dzieł poświęconych wadżrajanie.

III Karmapa założył wiele klasztorów w Tybecie i w Chinach. W 1332
roku intronizował w Chinach swego ucznia, nowego cesarza, Toghona
Temura. Tam też zmarł kilka lat później. Powiedziano, że w dniu śmierci
Rangdziunga Dordże jego twarz pojawiła się na tarczy księżyca. Do
głównych uczniów III Karmapy należeli Gjalła Jungtonpa, który został
dzierżawcą linii, Khedrup Drakpa Senge, Dolpopa i Jakde Pancien.

 
IV KARMAPA ROLPAI DORDŻE (1340-1383)
IV Karmapa urodził się w regionie Kongpo, w środkowym Tybecie.
Powiada się, że jego brzemienna matka słyszała dobywające się z łona
dźwięki „Om mani peme hung” i że dziecko wypowiedziało tę mantrę zaraz
po urodzeniu. W wieku trzech lat chłopczyk ogłosił się Karmapą.

Rolpai Dordże od najmłodszych lat manifestował niezwykłe zdolności
Karmapów, spontanicznie czytając księgi i otrzymując w snach wiele
głębokich nauk. Jako chłopiec odebrał formalny przekaz linii kagju i
njingma od Jungtonpy, duchowego spadkobiercy III Karmapy i słynnego
guru njingmapy. Kiedy miał dziewiętnaście lat, cesarz Toghon Temur
poprosił go o powrót do Chin. Karmapa przyjął zaproszenie i rozpoczął
długą podróż, zatrzymując się po drodze w wielu miejscach, by udzielić
nauk. Przez trzy lata nauczał w Chinach, gdzie założył liczne klasztory i



świątynie. Temur był ostatnim mongolskim władcą Chin. Jego następca z
dynastii Ming ponownie zaprosił Karmapę do Chin, ale ten wysłał tam w
zastępstwie innego lamę.

Wracając do kraju, Rolpai Dordże udzielił ślubowań upasaki
niezwykłemu chłopcu z Tsongkhi, któremu nadał imię Kunga Njingpo, i
przepowiedział, że będzie miał on ogromny wpływ na buddyzm Tybetu.
Owo dziecko zdobyło potem sławę jako wielki mistrz Tsongkhapa,
założyciel szkoły geluk.

Rolpai Dordże był również rozmiłowanym w tradycji indyjskiej poetą i
autorem wielu cudownych doha, pieśni urzeczywistnienia, z których słynie
linia kagju. Kiedy jeden z jego uczniów miał wizję stumetrowego Buddy,
Karmapa kazał namalować gigantyczną tankę. Powiada się, że naszkicował
zarys postaci odciskami kopyt swego wierzchowca. Wzór został
wymierzony i przeniesiony na płótno, po czym przez ponad rok pięciuset
artystów wykańczało malowidło, przedstawiające Buddę Siakjamuniego i
ojców mahajany.

Rolpai Dordże wszedł w Parinirwanę we wschodnim Tybecie. Jego
najważniejszym uczniem był Khacie Łangpo, II Szamar Rinpocze, który
został następnym dzierżawcą linii.

 
V KARMAPA DESZIN SZIEKPA (1384-1415)
V Karmapa przyszedł na świat w rodzinie joginów w Njang Dam, w
południowym Tybecie. W czasie ciąży rodzice słyszeli recytacje
sanskryckiego alfabetu i mantr „om a hung”. Zaraz po urodzeniu chłopczyk
usiadł prosto, wytarł twarz i powiedział: „Jestem Karmapą. Om mani peme
hung hri”.

Kiedy zawieziono go do Tsała Phu w Kongpo, Khacie Łangpo
natychmiast rozpoznał w nim inkarnację Rolpai Dordże, przekazując mu
Czarną Koronę i inne przedmioty należące do IV Karmapy. Następnie



udzielił mu wszystkich nauk kagju, a Karmapa szybko zakończył
tradycyjny trening.

Gdy cesarz Yung Lo, który miał wizję Karmapy jako Czenrezika, zaprosił
go do złożenia wizyty w Chinach, dwudziestotrzyletni Deszin Sziekpa
wyruszył w trzyletnią podróż do cesarskiego pałacu. Yung Lo okazał się
niezwykle oddanym uczniem swego guru. Chińskie kroniki powiadają, że w
odpowiedzi na tę wiarę Karmapa przez sto dni czynił cuda, a cesarz kazał
zachować je dla potomności na jedwabnych malowidłach z komentarzami
w wielu językach. Wzorem swych dwóch poprzedników Deszin Sziekpa
odbył pielgrzymkę na górę Kailaś, odwiedzając tam swoje klasztory.

Cesarz osiągnął pewien stopień urzeczywistnienia, co pozwoliło mu
zobaczyć wadżra-koronę mądrości nad głową Karmapy. Aby wszystkie
istoty mogły czerpać pożytki z patrzenia na transcendentny atrybut
Karmapów, polecił wykonać jej kopię. Ofiarowując koronę swemu guru,
poprosił o doprowadzenie do Wyzwolenia tych, którzy zobaczą ją podczas
specjalnej uroczystości. Tak narodziła się ceremonia Czarnej Korony.
Cesarz nadał też Deszin Sziekpie najwyższe, zaszczytne tytuły.

W 1410 roku Deszin Sziekpa wrócił do Tsurphu nadzorować odbudowę
klasztoru, który ucierpiał podczas trzęsienia ziemi. Rozpoznał Ciepala
Jesziego, inkarnację Szamara Rinpoczego i przez trzy lata medytował na
odosobnieniu. Następnym dzierżawcą linii ustanowił Ratnabhadrę.

Wiedząc, że umrze młodo, zostawił instrukcje dotyczące następnego
odrodzenia i w wieku trzydziestu jeden lat odszedł w Parinirwanę. Po
kremacji w prochach znaleziono relikwie – spontanicznie powstałe
wizerunki wielu Buddów.

 
VI KARMAPA THONGŁA DYNDEN (1416-1453)
VI Karmapa urodził się w Ngomto Sziakjam, w pobliżu Karma Gyn we
wschodnim Tybecie, w rodzinie oddanych Dharmie joginów. Wkrótce
potem niesiony przez matkę chłopczyk wpadł w niezwykłe podniecenie na



widok przechodzącego obok Ngompy Ciadrala, ucznia V Karmapy. Kiedy
ten spytał go o imię, odparł z uśmiechem: „Jestem Karmapą”. Ngompa
Ciadral opiekował się dzieckiem przez siedem miesięcy, a następnie zabrał
je do Karma Gyn.

Młody Thongła Dynden natychmiast zaczął nauczać. Do klasztoru
przybył w tym czasie Szamar Ciepal Jeszie, żeby intronizować Karmapę.
Thongła Dynden przyjmował nauki i przekazy linii kagju od Szamarpy,
Dziamjanga Drakpy i Khenciena Njepuły, a przede wszystkim od swego
głównego nauczyciela Ratnabhadry. Już jako chłopiec zaczął komponować
tantryczne rytuały, ustalając kanony liturgii tradycji kamtsang. Wprowadził
też do głównego przekazu kagju linię szangpy oraz linię szidzie (nauki cie,
odcinające przywiązanie do ego).

VI Karmapa poświęcił się pisaniu, nauczaniu, odbudowywaniu
klasztorów w Tybecie, drukowaniu ksiąg i wspieraniu Sanghi. Stworzył
podwaliny systemu uniwersytetów klasztornych (sziedra) w linii karma
kagju.

Widząc, że nie będzie żyć długo, rozpoczął odosobnienie medytacyjne,
przekazując regencję i informacje o następnej inkarnacji pierwszemu
Gjaltsabowi, Goszirowi Paldziorowi Dondrubowi. Głównym duchowym
synem VI Karmapy był Pengar Dziampal Zangpo, autor słynnej „Modlitwy
linii mahamudry”, spontanicznego wyrazu urzeczywistnienia mahamudry.
Thongła Dynden wszedł w Parinirwanę w wieku trzydziestu ośmiu lat w
1453 roku.

 
VII KARMAPA CIEDRAK GJAMTSO (1454-1506)
VII Karmapa, syn adeptów tantry z Czida w północnym Tybecie, jeszcze w
łonie matki wypowiedział słowo „Ama-la”, „mama”. Po przyjściu na świat
wyrecytował sanskrycką mantrę „A hung”, która symbolizuje ostateczną
świetlistość-pustkę. Pięć miesięcy później rzekł: „W świecie nie ma nic
poza pustką”.



Kiedy miał dziewięć miesięcy, rodzice zabrali go do Goszira Gjaltsaba
Rinpoczego, który zgodnie z powierzoną mu przepowiednią rozpoznał w
nim inkarnację VI Karmapy. Czteroletni chłopiec otrzymał od niego cykl
inicjacji, a cztery lata później nauki szkoły kagju, które przekazywał mu
również Pengar Dziampal Zangpo.

Ciedrak Gjamtso poświęcił życie medytacji na odosobnieniach. Był
również wielkim uczonym i autorem licznych traktatów, między innymi
komentarza do „Abhisamajalamkary”, zatytułowanego „Lampa trzech
światów”. Jego najsłynniejsze dzieło, wielotomowy „Ocean rozumowania”,
jest komentarzem do literatury pramany.

VII Karmapa ustanowił monastyczne uniwersytety w Tsurphu i innych
klasztorach kagju oraz odnowił wielki posąg Buddy, który kazał wznieść
Karma Pakszi. Miał temperament działacza – rozstrzygał spory, angażował
się w ochronę zwierząt, inicjował budowę mostów, posyłał złoto do Bodh
Gai, aby pokryć nim posąg, stojący w miejscu, gdzie Budda osiągnął
Oświecenie. Przekonał wielu ludzi do wyrecytowania milionów mantr „Om
mani peme hung” jako leku na wszelkie zło. Przed odejściem w
Parinirwanę, w wieku pięćdziesięciu trzech lat przekazał linię i wskazówki
dotyczące następnego wcielenia Taszi Paldziorowi, pierwszemu Sangje
Njenpie.

 
VIII KARMAPA MIKJO DORDŻE (1507-1554)
Urodzony w rodzinie oddanych Dharmie joginów w małej wiosce Satam w
okolicy Katriphuk, w Ngomczu, we wschodnim Tybecie, miał zaraz po
przyjściu na świat powiedzieć: „Jestem Karmapą”. Na wieść o tym Situ
Rinpocze uznał go za inkarnację Ciedraka Gjamtso. Następne lata chłopiec
spędził w klasztorze Karma Gyn.

Kiedy miał pięć lat, w Amdo pojawił się inny kandydat do jego tronu.
Regent Karmapy, Gjaltsab Rinpocze, wyruszył z Tsurphu, żeby sprawdzić



obu chłopców. Na widok Mikjo Dordże spontanicznie złożył pokłon i
natychmiast zrozumiał, że jest on prawdziwym Karmapą.

Tai Situ, Goszir Gjaltsab i inni uczniowie poprzedniego Karmapy
przeprowadzili jednak szereg testów. Chłopiec nie tylko przeszedł je
wszystkie, ale wykrzyknął: „E ma ho! Nie wątpcie, jestem Karmapą”. Rok
później intronizował go Gjaltsab Rinpocze.

Mikjo Dordże studiował z Sangje Njenpą Taszi Paldziorem, który
przekazał mu istotę nauk kagju, oraz z Dulmo Taszi Yzerem, Dakpo Taszi
Namgjalem i Karma Trinlepą. W młodym wieku odrzucił zaproszenie do
Chin, twierdząc, że cesarz nie dożyłby jego przyjazdu. Przepowiednia
okazała się prawdziwa.

Mikjo Dordże był jednym z najsłynniejszych Karmapów. Wielki mistrz
medytacji i wybitny, płodny uczony, zostawił po sobie ponad trzydzieści
tomów dzieł, obejmujących ważne komentarze traktatów sutrajany i
zwięzłe instrukcje tantryczne. Był również wizjonerem i artystą, któremu
zawdzięczamy karma gadri – jeden z najważniejszych stylów malowania
tanek. Spod jego pióra wyszło wiele sadhan, rytuałów i praktyk szkoły
karma kagju.

Za sprawą licznych wizji, między innymi Buddy Dipamkary, zrozumiał,
że manifestacje Karmapy i uważanego za aspekt aktywności Buddów Guru
Rinpoczego są nierozdzielne. Wedle buddyjskiej kosmologii w naszym
wszechświecie pojawi się tysiąc Buddów, a Karmapa i Guru Rinpocze będą
wypełniać aktywność ich wszystkich.

Spośród licznych uczniów VIII Karmapy najbliższymi byli: Pało Tsuklak
i Szamar Kynciok Jenlak. Widząc nadchodzącą śmierć, Mikjo Dordże
powierzył list z przepowiednią Szamarowi Kynciokowi Jenlakowi i w
wieku czterdziestu siedmiu lat wszedł w Parinirwanę. Przepowiednia
mówiła: „W życiu, które nastąpi po obecnym, odrodzę się jako wspaniały,
samopowstały pan (Łangciuk) świata. W wyższym regionie śnieżnego



Treszie na wschodzie, w miejscu, gdzie słychać wodę i Dharmę. Widziałem
znaki, że wkrótce się tam urodzę”.

 
IX KARMAPA ŁANGCIUK DORDŻE (1556-1603)
Zgodnie z przepowiednią IX Karmapa przyszedł na świat w Treszie, we
wschodnim Tybecie. W łonie matki recytował mantry, wkrótce po
urodzeniu przez trzy dni siedział ze skrzyżowanymi nogami i ogłosił się
Karmapą.

Wkrótce rozpoznał go przebywający w okolicy Tai Situpa Ciekji Gocia, a
następnie Szamarpa Kynciok Jenlak. Rok później sześcioletniego Karmapę
intronizował Szamarpa, który udzielił mu również obszernych nauk.

Kiedy Łangciuk Dordże otrzymał pełny przekaz kagju, zaczął nauczać w
całym Tybecie. Podróżował z klasztornym obozowiskiem, w którym
kładziono szczególny nacisk na praktykę medytacji. Nie pojechał do Chin,
ale złożył ważne wizyty w Mongolii i Bhutanie. Po drodze odbudowywał
liczne świątynie i klasztory.

Otrzymawszy zaproszenie z Sikkimu, polecił wznieść tam trzy klasztory:
Rumtek, Phodong, Ralang. Poświęcił je, nie opuszczając Tybetu. Na
początku lat sześćdziesiątych XX wieku Rumtek miał zostać jego główną
siedzibą.

Podobnie jak jego poprzednik, Łangciuk Dordże był płodnym autorem
wielu zwięzłych komentarzy do sutr i tantr, wliczając w to trzy słynne
traktaty, które odegrały ogromną rolę w nauczaniu i przekazywaniu
mahamudry: „Ocean ostatecznego znaczenia”, „Rozpraszanie mroku
niewiedzy” i „Ukazanie Dharmakai”.

Łangciuk Dordże wszedł w Parinirwanę w wieku czterdziestu ośmiu lat,
powierzając list i instrukcje dotyczące odnalezienia następnej inkarnacji
Szamarpie Ciekji Łangciukowi.

 
X KARMAPA CIEJING DORDŻE (1604-1674)



X Karmapa, zgodnie z przepowiednią, odrodził się w Goloku na północno-
wschodnich krańcach Tybetu. Rozpoznał go i intronizował Szamarpa Ciekji
Łangciuk, który udzielił mu również pełnego przekazu linii kagju.

W wieku sześciu lat Ciejing Dordże był lepszym malarzem niż jego
nauczyciele oraz doskonałym rzeźbiarzem. Przewidział wojny i polityczne
walki, które miały wkrótce wstrząsnąć krajem, jak i to, że pewne polityczne
interesy spowodują zaprzęgnięcie mongolskich armii w służbę gelukpów.
Wiedząc, że będzie zmuszony do opuszczenia środkowego Tybetu, rozdał
większość majątku biednym i mianował regentem Goszira Gjaltsaba.

Kiedy wojska Guszri-chana zaatakowały Szigatse i wdarły się do
centralnej części kraju, powodując ogromne zniszczenia i miażdżąc
stronników Karmapy, Ciejing Dordże opuścił swoją siedzibę i wraz ze
służącym przewędrował Tybet, docierając do Bhutanu, gdzie przez trzy lata
żył w leśnej głuszy. Później obaj odwiedzili jeszcze północny Yunnan,
Birmę i Nepal. Po drodze, jak zawsze, Karmapa nauczał i odbudowywał
klasztory.

Do swej siedziby mógł wrócić dopiero po dwudziestu latach. Rozpoznał
inkarnacje Szamara Jesziego Njingpo, który został jego głównym uczniem,
oraz Goszira Gjaltsaba i Pało Rinpoczego. Następnie udzielił im przekazu
nauk kagju. Spisawszy przepowiednię i mianowawszy Gjaltsaba Norbu
Zangpo regentem Tsurphu, wszedł w Parinirwanę w wieku
siedemdziesięciu jeden lat.

Sytuacja polityczna w kraju wróciła do normy. V Dalajlama Ngałang
Lobsang Gjamtso został władcą Tybetu, a jego kolejne inkarnacje pełnią tę
rolę do dziś.

 
XI KARMAPA JESZIE DORDŻE (1676-1702)
Jeszie Dordże przyszedł na świat w buddyjskiej rodzinie w Majszo, we
wschodnim Tybecie. Zgodnie z przepowiednią poprzednika rozpoznali go



Szamar Jeszie Njingpo i Gjaltsab Norbu Zangpo. Karmapa wrócił do
środkowego Tybetu i został intronizowany w Tsurphu.

Jeszie Dordże otrzymał nauki i linię mahamudry od Szamarpy. Jong-ge
Mingjur Dordże i Takszam Nuden Dordże udzielili mu przekazów term,
czyli ukrytych nauk Padmasambhawy, który przepowiedział, że XI
Karmapa będzie dzierżawcą ich wybranych linii. Jeszie Dordże okazał się
wielkim wizjonerem i cudotwórcą.

XI Karmapa rozpoznał inkarnację VIII Szamarpy Palciena Ciekji
Dondruba, który został jego bliskim uczniem i dzierżawcą linii. Jeszie
Dordże żył najkrócej ze wszystkich Karmapów. Podczas tego krótkiego,
drogocennego żywota połączył linie nauk kagju i njingmapy. Przed
wejściem w Parinirwanę przekazał Szamarpie szczegółowy list,
zapowiadający następną inkarnację.

 
XII KARMAPA DZIANGCIUB DORDŻE (1703-1732)
XII Karmapa, jak przepowiedział jego poprzednik, urodził się w Kjile
Tsaktor w Derge, we wschodnim Tybecie. Ciekji Dondrub wysłał grupę
mnichów, którzy odnaleźli chłopca i sprowadzili do Karma Gyn, gdzie
Szamarpa formalnie rozpoznał go na podstawie przepowiedni i pouczeń XI
Karmapy.

Młody Karmapa uczył się od wielu wspaniałych lamów. Udzielił
głębokich nauk kagju słynnemu mistrzowi njingmapy z klasztoru Kathok,
ten zaś zrewanżował mu się instrukcjami swej tradycji.

Dziangciub Dordże opuścił coraz bardziej niespokojny Tybet, udając się
na pielgrzymkę do Indii i Nepalu. Towarzyszyli mu Szamarpa, Situpa i
Gjaltsab Rinpocze. Król Nepalu, wdzięczny za powstrzymanie epidemii i
sprowadzenie deszczu, który położył kres katastrofalnej suszy, okazywał
Karmapie najwyższy szacunek. W Indiach pielgrzymi odwiedzili święte
miejsca związane z Buddą Siakjamunim.



Po powrocie do Tybetu Karmapa przyjął zaproszenie do złożenia wizyty
w Chinach, dokąd udał się z Szamarpą. Widząc jednak nadchodzące
problemy polityczne i rozumiejąc konieczność opuszczenia tego ciała,
wysłał list-przepowiednię VIII Tai Situpie, po czym zmarł na ospę. Dwa dni
później w jego ślady poszedł Szamarpa. Duchowym spadkobiercą
Dziangciuba Dordże został Tai Situ Rinpocze.

 
XIII KARMAPA DYDYL DORDŻE (1733-1797)
Zgodnie z przepowiednią XIII Karmapa urodził się w Njen Ciałatrong, w
południowym Tybecie. Odnaleziony przez Tai Situpę Ciekji Dziungne,
został sprowadzony do Tsurphu, formalnie rozpoznany i intronizowany
przez Goszira Gjaltsaba Rinpoczego.

Kiedy ukończył osiem lat, zaczął otrzymywać pełny przekaz linii kagju
od swego głównego nauczyciela, Tai Situpy. Uczył się również od wielu
wielkich mistrzów szkół njingma i kagju, między innymi Kathoka Rigdzina
Tsełanga Norbu, Kagju Trinle Szingty i Pało Tsuklaka Gały. W tym czasie
najsłynniejszej lhaskiej świątyni, Dziokhangowi z posągiem Dzioło, zaczęła
grozić powódź. Władze stolicy przypomniały sobie wówczas o
przepowiedni Guru Rinpoczego, który przewidział to nieszczęście.
Przepowiednia mówiła, że pomóc będzie mógł tylko Karmapa. Poproszono
zatem Dydyla Dordże o przybycie do Lhasy. Nie mogąc natychmiast
opuścić Tsurphu, Karmapa rozwiązał problem, pisząc specjalny list z
błogosławieństwem i przywołując w modlitwie współczucie Czenrezika.
Później, gdy Dydyl Dordże mógł wreszcie przyjechać do Lhasy i ofiarować
katak dla Dzioło, ręce posągu wyciągnęły się po szarfę i zastygły w tej
pozycji. Innym razem, gdy poproszono Karmapę o konsekrację odległego
klasztoru, ten, nie opuszczając Tsurphu, w umówionym czasie cisnął w górę
garść pobłogosławionego ziarna, które w tej samej chwili opadło niczym
deszcz na dach oddalonej o setki kilometrów świątyni.



Dydyl Dordże, Tai Situpa i Kathok Rigdzin Tsełang Norbu rozpoznali
inkarnację Szamarpy, Ciedrupa Gjamtso w młodszym bracie IV
Panczenlamy Paldena Jesziego. XIII Karmapa odszedł w Parinirwanę,
zostawiając szczegółową przepowiednię. Jego regentem został Situ Pema
Njincie.

 
XIV KARMAPA THEKCIOK DORDŻE (1798-1868)
Thekciok Dordże przyszedł na świat w środku zimy w wiosce Danang, we
wschodniej prowincji Kham. Kroniki powiadają, że w okolicy nagle
rozkwitły kwiaty, a na niebie pojawiły się niezliczone tęcze. Dziecko
recytowało sanskrycki alfabet. Rozpoznał je Drukcien Kunzig Ciekji
Ngałang, któremu XIII Karmapa powierzył swą przepowiednię. IX Situpa
intronizował chłopca i udzielił mu święceń oraz – wraz z Drukcienem
Kunzigiem Ciekji Ngałangiem – przekazu linii.

XIV Karmapa prowadził bardzo proste życie i był wzorem mnicha,
zdolnym poetą i wybitnym dialektykiem. Zaangażował się w ruch rime, w
ramach którego wielcy uczeni różnych szkół interesowali się osiągnięciami
innych tradycji buddyjskich. Szczególnie intensywna wymiana następowała
między szkołami kagju i njingma. Thekciok Dordże otrzymał na przykład
pewne tantry od słynnego wizjonera i „odkrywcy skarbów”, tertona
Ciokgjura Lingpy z njingmapy. Włączono je później do kalendarza praktyk
w Tsurphu.

Ciokgjur Lingpa miał ważne wizje dwudziestu jeden Karmapów. Zostały
one spisane, a następnie uwiecznione na tance. Duchowym spadkobiercą
XIV Karmapy został wielki uczony i mistrz niesekciarskiego ruchu rime
Dziamgon Kongtrul Lodro Thaje. Karmapa przekazał mu wszystkie nauki
swej linii. Thekciok Dordże nauczał w całym Tybecie i rozpoznał X Situpę
Pema Kunzanga. Odszedł w Parinirwanę w wieku siedemdziesięciu jeden
lat, zostawiając precyzyjną przepowiednię.

 



XV KARMAPA KHAKHJAB DORDŻE (1871-1922)
Khakhjab Dordże urodził się w wiosce Szekar w centralnej prowincji
Tybetu, Tsangu. Podobnie jak Siakjamuni charakteryzował się niezwykle
pomyślnym znakiem – skręconym włosem między brwiami. Jest to jedna z
trzydziestu dwóch oznak oświeconej istoty. Po przyjściu na świat
wypowiedział mantrę Czenrezika. Został rozpoznany i intronizowany przez
wielkich mistrzów dziewiętnastowiecznego ruchu rime: Khjabgyna
Drukciena, Migjura Łanggi Gjalpo, Dziamgona Kongtrula, Dziamjanga
Khjentse Łangpo, Terciena Ciokgjura Lingpę i Pało Tsuklaka Njincie.

Uzyskał bardzo staranne wykształcenie, a jego nauczycielami byli wielcy
uczeni i mistrzowie, tacy jak Khencien Taszi Yzer. Przekaz linii kagju
otrzymał od Dziamgona Kongtrula Lodro Thaje, który przekazał mu też
esencję setek własnych dzieł, poświęconych głębokim naukom wszystkich
tradycji buddyzmu tybetańskiego, medycynie, sztuce, językoznawstwu i
ogólnym studiom buddyjskim.

XV Karmapa kontynuował aktywności swych poprzedników, nauczając i
udzielając inicjacji w całym Tybecie. Ocalił wiele rzadkich ksiąg, polecając
drukować ich kopie. Khakhjab Dordże jako pierwszy w linii Karmapów
miał żonę, a jeden z jego trzech synów został uznany za II Dziamgona
Kongtrula, Paldena Khjentse Yzera. Nienasycone pragnienie wiedzy,
umożliwiającej skuteczne pomaganie innym istotom, czyniło zeń wzór
Bodhisattwy.

Jego najbliższymi uczniami byli Tai Situ Pema Łangciuk Gjalpo,
Dziamgon Kongtrul Palden Khjentse Yzer i Beru Khjentse Lodro Mize
Dziampe Gocia. Na kilka lat przed przejściem w Parinirwanę powierzył
przepowiednię zaufanemu słudze.

 
XVI KARMAPA RANGDZIUNG RIKPI DORDŻE (1924-1981)
XVI Gjalła Karmapa Rangdziung Khjabdak Rikpi Dordże urodził się w
Denko, w Derge, we wschodnim Tybecie w arystokratycznej rodzinie



Athup. Ponieważ wielu mistrzów z Derge mówiło ciężarnej matce, że
powije wielkiego Bodhisattwę, udała się ona do świętej jaskini, w której
medytował niegdyś Guru Rinpocze. Towarzyszył jej khenpo, który
wprowadził ją w rytuał oczyszczający. Powiedziano, że tuż przed
rozwiązaniem przyszły Karmapa zniknął z łona matki na cały dzień. W
dniu urodzin brzuch równie nagle się wypełnił i kobieta z łatwością powiła
syna. Świadkowie twierdzą, że niemowlę powiedziało jej, iż wkrótce będzie
musiało ją opuścić.

Okoliczności narodzin zgadzały się z przepowiednią, powierzoną przez
XV Karmapę Dziampalowi Tsultrimowi, który przekazał ją opatom
Tsurphu. Mnisi poprosili Tai Situpę, Beru Khjentse i Dziamgona Kongtrula
o dokonanie interpretacji listu. Wkrótce potem wysłano grupę, która
odnalazła inkarnację. XI Situpa rozpoznał w dziecku nowego Karmapę i
poprosił o potwierdzenie Dalajlamę.

Karmapa otrzymał pierwsze święcenia i ślubowania Bodhisattwy od Tai
Situpy i Dziamgona Kongtrula Rinpoczego, najbliższych uczniów swego
poprzednika. Został też zatwierdzony przez Dalajlamę.

Kiedy miał osiem lat, do Derge przywieziono z Tsurphu Czarną Koronę i
ceremonialne szaty Karmapy. W drodze do klasztoru Palpung Karmapa
odwiedził i pobłogosławił klasztorną drukarnię w Derge, zapowiadając
opublikowanie kanonu nauk buddyjskich w Indiach. Tai Situpa
intronizował go jako XVI Karmapę Rangdziunga Khjabdaka Rikpi Dordże i
towarzyszył mu w długiej podróży do Tsurphu, gdzie nową inkarnację
powitali Goszir Gjaltsab Rinpocze, Dziamgon Kongtrul Rinpocze i Pało
Rinpocze.

Wkrótce potem Karmapę przyjął XIII Dalajlama, który odprawił dlań
ceremonię ścięcia włosów. Podczas tej uroczystości Dalajlama miał wizję
korony mądrości, unoszącej się zawsze nad głową Karmapy.

Karmapa został formalnie intronizowany w swojej głównej siedzibie
przez Tai Situpę i głowę szkoły drukpa kagju. Otrzymał pełny przekaz linii



kagju od Situ Pema Łangciuka Gjalpo i Dziamgona Kongtrula Paldena
Khjentse Yzera. Studiował pisma sutrajany z Gangkarem Rinpoczem i
nauki tantryczne z Khjentse Rinpoczem. Uzyskał przekaz mahamudry
(polegający na ukazaniu natury umysłu) od Dziamgona Kongtrula i wielu
innych wielkich mistrzów. Odwiedził też klasztor Lithang Pangphuk, gdzie
zgodnie z tradycją niepojętej aktywności swoich poprzedników zostawił
odciski stóp w litej skale.

Od 1941 do 1944 roku młody Karmapa medytował na odosobnieniu w
rozbudowywanym w owym czasie klasztorze Tsurphu. W 1944 roku zaczął
wzmacniać więzi z sąsiednimi królestwami himalajskimi i Indiami. Podczas
pielgrzymki do południowego Tybetu przyjął zaproszenie króla Bhutanu
Dzigme Dordże Łangciuka, odwiedzając Bumthang oraz inne regiony tego
kraju i odprawiając tam wiele ceremonii religijnych.

W 1947 roku odbył pielgrzymkę do Nepalu, Indii i Sikkimu, odwiedzając
najważniejsze miejsca zawiązane z Buddą Siakjamunim: Lumbini, gdzie
Budda się urodził, Sarnath, gdzie udzielił pierwszych nauk, i Bodh Gaję,
gdzie osiągnął Oświecenie. Rok później Karmapa, podróżując przez
Kinnaur w północnych Indiach i Purang, dotarł na górę Kailaś, a następnie
wrócił do Tsurphu.

W 1954 roku wraz z Dalajlamą i innymi wysokimi lamami Tybetu złożył
wizytę w Chinach. W drodze powrotnej zatrzymywał się w wielu
klasztorach we wschodnim Tybecie. Dwa lata później znów wyruszył do
Sikkimu i Indii, gdzie wraz z Dalajlamą i Panczenlamą uczestniczył w
zorganizowanych przez Maha Bodhi Society obchodach dwa tysiące
pięćsetnej rocznicy buddyzmu. W czasie tej podróży Karmapa i jego orszak
pielgrzymowali do wielu świętych miejsc w Indiach.

Karmapa wzmacniał też więzi ze swoimi uczniami: królem Sikkimu
Ciegjalem Taszi Namgjalem i księżniczką Aszi Łangmo z Bhutanu. Król
Sikkimu zaprosił Karmapę do Rumteku, klasztoru założonego tu pod
koniec XVI wieku przez IX Karmapę. Rangdziung Rikpi Dordże nie mógł



przyjąć zaproszenia, ale odpowiedział, że przybędzie tam w przyszłości,
gdy zajdzie taka potrzeba.

Widząc zbliżającą się nieuchronnie zagładę instytucji buddyjskich z rąk
komunistycznych Chińczyków, wiosną 1959 roku poinformował Dalajlamę,
że zamierza opuścić ojczyznę. Wraz z nim uciekło z Tybetu bardzo wiele
osób. Ucieczkę zorganizował główny sekretarz Karmapy, Damcie Jongdu.
Orszak zabrał z Tsurphu święte posągi, malowidła, relikwiarze i inne skarby
linii Karmapów. Dzięki dobremu planowi i odpowiedniej chwili
stosunkowo łatwo dotarli do Bhutanu, gdzie trzy tygodnie później witali ich
najwyżsi dostojnicy.

Król Sikkimu wystosował formalne zaproszenie, prosząc Karmapę o
założenie w jego kraju głównej siedziby linii. Dwa tygodnie po przybyciu
do Bhutanu orszak Rangdziunga Rikpi Dordże był już w Gangtoku. Z wielu
miejsc proponowanych przez króla Sikkimu,Taszi Namgjala, Karmapa
wybrał Rumtek, który ustanowił swą główną siedzibą poza granicami
Tybetu, choć nie tracił nadziei, że pewnego dnia dane mu będzie wrócić do
ojczyzny. Wkrótce potem lamowie wyruszyli z Gangtoku do Rumteku.
Kilkusetletni klasztor leżał w ruinach. W okolicy nie było zabudowań, które
mogliby zająć mnisi. Przez wiele lat Karmapa, nauczyciele i cała
społeczność mieszkali w prowizorycznym obozowisku, gromadząc środki
na budowę nowego klasztoru i domów dla świeckich.

Budowę rozpoczęto trzy lata później. Kamień węgielny położył nowy
król Sikkimu, który zasiadł na tronie po śmierci poprzednika. Pracami
kierował sekretarz Damcie Jongdu. Świątynię zbudowano dzięki
szczodrości sikkimskiej rodziny królewskiej oraz rządu Indii, co było
wynikiem spotkania Karmapy z Panditem Nehru.

Wzniesienie Rumteku zabrało cztery lata. W 1966 roku w nowym
klasztorze złożono relikwie, które udało się zabrać z Tsurphu. W dniu
Nowego Roku kalendarza tybetańskiego Rangdziung Rikpi Dordże



formalnie otworzył „Dharmaczakrę, centrum wiedzy i duchowego
spełnienia, siedzibę wspaniałego Karmapy”.

W 1974 roku XVI Karmapa wyruszył w podróż po świecie – do Stanów
Zjednoczonych, Kanady i Europy – odprawiając pierwsze ceremonie
Czarnej Korony na zachodniej półkuli. W styczniu następnego roku
poleciał do Rzymu, gdzie spotkał się z papieżem Pawłem VI.

W 1976 i 1977 roku Karmapa znów wiele podróżował, odwiedzając
centra religijne i spotykając się przywódcami państw, duchownymi i
wybitnymi artystami na czterech kontynentach.

28 listopada 1979 roku poświęcił ziemię w Delhi, na której miał stanąć
ośrodek studiów, medytacji i tłumaczeń Karma Dharmaczakra. W
ceremonii wzięli udział prezydent i premier Indii.

W maju 1980 roku Karmapa wyruszył w ostatnią podróż do Grecji,
Wielkiej Brytanii, Stanów Zjednoczonych i Azji Południowo-Wschodniej,
udzielając ceremonii Czarnej Korony, inicjacji, nauk, wywiadów i
audiencji.

XVI Karmapa wszedł w Parinirwanę 5 listopada 1981 roku w szpitalu w
Zionie, w amerykańskim stanie Illinois. Jego kudung (ciało) przewieziono
do klasztoru Rumtek, w którym 20 grudnia zostało ono poddane kremacji.
W ceremonii uczestniczyli indyjscy dygnitarze i tysiące uczniów z całego
świata.

Następnego dnia na wniosek Damcie Jongdu odbyło się spotkanie
najwyższych lamów karma kagju. Sekretarz poprosił Szamara Rinpoczego,
Tai Situ Rinpoczego, Dziamgona Kongtrula Rinpoczego i Goszira Gjaltsaba
Rinpoczego o utworzenie rady regentów, która weźmie na siebie
odpowiedzialność za sprawy duchowe linii, oraz odnalezienie przepowiedni
Karmapy i jego następnego wcielenia. Lamowie zgodzili się na to,
wyrażając pragnienie wypełnienia życzeń XVI Karmapy.
 



PIEŚNI XVI KARMAPY

 
Te trzy proste pieśni i przywoływane w nich obrazy są nie tylko
przykładami poetyckiej tradycji Tybetu, ale i ważnymi dokumentami
historycznymi. Przepowiadają ucieczkę z Tybetu przed najazdem
Chińczyków, opłakują tych, którzy pozostali w ojczyźnie, oraz potwierdzają
więzi, łączące Karmapę z Dalajlamą i Situ Rinpoczem. Thrangu Rinpocze,
świadom ich znaczenia, polecił je przełożyć, ofiarowując swą pomoc w
tłumaczeniu.

Trudno też nie dostrzec podobieństw między losami XVI i XVII Karmapy
– obaj musieli uciekać z Tybetu i szukać schronienia w Indiach. Obu
łączyła bliska więź z Dalajlamą i Situ Rinpoczem. Obaj wreszcie opisywali
swe wizje w wierszach.



PIEŚŃ

 
Oto pieśń ala thala thala.
Ala to sposób, w jaki się pojawia,
Thala – sposób, w jaki obleka się w słowa.
 
W czystej krainie, obfitującej w turkusowe liście,
Na tronie z lśniącej białej muszli
Zasiada bóstwo długiego życia, Matka Tara.
Sercem całym zanoszę do niej modły
O usunięcie wszystkiego, co mogłoby zagrozić długiemu życiu.
 
Jeśli nie poznajesz tego miejsca,
Oto dom odosobnień Palpungu.
Jeśli nie poznajesz kogoś takiego, jak ja,
Przypomnij sobie górny wąwóz czarownej Sziukry
I dolny wąwóz czarownej Sziukry.
 
Tu, między dwiema Sziukrami
Jest potomek Tsaszanga Denmy.
Jeśli chcesz znać jego imię, brzmi ono Thubten Gelek
 
Nie dziś, lecz w przyszłości zapadnie decyzja.
Sęp i ja wiemy, dokąd iść.
Sęp szybuje po bezkresie nieba;
Nasz lud nie zostaje, lecz rusza do Indii.
Wiosną kukułka przybywa w gości.
Jesienią, gdy dojrzeje plon, wie, dokąd odejść:
Myśli tylko o podróży do wschodnich Indii.
 



W dumnej krainie Tybetu wszyscy, wysoko i nisko urodzeni,
Zwłaszcza zaś Ty, Tai Situpo, Panie i Opiekunie Majtrejo,
Zasiadający na szczycie głowy każdego z nas –
Oby twoje aktywności, niczym słońce i księżyc w przestrzeni,
Trwały nieprzerwanie, niewzruszenie, wolne od przeszkód.
 
Modlę się, byśmy się spotykali znów i znów
Oby trzy korzenie – Lamowie, Jidamy i Dakinie –
Strzegły Cię od negatywnych okoliczności i przeszkód.
Niechaj dokładne znaczenie tych słów wyryje się głęboko w waszych
sercach.
 
Szesnastego rabdziungu [sześćdziesięcioletniego cyklu] w roku

Żelaznego Smoka (1940), szesnasta inkarnacja Karmapów, Rangdziung
Rikpi Dordże, ułożył tę pieśń, mając siedemnaście lat, w Palpung Ciekhor
Ling. Oby była pomyślna.

 
Notka
Słynna pieśń XVI Karmapy, ułożona, gdy miał zaledwie siedemnaście lat,

przepowiada ucieczkę Tybetańczyków przed Chińczykami. Spełniła się
dziewiętnaście lat później, gdy w 1959 roku mieszkańcy Tybetu zostali
rozproszeni po całym świecie. Wielu z nich zna tę pieśń na pamięć.
Otwierające ją melodyjne dźwięki „ala thala thala” ukazują źródło
powstania wiersza. Pierwsze wersy są modlitwą do „Białej Tary”.
Atrybutem jej krainy są „turkusowe liście”; nazywa się ją „matką” z
powodu więzi z Pradżniaparamitą, Doskonałością Mądrości, z której rodzą
się wszyscy Buddowie. „Palpung” jest klasztorem Situ Rinpoczego,
położonym w górach na południe od Derge we wschodnim Tybecie. To
właśnie tam powstała pieśń Karmapy. Następne wersy, zaczynające się od
ulubionego, retorycznego „jeśli nie poznajesz”, opisują samego Karmapę,



który urodził się między wąwozami „Sziukry”. Imię „Thubten Gelek” nadał
mu, przed rozpoznaniem w nim Karmapy, V Dzogcien Rinpocze. Rodzinna
linia Karmapy wywodzi się od „Tsaszanga Denmy”, jednego z ministrów
Gesara z Lingu – wielkiego tybetańskiego wojownika i emanacji Guru
Rinpoczego.

Piąta strofa przepowiada ucieczkę Tybetańczyków „w przyszłości”. Sęp,
który szybuje wysoko i widzi daleko, symbolizuje podróż Karmapy i jego
rodaków do Indii. Rangdziung Rikpi Dordże kochał ptaki – w następnej
metaforze pojawia się więc kukułka, która wraca wiosną i odchodzi
jesienią. Karmapa w równie naturalny sposób wie, kiedy nadejdzie czas
„podróży do wschodnich Indii”, gdzie znajduje się Rumtek, jego późniejsza
siedziba. Ostatnie dwie strofy są modlitwą za wszystkich Tybetańczyków, a
przede wszystkim za Tai Situ Rinpoczego, którego poprzednia inkarnacja
udzieliła XVI Karmapie ślubowań Bodhisattwy, święceń, przekazu linii i
intronizowała go w Palpungu. Karmapa modli się o ponowne spotkanie,
zapowiadając w ten sposób odnalezienie nowego wcielenia Situ
Rinpoczego, który z kolei miał odegrać kluczową rolę w odszukaniu XVII
Karmapy. I tak rzeczywiście spotykali się „znów i znów”.



PIEŚŃ, KTÓREJ CZAS NADSZEDŁ

Melodyjne brzęczenie pszczoły

 
Ta pieśń to ala ala ala.
Oraz thala thala thala.
Ala znaczy, że to pieśń nienarodzonego,
Thala to słowo, co przyzywa.
 
Jeśli nie poznajesz tego miejsca,
Oto pałac czakry serca Akaniszty.
W mandali wspaniałego Czakrasamwary
Główną siedzibą jest Tsurphu w dolinie Doło.
 
Jeśli nie poznajesz kogoś takiego, jak ja,
Jestem z linii den, dobrego rodu.
Jeśli chcesz znać imię, mówią na mnie Rigdryl Jeszie.
 
Chorągiew zwycięstwa nauk wielkiej linii dakpo
Powiewa, jak mówią, wysoko na szczycie doczesnego świata,
Zasadzona przez ostatniego z kolei, dumna, nigdy nie opadająca.
Karmiona esencją ustnych pouczeń Lamy-Ojca,
Jest doskonałością wielkiego przejawu wrodzonej pierwotnej mądrości.
 
Z kraju wysokiego śniegu, ta turkusowa lwia grzywa
Przenika, jak mówią, kraje przyszłości.
W rozkosznym sandałowym lesie mieszka wielki tygrys
O potężnym głosie i barwie promiennych chmur o świcie,
Łapczywie pokonujący dzikie bestie błędnych poglądów.
 
Mówię prawdę, mocą Zwycięzcy,



Rozbrzmiewającą nad wodami jeziora o ośmiu przymiotach
Niczym łagodne wołanie niecierpliwych gęsi.
 
Na niebie, rozległym i wszechprzenikającym,
Usadowiły się słońce i księżyc, naturalne i świetliste.
Najsłynniejszy imieniem Rigdryl
Nie zostaje, nie wie jednak, gdzie pójdzie.
 
Łabędź zawierza wodom jeziora,
Które zdradziecko zmieniają się w lód.
Biały lew ufa śniegowi,
Lecz jego biel przyciąga promienie słońca.
 
Oby wszyscy szlachetni, którzy zostali w śnieżnej krainie Tybetu,
Nie dostali się we władanie czterech żywiołów.
Z niewidocznej przestrzeni troszczy się o nich opiekun Padmasambhawa,
Zawsze podtrzymując ich delikatnym hakiem współczucia.
Oby wszystkie istoty, które mają ze mną związek,
Osiągnęły owoc czterech niezrównanych Kai.
Nie zostanę, ale moje miejsce nie jest pewne,
Pójdę doświadczać dojrzewania karmy z poprzednich żywotów.
 
Wiosną w Tybecie zawita kukułka.
Jej cudowna pieśń obudzi w waszych sercach smutek.
Będziecie pytać, gdzie jest człowiek imieniem Rigdryl,
Czyż nie poznacie, zdani na mnie, smaku niewypowiedzianego żalu?
 
Gdy łabędź zatoczy krąg wokół jeziora
I zostawi pisklęta w pogrążającym się w mroku bagnie,
W przestworza wzniesie się biały sęp,



A wy będziecie pytać, gdzie jest człowiek imieniem Rigdryl.
O pisklęta, myśl o was napawa mnie niewyobrażalnym smutkiem.
 
Nie powiem teraz więcej, to tylko żart,
Jednak nieoddzielny od ostatecznej rzeczywistości.
Gdy Pana Ścieżki przechwyci król ptaków,
Modlę się, byśmy zebrali się w wielkiej radości.
 
W tym życiu weźcie sobie do serca jedno:
Mowa jest niezniszczalna niczym echo,
A umysł pusty, wolny od materialnych trosk.
 
Na ścieżce nie chwytajcie pozytywnego ani nie odrzucajcie negatywnego.
Postępowanie króla ptaków jest swobodne samo w sobie.
Drobiazgowo badajcie to znaczenie o stu smakach.
Ki so so, zgromadzenie gniewnych Łerm.
 
W szesnastym z sześćdziesięcioletnich cykli, w roku Drewnianej Małpy

(1944), napisał to szesnasty z Karmapów, Rangdziung Rikpi Dordże, w
swej rezydencji Taszi Khangsar w głównej świątyni Tsurphu Dołolung. Oby
było to pomyślne.

 
Notka
Pieśń z 1944 roku przepowiada ucieczkę Tybetańczyków z ojczyzny.

Szerzej niż poprzednia opisuje czekające ich cierpienia, a także ból
Karmapy na myśl o tym, że będzie ich musiał opuścić. Otwierające ją
melodyjne dźwięki przywołują słowa z „nienarodzonej” przestrzeni. Dwie
kolejne strofy przedstawiają miejsce i autora. „Czakra serca”, samo centrum
„Akaniszty” (tyb. Ogmin, co znaczy„Najwyższe” czy też
„Nieprzewyższalne”) ma wiele znaczeń. Może chodzić o Dharmadhatu,



najwspanialszą czystą krainę, najwyższą ze sfer formy i tak dalej. Jest to też
tradycyjne określenie Tsurphu, uważanego za czystą krainę poziomu
Sambhogakai. Nazwanie go „czakrą serca” wiąże się także z oświeconym
umysłem, którego sylaby nasienne znajdują się w sercu. Trzy najważniejsze
klasztory Karmapy porównywano do ciała, mowy i umysłu Buddy; Kampo
Gangra i Karma Gyn we wschodnim Tybecie symbolizowały, odpowiednio,
ciało i mowę, a Tsurphu w Tybecie środkowym – umysł. W tym sensie jest
ono również najwyższe. „Czakrasamwara” to jeden z najważniejszych
Jidamów linii kagju. „Dolina Doło” – to precyzyjna nazwa miejsca, w
którym leży Tsurphu. „Den” jest skrótem od Tsaszanga Denmy, przodka
rodu Karmapy, ministra Gesara z Lingu i emanacji Guru Rinpoczego. Imię
„Rigdryl Jeszie” nadał Karmapie XIII Dalajlama podczas ceremonii ścięcia
włosów, która odbyła się w jego letnim pałacu, Norbulingce.

Kolejne strofy mówią o linii Dharmy Karmapów. „Dakpo” odnosi się do
Dakpo Lhadzie, czyli Gampopy, ucznia Milarepy i nauczyciela pierwszego
Karmapy. „Chorągiew zwycięstwa nauk” jest klasyczną metaforą
osiągnięcia Oświecenia i pokonania Marów, a „ostatni z kolei” oznacza
nieprzerwaną ciągłość linii kagju. „Ustne pouczenia Lamy” prowadzą do
urzeczywistnienia „pierwotnej mądrości”. Śnieżny „lew” z „turkusową
grzywą” jest stworzeniem mitycznym, bóstwem ośnieżonych gór, radośnie
przeskakującym ze szczytu na szczyt. Wybrany na godło Tybetu, zdobi jego
flagę, rządowe pieczęcie, pieniądze itd. Za sprawą związków z
Siakjamunim podtrzymuje również trony oświeconych 1 . Jego gęsta,
wspaniała grzywa symbolizuje tu nauki buddyjskie w Tybecie. „Wielki
tygrys”, którego szafranowa sierść przywodzi na myśl szaty zakonnej
Sanghi, wyobraża blask Dharmy, pokonującej „błędne poglądy”, takie jak
negowanie prawa przyczyny i skutku, karmy, czy przypisywanie ego
trwałego bytu. Woda o „ośmiu przymiotach” jest chłodna, słodka, jasna,
miękka, czysta, smaczna, zdrowa i kojąca. „Jezioro” i „gęsi” odnoszą się do
przymiotów Dharmy – czystej, przynoszącej zadowolenie i przenikającej



całą przestrzeń niczym wołanie odlatujących ptaków. Promienne „słońce i
księżyc” wyobrażają naturalną świetlistość i wszechobecność Dharmy.

Przedstawiwszy autora, miejsce i nauki, Karmapa zaczyna kreślić obraz
mrocznej przyszłości Tybetu. „Rigdryl” jest w bardzo trudnym położeniu:
wie, że nie może zostać, ale dokąd ma pójść? W następnych wersach
Karmapa porównuje się do „łabędzia”, mieszkającego w „jeziorze”
Tsurphu. Kiedy Chińczycy najadą Tybet i zajmą klasztor, zmieni się ono w
jałowy „lód”. W kolejnych linijkach Karmapa jest „lwem” z klasztoru w
śnieżnych górach Tybetu, słońce topi jednak „śnieg”, zapowiadając
zniszczenie Tsurphu w czasie rewolucji kulturalnej. Oba te obrazy –
łabędzia i jego jeziora oraz lwa i jego śniegu – wskazują, że choć Karmapa
pragnie pozostać w Tsurphu, okaże się to niemożliwe.

Dwie kolejne strofy są modlitwą o szczęście Tybetańczyków. Karmapa
modli się, by ci, którzy nie zdołają uciec, nie „dostali się we władanie
czterech żywiołów” – nie spłonęli, nie utonęli itd. – prosi Guru Rinpoczego
o otoczenie ich współczuciem i życzy im urzeczywistnienia czterech Kai:
trzech omawianych wcześniej oraz Swabhawikakai, rozumianej jako ich
jedność.

Osiem następnych linijek mówi o ucieczce z Tybetu i smutku tych, którzy
będą tęsknić za Karmapą. „Niewypowiedziany żal” odnosi się do
niewyobrażalnych cierpień Tybetańczyków po chińskiej inwazji,
porównywanych od „mroków bagna”, w którym „zataczający krąg łabędź”
musi zostawić swoje „pisklęta”. „Biały sęp” także odnosi się do Karmapy i
jego ucieczki do Indii. Autor być może chce osłabić szok, mówiąc, że jego
słowa są „tylko żartem”, ale w następnej linijce ręczy, iż wyrastają one z
prawdy „ostatecznej rzeczywistości”.

Kolejne dwa wersy są równie niezwykłą wizją przyszłości. „Pan Ścieżki”
odnosi się do astrologicznego cyklu dwunastu lat, związanych z różnymi
zwierzętami. „Król ptaków” jest rokiem Ptaka – rokiem, w którym
siedemnasta inkarnacja Karmapy wróciła do Tsurphu, by rozpocząć na



nowo swą aktywność, witana „w wielkiej radości” przez tysiące uczniów.
Ponieważ Karmapa wie, że nie będzie mu dane wrócić do Tsurphu, udziela
głębokiego pouczenia, jak postępować „w tym życiu”. Zjawiska i pustka są
nierozdzielne. „Mowa”, nawet najbardziej negatywna, przypomina „echo”,
„a umysł jest pusty”, wolny od trosk materialnego świata oraz skrajności
lgnięcia do tego, co pozytywne, oraz odrzucania negatywności. Ta wizja
przestrzeni, która wie, że zjawiska są pustką, a pustka zjawiskami, miała
pomóc ciemiężonym i prześladowanym zachować równowagę umysłu w
najtrudniejszych chwilach. Dzięki tym objaśnieniom umysł może
swobodnie spocząć sam w sobie niczym „król ptaków”, sęp, bez wysiłku
szybujący w przestworzach. Karmapa radzi kontemplować ów dar
przekazanego pouczenia. Ostatnia linijka przypieczętowuje wiersz sylabą
„ki”, oznaczającą odwagę i pilność, oraz „so so” – przenikliwym gwizdem,
wzywającym do przebudzenia, ostrożności i uwagi. „Gniewne Łermy” są
opiekunami Dharmy, Dharmapalami, o wielkiej godności i odwadze.
Karmapa zaczyna więc pieśń od wizji czystej krainy i przywołania chwały
Dharmy, następnie opisuje świat pełen cierpienia, a na koniec udziela daru
głębokiego pouczenia, które ma pomóc Tybetańczykom stawić czoło
nadchodzącemu koszmarowi.

1. Robert Beer, op. cit., ss. 78-80.



ROZKOSZNY RYK MELODYJNEGO DOŚWIADCZENIA

 
Wspaniałe Tolung Tsurphu jest Akanisztą, najwyższym regionem umysłu,
Miejscem, gdzie oceany Dakiń gromadzą się niczym chmury.
Góra z tyłu to przebogata czysta kraina Czenrezika,
A góra z przodu jest rozległym, gęstym lasem, kipiącym oceanem
gniewnych bóstw.
 
Góra pomiędzy jest Tuszitą, radosnym umysłem i czystą krainą wielkiego
Majtrei,
Ruszajmy do tej czystej krainy, gdzie Lamowie, Jidamy i Dakinie
gromadzą się niczym chmury.
Zatknijmy chorągiew zwycięstwa nauk Buddy w krainie Dharmy.
Niechaj zaświta, także w kraju śnieżnych gór i szczytu Kailaś, słońce
szczęścia i pomyślności dla wszystkich ludzi.
 
[Dalajlamo], filarze wszystkich nauk Buddy, jesteś wielkim, spełniającym
życzenia klejnotem.
Przenikając świat miriadami świateł,
Obyś pozostał wieczny, trwały i niezmienny jak diament
W czerwonym pałacu w Lhasie na tronie dzierżonym przez lwy.
 
Twe melodyjne nauki płyną melodią Brahmy.
W tym nieskończonym wszechświecie, proszę, obracaj trzema Kołami
Dharmy.
Nieuwarunkowana pierwotna mądrość, bezmiar twego umysłu,
Bez przeszkód widzi trzy czasy.
Dzierżysz nauki Buddy bezstronnie,
A one nie więdną, lecz rozkwitają.
 



Obyś panował jak trzej królowie Dharmy, splatając w jedwabny węzeł
Dharmę i światową władzę,
Jakaż radość i szczęście dla czujących istot: nauki Buddy rozkwitają,
Sangha nosi wysoko głowę, pada miodopłynny deszcz Dharmy,
A wszystko, co żyje, przepełnione jest szczęściem.
 
Czujące istoty – tak liczne, jak nieskończona jest przestrzeń – choć cenią
szczęście, znajdują tylko cierpienie,
Pierwsza chwila samoświadomości przynosi Wyzwolenie z sieci trzech
sfer.
Doprowadźmy ten bezkresny wszechświat do radości, którą zwą
prawdziwym pokojem.
Ta radosna pieśń tryska z przestrzeni niewyrażalnego nada.
Włączmy się w szczęśliwy taniec, zdobny melodią rozkoszy.
 
Siedemnastego dnia piątego miesiąca roku Żelaznego Wołu (1961-62)

kalendarza tybetańskiego słowa te wypowiedział XVI Gjalciok (Karmapa).
Ponieważ przepełniało je błogosławieństwo, Damcie Jongdu żarliwie prosił
o zgodę na ich wydrukowanie. Kiedy Gjalłang Karmapa w swej
uprzejmości udzielił pozwolenia, Dharmaczakra w Rumteku opublikowała
je dwudziestego piątego dnia piątego miesiąca roku Żelaznego Wołu (7
lipca 1961). Oby stało się to przyczyną spełnienia tej modlitwy.
(Przełożono pod kierunkiem Khenciena Thrangu Rinpoczego i Ringu
Tulku.)

 
Notka
Pierwsze dwie strofy są pochwałą Tsurphu i ukazują przymioty świętego

krajobrazu. „Tolung”, dosłownie „górna dolina”, to składający się z wielu
dystryktów region, w którym leży klasztor Tsurphu. Nazwa została nadana
z perspektywy mieszkańców Lhasy, dla których te oddalone o około dwie



godziny jazdy wiejskie tereny, górzyste i pocięte dolinami, są czymś
położonym „wyżej”. „Akaniszta” ma tutaj znaczenie ostateczne – jest to
„najwyższy region umysłu” 1 . W tym wymiarze otaczające klasztor góry są
siedzibami rozmaitych bóstw: „Czenrezika”, uosobienia współczucia,
przyszłego Buddy „Majtrei” oraz „gniewnych bóstw”, „Lamów, Jidamów i
Dakiń”.

W szóstej, siódmej i ósmej linijce Karmapa zapowiada powrót do Tybetu
i „zatknięcie chorągwi zwycięstwa” w „krainie Dharmy”, by znów wzeszło
tam „słońce szczęścia i pomyślności”. „Kailaś” jest najbardziej czczoną
górą Tybetu. Uważa się ją za siedzibę Czakrasamwary. W XI wieku na jej
stokach medytował Milarepa, w którego ślady poszło później wielu
mistrzów kagju. Warto zwrócić uwagę, że XVI Karmapa mówi o powrocie
do Tybetu, by szerzyć Dharmę, i że wiersz ten powstał na początku lat
sześćdziesiątych. Ponieważ sam nigdy nie wrócił do kraju, umierając w
Zion, w Illinois (Stany Zjednoczone) w 1981 roku, wersy te muszą odnosić
się do jego inkarnacji, XVII Karmapy, który odrodził się w Tybecie i
szerzył tam Dharmę.

Następne trzy strofy sławią Dalajlamę, podobnie jak „Radosne życzenie”
XVII Karmapy. To wskazuje raz jeszcze na więź, łączącą tych trzech,
którzy są emanacjami Czenrezika: szesnastego i siedemnastego Karmapę
oraz Dalajlamę. „Spełniający życzenia klejnot” to jeden z atrybutów
mitologicznego władcy świata, Czakrawartina; wypełnia wszystkie
życzenia swego właściciela oraz osób znajdujących się w zasięgu jego
blasku. Powiada się, że kontroluje pogodę, leczy fizyczne i psychiczne
choroby oraz chroni przed przedwczesną śmiercią 2 . „Czerwony Pałac”
stanowi część lhaskiej Potali, rezydencji wszystkich (poczynając od
piątego) Dalajlamów. „Brahma” słynął z melodyjnego głosu, obejmującego
sześćdziesiąt różnych dźwięków. „Trzy Koła Dharmy” odnoszą się do
trzech cykli nauk Buddy, dotyczących Czterech Szlachetnych Prawd, pustki
i współczucia oraz natury Buddy, która przenika wszystkie istoty.



„Nieuwarunkowana” oznacza, że nie mają na nią wpływu sytuacje czy
zewnętrzne zmiany. Bezkresny umysł mądrości jest wszechwiedzący, zna
przeszłość, teraźniejszość i przyszłość. „Trzem królom Dharmy” z dynastii
jarluńskiej (629-842 n.e.) – Songtsenowi Gampo (617-649/650),
Trisongowi Detsenowi (755/756-797) i panującemu w latach 815-838 Tri
Ralpaczenowi – zawdzięczamy sprowadzenie i rozkwit buddyzmu w
Tybecie 3 . „Jedwabny węzeł” symbolizuje harmonijne połączenie religii i
polityki.

Z obrazem złotego wieku, zamykającym piątą strofę, kontrastują opisane
w następnej zwrotce „cierpienia” czujących istot, które nie rozpoznały
prawdziwej natury umysłu. Wolność od bólu i nieszczęść przynosi
„pierwsza chwila samoświadomości”, która przecina „sieć” iluzji „trzech
sfer”: pożądania, formy i bezforemnej. To jasne widzenie pustki wyznacza
granicę między zwykłym światem cierpień a światem Bodhisattwów
dziesięciu poziomów, którzy podążają do pełnego Przebudzenia. Kieruje
nimi pragnienie przyniesienia wszystkim istotom „radości”, będącej
„prawdziwym pokojem”. Kiedy wszelkie zjawiska rozpuszczają się na
powrót w swojej pustej, świetlistej podstawie, ostatnią pozostającą rzeczą
jest „nada”, najdelikatniejszy ślad – tak subtelny, że można go uznać za
synonim pustki, źródła radosnego „tańca”.

1. Por. poprzednia pieśń.
2. Robert Beer, op. cit., s. 162.
3. Daty panowania owych władców zaczerpnięto z: Matthew T. Kapstein, „A Brief

Chronology of Tibetan Buddhism” w: The Tibetan Assimilation of Buddhism: Conversion,
Contestation, and Memory, Oksford, Oxford University Press, 2000, s. XVII.



 
„Naturalnie powstała Dharmakajo, niezmienna i wszechobecna,

Karmapo, pojawiasz się jako foremna Kaja magicznych iluzji.
Oby wadżry twego ciała, mowy i umysłu pozostały niewzruszone w

wszystkich trzech sferach
A twa nieskończona, spontaniczna aktywność płonęła chwałą”.

 
Modlitwa o długie życie XVII Karmapy Ogjena Trinle Dordże pióra Goszira

Gjaltsaba Rinpoczego.



GLOSARIUSZ

Abhidharma (sanskr.) – w kompilacji nauk samego Buddy, tzw. tripitace,
abhidharma („wyższe nauki”) jest obok winai i sutr trzecim i ostatnim
zbiorem. Zajmuje się analizą procesów postrzegania i dzieli je na rozmaite
kategorie, prowadząc do rozwinięcia najwyższego zrozumienia (pradżni).
Prezentuje również buddyjską kosmologię.
 
Amitabha (sanskr.) – Budda o rubinowej barwie, rezydujący w Sukhawati,
zachodniej czystej krainie. Dzięki mocy złożonych wcześniej przez niego
ślubowań, można się tam odrodzić łatwiej niż w innych czystych krainach.
Amitabha pełni też główną rolę w praktyce przeniesienia świadomości i
rytuałach dla zmarłych.
 
Amitajus (sanskr.) – emanacja Amitabhy na płaszczyźnie Sambhogakai,
jedno z trzech – obok Białej Tary i Usznisza Widżai – głównych bóstw
długiego życia.
 
Amrita (sanskr.) – nektar Wyzwolenia od narodzin i śmierci; również nektar
oczyszczający splamienia.
 
Atisia (sanskr.) – lub Dziołodzie (982-1054), wielki mistrz buddyjski z
Indii, który przeniósł do Tybetu nauki szkoły kadampa. Propagowana
przezeń praktyka wymiany własnego szczęścia na cierpienia innych trafiła
do wszystkich tradycji buddyzmu tybetańskiego.
 
Bardo (tyb.) – stan „pomiędzy”. Wyróżnia się zwykle sześć jego rodzajów:
bardo narodzin, snu, medytacji, umierania, Dharmaty i stawania się. W
potocznym znaczeniu termin ten odnosi się do trzech ostatnich stanów,



związanych ze śmiercią: bardo umierania, bardo Dharmaty i związanych z
nim wizji oraz bardo odrodzenia.
 
Barkhor (tyb.) – Szeroka kamienna ulica, trasa pielgrzymek wokół
Dziokhangu, głównej świątyni Lhasy, w której stoi najświętszy posąg
Buddy, Dzioło.
 
Bodhicitta (sanskr.) – najogólniej, intencja osiągnięcia pełnego
Przebudzenia i doprowadzenia do tego stanu wszystkich istot. Dzieli się na
bodhicittę ostateczną, urzeczywistnienie natury umysłu, oraz względną,
dzieloną dalej na bodhicittę dążenia i zastosowania, czyli praktykę sześciu
lub dziesięciu doskonałości.
 
Bodhisattwa (sanskr.) – po tybetańsku dziang ciub sem pa, dosłownie,
„wojownik Oświecenia”, który poświęcił życie współczującej aktywności i
osiągnięciu urzeczywistnienia natury umysłu, aby pomagać innym na
ścieżce Wyzwolenia. Termin ten odnosi się tak do osób podążających
ścieżką mahajany, jak i tych, którzy osiągnęli wysoki poziom
Urzeczywistnienia i przebywają w innych krainach, np. Czenrezika lub
Mandziuśriego.
 
Bodhisattwy poziomy – w sanskrycie bhumi, dziesięć kolejnych „podstaw”
lub etapów praktyki Bodhisattwy, które otwiera początkowe
urzeczywistnienie pustki na poziomie pierwszym, a zamyka podobne
wadżrze samadhi kresu poziomu dziesiątego – wrota pełnego
Urzeczywistnienia. Na każdym poziomie należy porzucić określone
splamienia i rozwinąć odpowiednie przymioty.
 
Buddy natura – synonim ostatecznej natury umysłu, która jest obecna we
wszystkich istotach.



 
Ciało formy – por. Kaja.
Czenrezik (tyb.) – uosobienie współczucia i bóstwo opiekuńcze Tybetu (z
reguły białego koloru). Za jego inkarnacje uchodzą Dalajlama i Karmapa.
 
Ciuba (tyb.) – Tradycyjna tybetańska odzież, noszona przez kobiety i
mężczyzn. Kobieca jest długa, ma długie lub krótkie rękawy, zwykle ściśle
przylega do ciała. Wersja dla mężczyzn jest przewiązana pasem, ma długie,
szerokie rękawy, a jej poły spowijają luźno ciało, opadając aż do kolan.
 
Cittamatra (sanskr.) – „tylko umysł”, szkoła filozoficzna tradycji mahajany.
Kładzie nacisk na mentalną naturę wszystkich zjawisk jako owoców,
dojrzewających z nasion nawykowych skłonności. Ową naturę porównuje
się do snu, w którym podmiot i przedmiot są wytworami umysłu. Co
więcej, podobnie jak budzimy się ze snu, tak samo możemy urzeczywistnić
tę iluzoryczną naturę percepcji, która dzieli na podmiot i przedmiot.
Samoświadomość, która rozpoznaje tę będącą poza dualizmem
rzeczywistość, uznaje się za ostateczną.
 
Dakinie (sanskr.) – termin ten obejmuje przeróżne kobiece postacie, od
pełniących najrozmaitsze funkcje światowych bóstw po oświecone
uosobienia mądrości.
 
Dharmadhatu (sanskr.) – przestrzeń wszystkich zjawisk, synonim
ostatecznej rzeczywistości. Mistrz Tilopa powiada w „Mahamudrze:
Oceanie ostatecznego znaczenia”: „Od czasu bez początku prawdziwa
natura jest niczym przestrzeń. Nie ma niczego, czego by nie zawierała”.
 
Dharmakaja (sanskr.) – por. Kaja.
 



Dharmata (sanskr.) – rzeczywistość jako taka, kolejny synonim
„ostatecznego”. Tego terminu używa się często dla podkreślenia pustej
natury wszystkich zjawisk, czyli mówiąc o względnych zjawiskach,
wskazuje się na ich ostateczną prawdę. Por. prawdy dwie.
 
Doha (sanskr.) – pieśń osiągnięcia lub doświadczenia, spontanicznie
śpiewana przez mistrzów, którzy osiągnęli Urzeczywistnienie.
 
Doskonałości sześć lub dziesięć (sanskr. paramita) – tłumaczone również
jako „doskonałości przekraczające” czy też „transcendentne” lub,
dosłownie, „przejście na drugi brzeg”, ponieważ ich praktyka przenosi poza
ocean samsary do Wyzwolenia. W klasyfikacji sześciu są to:
dobroczynność, etyczna dyscyplina, cierpliwość, radosna pilność,
medytacyjne wchłonięcie i najwyższe zrozumienie. W przypadku dziesięciu
dochodzą: zręczne środki, modlitwa, moc i pierwotna mądrość. Paramity
składają się na bodhicittę zastosowania i, wraz z medytacją nad naturą
umysłu, wyznaczają ścieżkę praktyki Bodhisattwy. Na każdym poziomie
Bodhisattwy doprowadza się do pełnego urzeczywistnienia jedną z nich, na
przykład na pierwszym jest to doskonałość dobroczynności.
 
Dralha (tyb.) – szczególne istoty, które pomagają wojownikom w bitwach.
 
Dzogcien (tyb.) – „wielka doskonałość”, najbardziej zaawansowana
praktyka tradycji njingma (oraz kagju i innych szkół), polegająca na
koncentracji na pierwotnej świadomości umysłu oraz na tym, co się z niej
wyłania. Pełne Przebudzenie jest w tym kontekście urzeczywistnieniem
pierwotnej, spontanicznej czystości umysłu. Z reguły mówi się o
siedemnastu głównych tekstach dzogcien, które podzielone są na trzy
części: umysł, przestrzeń, instrukcja.
 



Dziokhang (tyb.) – najbardziej czczona świątynia w Tybecie założona w VII
wieku w Lhasie przez króla Songtsena Gampo. Stoi w niej słynny posąg
Buddy, Dzioło Rinpocze.
 
Dzioło Rinpocze (tyb.) – nazywany też po prostu Dzioło, posąg
przedstawiający Buddę Siakjamuniego w wieku dwunastu lat. Uważa się, iż
ten najświętszy posąg Tybetu pochodzi z czasów historycznego Buddy.
 
Faza doskonałości – druga faza praktyki wizualizacji, następująca po fazie
stwarzania. Wszystkie obrazy rozpuszczają się z powrotem w pustce, z
której powstały. Na subtelniejszym poziomie można ją podzielić na „fazę z
charakterystykami”, tzn. praktykę z tsa, lung i tigle, i „bez charakterystyk”,
czyli medytację mahamudry.
 
Faza stwarzania – pierwsza faza praktyki wizualizacji, podczas której
niezwykle wyraźny, precyzyjny, wyłaniający się z pustki obraz Jidama,
utrzymywany jest w umyśle jako główny przedmiot koncentracji. Do tej
fazy należy również powtarzanie odpowiednich mantr.
 
Gjaling (tyb.) – trąba, brzmieniem przypominająca obój, używana podczas
rytuałów i ceremonialnych powitań ważnych lamów (zwłaszcza przed
rozmaitymi uroczystościami).
 
Gjalła (tyb.) – tytuł, zwykle oddawany jako „Zwycięzca”. Karmapa jest
tytułowany Gjalła lub Gjalłang („Zwycięski i Potężny”). W szerszym
znaczeniu termin ten odnosi się do Buddy.
 
Guru Rinpocze (tyb.) – „Drogocenny Mistrz”, dla Tybetańczyków drugi
Budda, został zaproszony z Indii do Tybetu w IX wieku. Pokonawszy



negatywne siły, ustanowił w tym kraju buddyzm wadżrajany i ukrył w
całym regionie Himalajów liczne termy dla przyszłych pokoleń. Por. terma.
 
Hinajana (sanskr.) – por. mały pojazd.
 
Inicjacja (sanskr. abhiszeka) – upoważnienie do konkretnej praktyki. Z
reguły nauczyciel udziela jej uczniom podczas formalnej ceremonii.
Najprostsze składają się z przekazu błogosławieństwa ciała, mowy i umysłu
Jidama ciału, mowie i umysłowi uczniów oraz instrukcji, które każą
widzieć wszystkie formy jako formy Jidama, słyszeć dźwięki jako jego
mantrę, a myśli traktować jak mądrość.
 
Jangsi (tyb.) – inkarnowany lama przed intronizacją lub, po prostu, bardzo
młody.
 
Jidam (tyb.) – w pełni przebudzony umysł manifestuje się w postaci
różnych męskich i żeńskich Buddów, które wyobrażają jego niezliczone
przymioty. Termin ten, często oddawany jako „wybrane bóstwo”, oznacza
formę będącą głównym przedmiotem praktyki medytacyjnej.
 
Kaja (sanskr.) – w tradycji mahajany pełne Przebudzenie często opisuje się
w kategoriach dwóch, trzech albo czterech Kai, czyli „ciał”. Dwie Kaje to
Dharmakaja („Kaja Absolutnej Prawdy”) i Rupakaja („Kaja Formy”).
Pozapojęciowa Dharmakaja jest nasyconym oświeconymi przymiotami,
doskonałym urzeczywistnieniem natury umysłu, synonimem pustki i
wszechwiedzy. W przypadku trzech Kai, Rupakaja dzieli się na
Sambhogakaję („Kaję Doskonałej Szczęśliwości”) i Nirmanakaję („Kaję
Emanacji”). Sambhogakaję, wyraz natury promiennej przejrzystości,
zdobny większymi i mniejszymi znakami Buddy, postrzegają tylko
Bodhisattwowie dziesięciu poziomów. Nirmanakaja – na przykład Budda



Siakjamuni – jest w pełni przebudzonym umysłem, który manifestuje się
bez przeszkód w wielu postaciach widzialnych dla zwykłych istot. Kiedy
mówi się o czterech Kajach, Swabhawikakaja („Kaja Najgłębszej Natury”)
odnosi się do nierozdzielności trzech pozostałych.
 
Kalon (tyb.) – minister rządu tybetańskiego.
 
Kangjur (tyb.) – spisane słowa Buddy Siakjamuniego. Występuje w wielu
edycjach zawierających około stu tomów i od siedmiuset do ośmiuset
tekstów. Wraz z Tengjurem składa się na kanon piśmiennictwa
buddyjskiego w tradycji tybetańskiej.
 
Kanały, wiatry, ośrodki – por. tsa, lung, tigle.
 
Kapse (tyb.) – rodzaj tybetańskich faworków (chrustów), ciastka smażone z
okazji Nowego Roku kalendarza tybetańskiego.
 
Katak (tyb.) – długa, biała, zwykle jedwabna szarfa, którą ofiarowuje się
bóstwom lub ludziom na znak szacunku i oddania lub, po prostu, powitania.
 
Klesia (sanskr.) – z różnych stanów umysłu wyodrębnia się sześć
podstawowych emocjonalnych splamień: otępienie, niechęć, przywiązanie,
dumę, wątpienie i błędne poglądy. W innej wersji wyróżnia się ich pięć:
otępienie, niechęć, przywiązanie, dumę i zazdrość, które można zebrać w
tak zwane „trzy trucizny”: otępienie, niechęć i przywiązanie.
 
Koło Dharmy – metaforyczna nazwa, odnosząca się do każdego z trzech
głównych cyklów nauk Buddy. Pierwszy obrót Kołem Dharmy dotyczył
Czterech Szlachetnych Prawd, drugi – pustki, nieodłącznej od współczucia,
a trzeci – natury Buddy, która przenika wszystkie czujące istoty.



 
Lama (tyb.) – ogólnie nauczyciel. Istnieje wiele klasyfikacji i procedur
nadawania tego tytułu.
 
Lhaktong (tyb.) – por. wgląd.
 
Lung (tyb.) – sanskr. waju, wiatry lub strumienie energii krążące w
kanałach (tsa) ciała subtelnego.
 
Madhjamaka (sanskr.) – szkoła filozofii „środkowej ścieżki”, która wyrosła
z myśli wielkiego indyjskiego uczonego Nagardżuny (II wiek n.e.).
Koncentruje się na pustej naturze wszystkich zjawisk, która umożliwia ich
zależne powstawanie. Jej logika radykalnie odcina wszelkie skłonności do
nadawania realnego bytu przedmiotom lub podmiotowi. Ma dwie główne
podszkoły. Rangtong kładzie nacisk na pusty aspekt natury umysłu, a
szentong – na aspekt czystości i promienności. Ostatecznie aspekty te są
nierozdzielne.
 
Mahajana (sanskr.) – wielki pojazd nazywany również ścieżką Bodhisattwy,
rozwijający myśl buddyjską i kładący nacisk na współczucie i pustkę. Z
perspektywy systemu buddyzmu tybetańskiego jest drugim z trzech
pojazdów (hinajana, mahajana, wadżrajana) i fundamentem wadżrajany.
 
Mahakala (sanskr.) – gniewne, granatowoczarne bóstwo opiekuńcze linii
kagju.
 
Mahamudra (sanskr.) – wielka (maha) pieczęć (mudra), najwyższa praktyka
w linii kagju, prowadząca do rozpoznania natury umysłu, często
definiowanej jako jedność szczęśliwości i pustki. Opisując tę medytację
wielki indyjski mistrz Majtripa (1012-1097) powiada: „Wszystkie zjawiska



są w swej istocie puste. Umysł, postrzegający ich pustość, jest oczyszczony
aż do podstawy. Wolna od intelektualizowania, bez obiektu dla umysłu, oto
ścieżka wszystkich Buddów”.
 
Majtreja (sanskr.) – piąty, następny Budda, przebywający obecnie w niebie
Tuszita, jak Siakjamuni przed odrodzeniem na ziemi. Uważany również za
autora, za pośrednictwem Asangi, „Pięciu tekstów”, ważnego zbioru nauk,
do którego należy „Niezrównana ciągłość”.
 
Mały pojazd (sanskr. hinajana) – część buddyjskiego dziedzictwa,
obejmująca zasady i wskazania zakonnej Sanghi oraz praktyki służące
indywidualnemu Wyzwoleniu z samsary. W pewnym sensie synonim
therawady, „szkoły starszych”, której nauki praktykuje się do dziś w
Tajlandii, Birmie, Sri Lance, Laosie i Kambodży.
 
Mandziuśri (sanskr.) – Bodhisattwa, który uosabia mądrość. W prawej ręce
dzierży miecz, w lewej księgę.
 
Mantra (sanskr.) – „to, co chroni nasz umysł”, czyli pełne znaczeń i mocy,
jaką nadała im praktyka i przekaz linii, zbiory sanskryckich sylab, które
powtarza się podczas praktyki Jidama.
 
Mantrajana (sanskr.) – synonim wadżrajany.
 
Mara (sanskr.) – wedle Karmapy, najogólniej: „To, co przeszkadza
praktykującemu w osiągnięciu Przebudzenia, czyli doskonałego
Wyzwolenia”. Zwykle mówi się o czterech Marach. Są to: klesia
(splamienia), skandhy (pięć zbiorów), dzieci bogów (dewaputra) oraz Pan
Śmierci (Jama).
 



Medytacyjne wchłonięcie (sanskr. dhjana) – piąta z sześciu doskonałości,
medytacyjna równowaga wymagająca skupienia i usunięcia splamień.
 
Młynek „mani ” (tyb.) – młynek modlitewny, który Tybetańczycy noszą w
prawej ręce. Składa się on z drewnianego trzonka, który stanowi oś
obracającego się, wypełnionego mantrami metalowego pojemnika.
Praktykujący obracają młynek, recytując mantrę, z reguły Czenrezika: Om
mani peme hung. Nazwa ta może odnosić się również do większych,
wypełnionych mantrami walców, które ustawia się wzdłuż ścian w
specjalnych kaplicach lub w strumieniach, gdzie obraca je woda, albo na
dachach, gdzie wprawia je w ruch wiatr.
 
Nagromadzenia, dwa – nagromadzenie zasług, wynikających z prawych
działań, oraz nagromadzenie pierwotnej mądrości.
 
Najwyższe zrozumienie (sanskr. pradżnia) – inteligencja, która przekracza
powierzchowne zrozumienie, dostrzegając głębszą rzeczywistość – np.
nietrwałość wszystkich zjawisk – czy, jeszcze głębiej, samą naturę umysłu.
W dialektyce tradycyjnie definiuje się ją jako zdolność odróżniania tego, co
względne, od tego, co ostateczne. Por. prawdy dwie.
 
Nirmanakaja – por. Kaja.
 
Ostatni Testament – list Karmapy, przepowiadający jego następną
inkarnację. Zwykle zawiera informacje dotyczące miejsca, rodziców i
innych okoliczności odrodzenia.
 
Padmasambhawa (sanskr.) – por. Guru Rinpocze.
 
Paramita (sanskr.) – por. doskonałości.



 
Parinirwana (sanskr.) – ostateczne Wyzwolenie. Terminu tego używa się w
odniesieniu do śmierci Buddy, a także grzecznościowo wobec wielkich
mistrzów.
 
Pojazd (sanskr. jana) – jeden z głównych systemów nauk buddyjskich:
hinajany, mahajany lub wadżrajany. „Pojazd”, ponieważ owe nauki niosą
ścieżką praktyki do ostatecznego Urzeczywistnienia.
 
Potala (tyb.) – czysta kraina Czenrezika oraz siedziba Dalajlamy w Lhasie.
 
Pradżnia (sanskr.) – por. najwyższe zrozumienie.
 
Pramana (sanskr.) – termin ten może się odnosić do wiarygodnego
postrzegania lub systemu logiki, stanowiącego główną część wyższych
studiów buddyjskich. Uważa się ją za ścieżkę prowadzącą do prawdziwego
postrzegania, które zwykle dzieli się na bezpośrednie, dedukcyjne i
pochodzące z ksiąg.
 
Prasangika madhjamaka (sanskr.) – „szkoła konsekwencjalistów”,
zawdzięczająca nazwę metodzie prowadzenia debaty, która polega na
wyciąganiu niepożądanych wniosków z argumentów adwersarza przy
jednoczesnym unikaniu formułowania twierdzeń. Główna szkoła i czasem
synonim rangtong, choć za jego część uznaje się również swatantrikę.
 
Pratimoksza (sanskr.) – ślubowania etyczne, prowadzące do własnego
Wyzwolenia, przyjmowane przez zakonną Sanghę. Czasem tłumaczone
jako „ślubowania indywidualnego Wyzwolenia”.
 



Pratjekabudda (sanskr.) – „samotni Buddowie” lub
„samourzeczywistniający” adepci hinajany, którzy osiągają
urzeczywistnienie bez pomocy nauczyciela, kontemplując dwanaście ogniw
współzależnego powstawania.
 
Prawdy dwie – prawda względna obejmuje zwykłe zjawiska tego świata i
dualistyczną percepcję, interpretując wszystko, co się pojawia, w
kategoriach podmiotu i przedmiotu. Prawda ostateczna przekracza
doczesny świat i jego dualizm. Promienna i czysta, jest synonimem pustki i
wolności od wszelkich mentalnych projekcji.
 
Przekaz tekstu – głośne odczytanie tekstu. Brzmienie słów niesie tym,
którzy ich słuchają, błogosławieństwo praktyki i łączy ich z mistrzami
przeszłości. Udziela się przekazów poszczególnych praktyk, mantr,
komentarzy do rytuałów, traktatów filozoficznych itp.
 
Pudża (sanskr.) – rytuał lub ceremonia.
 
Radung (tyb.) – długa, teleskopowa trąba o niskim dźwięku używana
podczas ceremonii rytualnych.
 
Rangtong (tyb.) – jedna z dwóch szkół madhjamaki, kładąca nacisk na
pustą naturę i brak wrodzonego bytu wszystkich zjawisk. Koncentruje się
na umyśle wolnym od wszelkich konstrukcji mentalnych. Nazwa,
oddawana z reguły jako „pusty w sobie i z siebie”, odzwierciedla jej
radykalny nacisk na pustkę. Por. szentong.
 
Rime (tyb.) – dosłownie „bez uprzedzeń”, nazwa niesekciarskiego ruchu,
który doprowadził do renesansu buddyzmu w dziewiętnastowiecznym
Tybecie.



 
Ringsel (tyb.) – przypominające perły relikwie, które zostają po kremacji
wielkich lamów.
 
Rinpocze (tyb.) – dosłownie „drogocenny”, zaszczytny tytuł nadawany
wszystkim inkarnowanym lamom i wybitnym nauczycielom, którzy
osiągnęli głęboki poziom urzeczywistnienia. Kiedy uczniowie zwracają się
w ten sposób do swego lamy, słowo to zawiera w sobie wielki szacunek i
ciepło szczególnej więzi.
 
Rumtek – miasteczko w Sikkimie, w północno-wschodnich Indiach, w
którym XVI Karmapa Rangdziung Rikpi Dordże zbudował klasztor
Dharma Czakra (nazywany też po prostu Rumtekiem), swoją główną
siedzibę na wygnaniu. Do klasztornego kompleksu należy również Instytut
Wyższych Studiów buddyjskich Karma Śri Nalanda.
 
Rupakaja (sanskr.) – por. Kaja.
 
Sadhana (sanskr.) – Praktyka tantryczna, służąca urzeczywistnieniu natury
Jidama, którego dotyczy jej tekst. Zwykle zaczyna się od praktyk
wstępnych, przyjęcia Schronienia i pobudzenia bodhicitty, po których
następuje część główna, tj. wizualizacja Jidama i recytacja jego mantry,
oraz zakończenie, polegające na rozpuszczeniu wizualizacji i ofiarowaniu
zasługi.
 
Samadhi (sanskr.) – stabilizacja medytacyjna, polegająca na głębokiej,
niczym nie rozpraszanej koncentracji, podczas której umysł jest niezwykle
klarowny i skupiony tylko na jednym. Sutry opisują wiele różnych
rodzajów tego stanu.
 



Sambhogakaja (sanskr.) – por. Kaja.
 
Sfery trzy – pierwszą z nich jest sfera pożądania, która dzieli się na światy
piekielne, głodnych duchów, zwierząt, ludzi, półbogów i bogów. Można
traktować je również jako rozmaite doświadczenia, które tworzy umysł, a
my bierzemy za rzeczywiste. Sfera formy ma siedemnaście poziomów, a
bezforemna – cztery. Razem składają się na samsarę.
 
Siddhi (sanskr.) – dwa rodzaje szczególnych osiągnięć, które biorą się z
autentycznej praktyki. Siddhi światowe, takie jak jasnowidzenie czy
zdolność przechodzenia przez ściany, nie są szczególnie ważne. Siddhi
najwyższe – to urzeczywistnienie natury umysłu, cel praktyki medytacji.
 
Skandhy (sanskr.) – pięć zbiorów, które składają się na psychiczne i
fizyczne życie: forma, odczucia, postrzeganie, mentalne reakcje i
świadomość.
 
Splamienia – por. klesia.
 
Stupa (sanskr.) – monument zawierający relikwie Buddy lub wielkiego
mistrza. Istnieje wiele różnych rodzajów stup, ale z reguły mają one
kwadratową podstawę, kulistą część środkową i smukłe zwieńczenie.
Symbolizują umysł Buddy i często są celem pielgrzymek, jak na przykład
stupa Boudhanath na przedmieściach Katmandu.
 
Sugatagarbha (sanskr.) – dosłownie „serce tego, który odszedł w
szczęśliwość”, synonim pełnego Przebudzenia w tradycji wadżrajany.
 
Sutra (sanskr.) – druga, obok winai i abhidharmy, z trzech części tripitaki,
kompilacji nauk buddyjskich. Bardziej ogólnie, sutra jest tekstem



zawierającym rozprawę Siakjamuniego (lub przez niego inspirowaną).
Często ma formę rozmowy z uczniami na wybrany temat. Na poziomie
filozoficznym sutry propagują stopniową drogę do Oświecenia, co odróżnia
je od szybkiej ścieżki wadżrajany.
 
Swatantrika (sanskr.) – „szkoła autonomiczna”, wykazująca za pomocą
niezależnych sylogizmów, że zjawiska są pozbawione wrodzonego bytu i,
dalej, że ich prawdziwą naturą jest pustka. Należy do szkoły rangtong
tradycji madhjamaki.
 
Sziedra (tyb.) – instytut wyższych studiów, w którym zgłębia się główne
traktaty buddyjskie.
 
Szentong (tyb.) – jedna z dwóch szkół madhjamaki, utrzymująca, że
oświecony umysł jest pełen wspaniałych właściwości i że natura Buddy
przenika wszystkie istoty, manifestując się w chwili Przebudzenia, które
osiąga się dzięki praktyce, polegającej na usuwaniu zasłon spowijających
to, co zawsze w nas było. Stąd nazwa: „pozbawiony tego, co inne”: natura
umysłu sama w sobie jest wolna od chwilowych splamień, które nie mają
na nią żadnego wpływu. Por. rangtong.
 
Szine (tyb.) – por. wyciszone spoczywanie.
 
Śrawaka (sanskr.) – „słuchacz”, ktoś, kto praktykuje nauki hinajany i
przechodząc kolejne etapy urzeczywistnienia, osiąga stan Arhata,
najwyższy poziom w tej tradycji.
 
Środkowej ścieżki szkoła – por. madhjamaka.
 



Tanka (tyb.) – tybetański zwijany obraz, z reguły przedstawiający Jidama
lub jego mandalę. Tradycyjnie malowany mineralnymi barwnikami (często
uzyskiwanymi ze szlachetnych kamieni), haftowany lub zszywany z
kawałków różnych tkanin.
 
Tantra (sanskr.) – termin ten, zwykle tłumaczony jako „ciągłość” lub „nić”,
jest synonimem wadżrajany, czyli tajemnej mantrajany. Może oznaczać
również tekst, zawierający nauki lub praktyki tej tradycji. „Ciągłość”
odnosi się do ciągłości natury umysłu zarówno na początku, u podstawy,
jak i potem na ścieżce oraz na końcu, gdy w pełni manifestuje się jako
owoc.
 
Tara (sanskr.) – po tybetańsku Dylma, „Wyzwolicielka”, umiłowana przez
Tybetańczyków żeńska forma Buddy. Ukazuje się w dwudziestu jeden
postaciach, z których najpopularniejsze są Biała i Zielona, by chronić istoty
przed niebezpieczeństwami i pomagać im na ścieżce życia.
 
Tengjur (tyb.) – druga, obok Kangjuru, część kanonu piśmiennictwa
buddyjskiego w tradycji tybetańskiej. Istnieje wiele edycji,
najpopularniejsza, z Derge, zawiera tłumaczenia z górą trzech tysięcy
pięciuset traktatów indyjskich w ponad dwustu tomach.
 
Terma (tyb.) – dosłownie: „skarb”. Termy to nauki lub święte przedmioty,
ukryte przez Guru Rinpoczego i jego partnerkę Jeszie Tsogjal, aby możne je
było odkryć, gdy będą potrzebne. Istnieje wiele rodzajów term. Najczęściej
spotykane to termy umysłu, odnajdywane w głębi umysłu tertonów, oraz
termy ziemi, które mają postać rozmaitych przedmiotów: tekstów, relikwii,
rytualnych atrybutów itd.
 
Terton (tyb.) – mistrz, który odkrywa lub ujawnia termy.



 
Tigle (tyb.) – sanskr. bindu, „kropla” światła, która unosi się na wiatrach
energii (lung) w kanałach (tsa) subtelnego ciała.
 
Trzy Klejnoty – Budda jako nauczyciel, Dharma jako jego nauki oraz
Sangha jako pomagający na ścieżce.
 
Tsa (tyb.) – sanskr. nadi, kanały subtelnego ciała, którymi krążą wiatry,
lung.
 
Tsampa (tyb.) – prażona mąka jęczmienna, podstawowe pożywienie
Tybetańczyków.
 
Tseringma (tyb.) – specjalna opiekunka linii Karmapów. Bardzo popularne
są jej dialogi z Milarepą.
 
Tsurphu (tyb.) – główna siedziba Karmapów w Tybecie, położona w dolinie
Tolung o jakieś trzydzieści kilometrów na zachód od Lhasy.
 
Tulku (tyb.) – osoba, która odradza się świadomie dla pożytku innych istot.
 
Wadżradhara (sanskr.) – „Dzierżący wadżrę”, ucieleśnienie ostatecznego,
Dharmakai. Zwykle ciemnoniebieski, trzyma wadżrę i dzwonek w
skrzyżowanych na piersi rękach.
 
Wadżrajana (sanskr.) – wadżra przecina wszystko niczym diament. Ta cecha
czyni ją symbolem urzeczywistnienia natury umysłu, stanu, który odcina
wszelkie ułudy dualizmu. Wadżrajana jest synonimem buddyzmu
tantrycznego, który rozwinął się w Indiach i został przeniesiony do Tybetu,
stając się sercem lokalnej tradycji buddyjskiej.



 
Wadżrapani (sanskr.) – uosobienie oświeconej mocy. Dzierży wadżrę,
często występuje obok Czenrezika i Mandziuśriego. Jako Pan Tajemnic jest
dzierżawcą tantr.
 
Wajroczana (sanskr.) – centralny biały Budda jednej z pięciu „Rodzin”,
związany z mądrością Dharmadhatu.
 
Wgląd (tyb. lhaktong) – praktyka polegająca na spoglądaniu w samą naturę
umysłu. Przystępuje się do niej po osiągnięciu stabilności umysłu dzięki
wcześniejszej medytacji wyciszonego spoczywania. Por. wyciszone
spoczywanie.
 
Wielka doskonałość – por. dzogcien.
 
Wielka pieczęć – por. mahamudra.
 
Winaja (sanskr.) – zasady i reguły postępowania społeczności
wyświęconych mnichów i mniszek. Pierwsza z trzech części tripitaki.
 
Wyciszone spoczywanie (tyb. szine) – wspólna większości szkół buddyjskich
medytacja, której celem jest doprowadzenie umysłu do stanu trwałego
wyciszenia, spokoju. Dzięki jej powtarzaniu ustaje rozproszenie i umysł
może spocząć na tym, na co się go skieruje. Podstawa praktyki wglądu. Por.
wgląd.
 
Zaciemnienia, dwa – zaciemnienia emocjonalne i nieświadomości.
Pierwsze, czyli pięć emocjonalnych splamień (lub wedle innej klasyfikacji
sześć), oczyszcza się na siedmiu kolejnych poziomach Bodhisattwy.
Drugie, zaciemnienie nieświadomości, przeszkadzające w



urzeczywistnieniu wszechwiedzy, zostaje oczyszczone na trzech ostatnich
poziomach.
 
Zbiorów pięć – por. skandhy.
 
Zi (tyb.) – czarno-biały kamień półszlachetny, prawdopodobnie odmiana
agatu, ze wzorem „oczu” (kół). Bardzo wysoko ceniony przez
Tybetańczyków, którzy przypisują mu moce ochronne.
 
Znaczenie ostateczne – wyrażone wprost, oznaczające dokładnie to, co
oznacza, zwykle właśnie „ostateczne” czy też „absolutne”. Z reguły w
parze ze znaczeniem „tymczasowym” lub „względnym”. Por. znaczenie
tymczasowe.
 
Znaczenie tymczasowe – nauki udzielane uczniom, którzy nie są jeszcze
gotowi na głębsze pouczenia, a więc otwarte na różne interpretacje. Por.
znaczenie ostateczne.



Table of Contents
1. Muzyka na niebie

1. Dzieciństwo i młodość, pierwsze nauki i poezje XVII Karmapy
Ogjena Trinle Dordże

2. Spis treści
3. Podziękowania
4. Słowo wstępne

2. Część I: Historia XVII Karmapy(do roku 2004)
1. Odnalezienie inkarnacji
2. Powrót do Tsurphu
3. Wizje i tęcze
4. „Teraz albo nigdy”
5. Ucieczka z Tsurphu
6. Przez najwyższe góry
7. Czas niepewności
8. Pobyt w Indiach

3. Część II: Nauki XVII Karmapy
1. Słowo wstępne
2. Praktyka Czenrezika i rozwijanie bodhicitty
3. Jak odnaleźć spokój
4. Znaczenie tradycyjnej kultury
5. Rozmowa z cudzoziemcami studiującymi w Dharamsali
6. Oceany cierpienia
7. Do praktyki potrzebujemy innych
8. Wszechprzenikająca natura Buddy
9. Skąd biorą się problemy

10. Rozmowa z uczniami z Samje Ling w Szkocji
11. Ścieżka do pełnego Przebudzenia
12. Kiedy pojawiają się przeszkody
13. Źródło problemów
14. Wiara i praktyka
15. Pieśń Milarepy
16. Przynoszenie pożytku innym
17. Duchowy przyjaciel



18. Lgnięcie do ego
19. Radowanie się prawością
20. Uczucia
21. Odpowiedzialność za siebie
22. Pustka
23. Dwie prawdy
24. Przyjęcie Schronienia
25. Rozwijanie bodhicitty
26. Liczenie oddechów
27. Wyciszone spoczywanie
28. Wprowadzenie we wgląd
29. Różne sposoby praktykowania wglądu
30. Znaczenie dedykacji

4. Część III: Wiersze XVII Karmapy
1. Słowo wstępne
2. Radosne życzenie
3. Wkroczenie na środkową ścieżkę
4. Trzy Kaje
5. Pełna spokoju, kojąca flaga zwycięstwa
6. Święto obiektu gromadzenia zasługi
7. Ukazanie mahamudry
8. Odrodzenie mej ojczyzny, śnieżnej krainy Tybetu
9. Równa natura

10. Modlitwa życzeń
11. Księżyc szczęśliwości
12. Hołd
13. Pieśń rozkwitającego dobra ku czci zarania złotego wieku
14. Pieśń naturalnej świadomości
15. Modlitwa o długie życie tego, który jest ucieleśnieniem

Czenrezika, doskonałego przewodnika samsary i nirwany [Jego
Świątobliwości Dalajlamy]

16. Promienny uśmiech spontanicznej pewności
17. Modlitwa o długie życie sławnego lamy, uczonego i siddhy

Thrangu Tulku Karma Lodro Lungrika Małi Senge
18. Pamięci
19. Niezrównane drzewo, wolne od śmierci i smutku

5. Część IV: Historia Karmapów



1. Wprowadzenie
2. Karmapowie – podanie tradycyjne
3. Krótka historia szesnastu Karmapów
4. Pieśni XVI Karmapy

6. Glosariusz


	Muzyka na niebie
	Dzieciństwo i młodość, pierwsze nauki i poezje XVII Karmapy Ogjena Trinle Dordże
	Spis treści
	Podziękowania
	Słowo wstępne

	Część I: Historia XVII Karmapy(do roku 2004)
	Odnalezienie inkarnacji
	Powrót do Tsurphu
	Wizje i tęcze
	„Teraz albo nigdy”
	Ucieczka z Tsurphu
	Przez najwyższe góry
	Czas niepewności
	Pobyt w Indiach

	Część II: Nauki XVII Karmapy
	Słowo wstępne
	Praktyka Czenrezika i rozwijanie bodhicitty
	Jak odnaleźć spokój
	Znaczenie tradycyjnej kultury
	Rozmowa z cudzoziemcami studiującymi w Dharamsali
	Oceany cierpienia
	Do praktyki potrzebujemy innych
	Wszechprzenikająca natura Buddy
	Skąd biorą się problemy
	Rozmowa z uczniami z Samje Ling w Szkocji
	Ścieżka do pełnego Przebudzenia
	Kiedy pojawiają się przeszkody
	Źródło problemów
	Wiara i praktyka
	Pieśń Milarepy
	Przynoszenie pożytku innym
	Duchowy przyjaciel
	Lgnięcie do ego
	Radowanie się prawością
	Uczucia
	Odpowiedzialność za siebie
	Pustka
	Dwie prawdy
	Przyjęcie Schronienia
	Rozwijanie bodhicitty
	Liczenie oddechów
	Wyciszone spoczywanie
	Wprowadzenie we wgląd
	Różne sposoby praktykowania wglądu
	Znaczenie dedykacji

	Część III: Wiersze XVII Karmapy
	Słowo wstępne
	Radosne życzenie
	Wkroczenie na środkową ścieżkę
	Trzy Kaje
	Pełna spokoju, kojąca flaga zwycięstwa
	Święto obiektu gromadzenia zasługi
	Ukazanie mahamudry
	Odrodzenie mej ojczyzny, śnieżnej krainy Tybetu
	Równa natura
	Modlitwa życzeń
	Księżyc szczęśliwości
	Hołd
	Pieśń rozkwitającego dobra ku czci zarania złotego wieku
	Pieśń naturalnej świadomości
	Modlitwa o długie życie tego, który jest ucieleśnieniem Czenrezika, doskonałego przewodnika samsary i nirwany [Jego Świątobliwości Dalajlamy]
	Promienny uśmiech spontanicznej pewności
	Modlitwa o długie życie sławnego lamy, uczonego i siddhy Thrangu Tulku Karma Lodro Lungrika Małi Senge
	Pamięci
	Niezrównane drzewo, wolne od śmierci i smutku

	Część IV: Historia Karmapów
	Wprowadzenie
	Karmapowie – podanie tradycyjne
	Krótka historia szesnastu Karmapów
	Pieśni XVI Karmapy

	Glosariusz

