



## MIND TRAINING: THE SEVENTY-TWO EXHORTATIONS

by Kharak Gomchung

KAGYUMONLAMINTERNATIONAL

ন্ত্র'ঝ'ঙ্কুঝ'ঝ'ধ্রুম্'বর্ক্কেঝ'ঝাঁ। I prostrate to the gurus.

प्रमेशःमन्नेवःक्रॅंसःसःस्वःक्रवःस्टः।। धःत्राःश्चःत्रःत्नंत्वःस्रक्र्याःमस्या। मर्ज्याःमीःमुदःतुःपत्वमशःसःमस्या। मर्ज्याःमीःमुदःतुःपत्वमशःसःमस्या। पर्वाःसेन्त्रस्या।

Precious jewel and spiritual friend,
Yidam deities, and three jewels,
I supplicate you, be my crown jewel!
While being my crown ornament,
Please look upon my shameless mind.

(1)

तीय.री.सय.ग्रीथ.ध्रय.क्ष्य.क्षा.लट.।। चीज.श्रट.जूच.ध्रूच.चथथ.त.जा। चिज.श्रट.जूच.ध्रूच.चथथ.त.जा। क्रूय.श्रट.च्या.ध्रूच.चथथ.त्या।

For phony practitioners who lack dharma And have shameless, wrong intentions, I'm giving advice as a remedy. This will help you long, so listen!

If I do not expose your faults, You will not understand, you dolt. If you don't listen to loving advice, You'll just get worse and worse.

•••

(3)

चल्द्र-ताल्यास्यास्य स्टार्ग व्यक्तास्य स्टार्ग व्यक्तास्य स्टार्ग स्टार्ग व्यक्तास्य स्टार्ग स्टार्ग

Your present sufferings all occur Because you've done wrongs in your past lives. The fault is yours; prepare to bear hardship. Do not take the moral high ground.

\*\*\*

(4)

यटः चैटः ग्र्येवशः शुः चिटः द्वेवाः खटः । । चिटः त्वः चिट्रः त्वः त्वः त्वः त्वाः विश्वाः । इः अदेः त्वशः तः त्र्वः त्वाः त्वाः । दः द्वेदः त्वदेः दृषः दृषः त्व्वः त्वाः । । All pains and pleasures of the present
Depend on karma from the past,
So you do not have any choice—
Whatever happens, make it your friend.

(5)

क्रॅ.पर्नेत्र.चर्-चःस्त्रःक्षःक्षे।। महत्रःश्चे.चर्-चःत्रश्चःत्र्द्रःत्रा। महत्रःश्चे.चर्-चःत्रश्चःश्चःश्वा। क्रॅन्श्चेत्रःस्त्रःस्त्रःस्त्राव।।

The pleasures of this life are fleeting.

If you want lasting happiness,

You must willingly accept

All the minor sufferings of this life.

(6)

क्रैच.चर्चल.ट्चेच.च.सूंश्रथ.च्चेच.लट.।। क्षे.षपु.टेथ.च.चट्ट.पक्चैट.चुश।। क्रंट्रच्य.क्रेच.चर्चल.चट.चेथ.चश।। ट.क्षेपु.क्रेच.चर्चल.सं.ब्र्थ.चेटः।। Even the tiniest present pains

Can exhaust sufferings from past deeds

And become pleasure in the future,

So cultivate joy for suffering.



क्षेत्र-द्व-द्वो-प्तत्व-प्तत्व-प्रक्वा प्रम्या क्ष्या प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रति व्यक्ष-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्रकृत्य-प्

Adversity is a spiritual friend.

Obstacles inspire spiritual practice.

Suffering is the broom of misdeeds.

Don't be upset or view them as misfortune.



द्वन्यः श्रुवः त्रः व्याप्तः व्यापतः व

Fame is the flattery of the maras.

Respect is the lasso of the fetters.

Good fortune is a block to spiritual practice.

Do not view poison as medicine.



If you don't cut through the ideas you project,
Whatever you do, you'll never be happy.
For those who see through their own projections,
Misfortune appears as a friend.



रट. सुत्रथार ट्राट्ट. ट्रि. क्वाया चेया खटा। चालव. ग्री. वि. व्याया खेव. चरा। श्रा. व्याया ख्री. व्याया खेवा व्याया व्याया ख्री। स्ट. मी. सुत्रथा ग्रीया था ग्रीया व्या। If you aren't embarrassed by your own mind,
Others' rebukes are an illusion.
Do not listen to others' words.
Instead, make your own mind the judge.

(11)

 $\frac{1}{2} \frac{1}{2} \frac{1$ 

Do not build yourself up in this life,
Using dharma to deceive by acting
Counter to dharma as if that were dharma.
Put the worldly out of your mind.



क्टें.पर्नुतःश्लेष्ठः क्यायायः पर्यून् व्ययः न्हः।। ह्याः स्वरः पदीः प्रक्रेः क्यायात्रेयः।। ह्याः प्रमाणकः व्ययः ह्याः ह्याः व्ययः प्रमा। ह्याः प्रमाणकः व्ययः ह्याः व्ययः व्ययः प्रमा। ह्याः प्रमाणकः व्यवः ह्याः व्यवः व्ययः प्रमा। Of the two, fame and bounty in this life
And the dharma that helps in the next,
Do not just do whichever comes up
Or else whatever carries you away.
Definitely practice the dharma for the next.

(13)

त्त्र-प्रति-त्यव्यक्तः स्वाव्यक्तः स्वाप्ति-प्रति। स्वार-प्रति-त्यव्यकः स्वाप्तः स्वाप्तः स्वा। स्वार-प्रति-त्यव्यकः स्वाप्तः स्वा। स्वार्थि-त्यव्यकः स्वाप्तः स्वाप्तः स्वा।

Nothing is rarer than an entourage with faith and respect.

Nothing is worse than a scoundrel for a leader.

Don't act like a bigwig, admired by all.

Grasp the humble aspects of lowliness.

(14)

स्याः ट्र्याः त्याव अथयः त्यायः व्याः प्राम्याः व्याः व्यायः व्यायः व्यायः व्यायः व्यायः व्यायः व्यायः व्यायः व स्याः भीः भीवाः व्यायः व्यायः व्यायः व्यायः व्यायः विव्यायः व्यायः विव्यायः व्यायः व्यायः व्यायः व्यायः व्यायः You are the lowliest in the world.

Being envious and competitive

Toward others with merit while unashamed

Of your own faults is a mistake.

(15)

য়ूट्याप्यायाः ग्रीय्याय्याः स्वायाः स्व स्वायाः स्वायाः स्वयाः स्वय स्वयाः स्वया

Without reversing from deep within

Desire for appearances—sensory objects—

Do not act to deceive laypeople

By faking a wish to be venerable.

(16)

मुत्यः यत्यः मुत्यः स्वीतः सः स्वीतः स्वीतः सः स्वीतः सः स्वीतः स Unless you have conviction in your mind
About the sutras and tantras the Buddha taught,
Don't be so proud and delude yourself
By clinging to jargon and words.

(17)

मूं.श्चेट.देश.वेश.च्य.क्य.त्ताती। स्वा.क्र्य.क्य.वय.त्त्रा.क्य.त्य.। मूं.श्चेट.देश.व्य.क्य.त्य.। मूं.श्चेट.देश.वेश.च्य.क्य.त्य.।।

Ingrained from beginningless time,
Misconceptions are not discarded at once,
So don't expect excellence too soon—
Develop your mind gradually.

(18)

स्यात्रः तस्यात्रं स्यात्रं स स्यात्रं स्यात्यं स्यात्रं स्यात्यं स्यात्यं स्यात्यं स्यात्यं स्यात्यं स्यात्यं स्यात्यं स्यात्यं स्यात्यं Doing studies competitively,
Being a teacher for fame, and speaking
With the pride of wanting to be erudite:
Think—can these three become dharma?

(19)

रट्योः र्से त्या अत्यान्य त्या । म्यान्य त्या त्या त्या त्या त्या त्या त्या । स्राम्य त्या त्या त्या त्या त्या त्या त्या । स्राम्य त्या क्षेत्र त्या त्या त्या त्या त्या ।

There is no benefit in teaching others What hasn't arisen in your own mind. You should be ashamed of yourself, So do not sell the true dharma for gain.



ल. २८. ईच. सेट. अ. श. कु. लट. । । चित्र . ज. मुं. क्जा तक्ष्य स. जी। कूषा तम्हट . ले. स्वाया तक्षा स. जी। । भूं. भेषा चेहिंट . बेषा श्रम्भेषा स्वी। । Not feeling truly weary with the world, You keep the eight concerns in your heart And feign renunciation to others— Do not grumble so much.



Your mouth has great faith; inside, you have little.
While thinking you'll do something, you've grown old.
You are quick to start but slow to mature.
Meditate on being disgusted with yourself.



ब्रे.ल्.र्स्ट्राचिष्ठःक्षःचःक्ष्रः। शेब्रयःठ्वःक्षेव्वःश्चेःस्टःचत्वेवःलेव।। गत्ववःशुःक्षेवःत्यःबःह्र्यःचरा। स्टःक्षेवःह्याःवःश्चेद्यःविषःखदः।। Just as the nature of fire is hot,
The nature of beings is to have faults.
Instead of thinking of others' flaws,
Consider your own and give them up.

(23)

The behavior of a mahayana guru

May not look good on the outside,

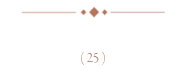
But you don't know their innermost thoughts,

So do not ponder the guru's faults.

(24)

प्रायः स्वर्गात्रः स्वर्गात्य

Any thought in your mind is clear And unobscured to the buddhas' wisdom. Don't let bad thoughts that would offend The yidam deity stir in your mind.



র্মন্যরিত্ব ক্রম্বান্তর শ্রুমা। ক্রমান্তর ক্রমান্তর শ্রুমান্তর শ্রুমা। ক্রমান্তর ক্রমান্তর শ্রুমা। শ্রুমান্তর শ্রুমান্তর শ্রুমা।

Like sighted people among the blind, The buddhas and the bodhisattvas Always see with unobscured vision. Do not behave badly in private.



र्षः स्तिः श्रे-स्यम्। न्यादः त्या। त्रीयः वयः प्रवः त्रवः श्रेन्यः यश्चरः श्रीय।। स्रोतः यश्चरः वयः त्रेः श्रेन्यः त्याः यश्चरः श्रीय।। यहेवाः सुरः त्रव्ययः सुः प्रवेदः स्वीवः स्वरः।। Ordinary beings are hard to please.

From familiarity, instead of your qualities,
They'll see your faults and criticize you.

Practice in solitude.



क्रिंग्सेन्धित्यः यात्रीकः विषाः वि

All parents, children, nieces and nephews, Cousins, and relatives in this life Are like travelers arriving and leaving an inn. In your own mind, do not feel related.



When you leave empty-handed and naked,
Though poor, you'll still leave things behind.
Don't gather things by doing wrong.
From deep within, commit to begging.

(29)

यर्गाः वीकाः पश्चिष्याः स्वेता। गित्र दिः स्ट्रिंदः द्यदः श्चेरः यद्याः वीका। देवः श्चेदः शावरः त्यकाः शः वीदः यदा। देवः श्चेदः स्वितः यावरः स्वेताः स्वा।

You have no power to stay forever
In the tall houses that you build,
So don't do pointless construction work.
Keep to mountain retreats.

(30)

प्रचतः सेन् विस्वास्य विस्वास्य स्था । न्यास्य स्थान When the unmarried get married,
Children they do not need are born;
They will have to be shameless beggars.
Don't listen to bad advice to take a spouse.

(31)

स्वन् मुक्र-ह्न त्यूं र त्यूं र त्यूं र र स्वा । वेद क्या का क्षेत्र क्या का क्षेत्र प्राची । व्यक्ष मुक्ष मुक्ष प्राची र स्वा का क्षेत्र प्राची । वेद क्या का क्षेत्र प्राची र स्वा प्राची का क्षेत्र प्राची ।

Great beings who are free of desire
Have no need for a karmamudra.
When the mind is mixed with desire,
The mudra will lead you to lower realms.

(32)

Don't look at inferiors' bad examples,
The causes of nondharmic behavior.
Instead, see them as deserving compassion,
And follow the mahasiddhas' footsteps.

(33)

च्नैया-पति-र्स्याया-स्टेंब्र-र्स्या-पत्नेत्र-स्वा । यहिया-हेब्र-स्वा-प्रवाद्य-प्राप्ता । यहिया-हेब्र-स्वा-प्रवाद्य-प्राप्ता । यहिया-हेब्र-स्वा-प्रवाद्य-प्रवाद्य-प्राप्ता ।

Skillfully give up negative friends.
Follow exalted spiritual friends
With learning and venerable qualities
Who have given up the world.



द्धारायक्षेत्राधित् प्रतिवास्त्र म्या । द्धार्यः स्थार्थः स्यात्र स्थार्थः स्थार्यः स्थार्यः स्थार्यः स्थार्यः स्थार्यः स्थार्यः स्थार्थः स्थाः स्थार्यः स्थार्थः स्थार्यः स्थार्थः स्थार्थः स्थार्थः स्थार्यः स्थाः स्थार्यः स्थार्यः स्थार्यः स्थार्यः स्थार्यः स्थार्यः स्थार As with a wish-fulfilling jewel,
Blessings come from the respect in your mind.
Have fervent devotion for the deities,
The gurus, and the three jewels.

(35)

श्चितः सः श्केदः स्यः ग्रीयः भेषाः अदः ।। ह्यः शुः तक्षेदः सत्यः यान्ययः स्याः त्या। यः यावदः न्योः नत्यः प्रवेदः योद्या। यन्यः त्यः याः स्वेदः स्वा।।

The guides, the spiritual friends,
Show you the unmistaken path.
Make the instructions they have taught
Into the core of your practice.



चाष्ट्र-तदुःर्येका-व-भूचका-च्याःवा। शुःचेषान्त्रःक्ष्यःर्यः च्याःव।। भूःमूका-ज्याका-सर-श्रीम्बान्यः। शुःचेषा-व्याच्याका-सर-श्रीम्बान्यः।। शुःचेषा-व्याच्याका-स्त्रःभूवान्यः।। By learning well with intelligence
The baskets of the Buddha's teachings,
Free yourself of unknowing and doubt.
Study while you are young.



If you are not cared for by a great friend,
Just as a shoddy pot leaks from its base,
Your defiled mind is forgetful, so guard it
By contemplating what you have listened to.



With all the powers in your being,

Keep cleanly without any stain

The precious training in discipline—

The cause of gaining a precious human body.

(39)

They stir up the mind and harm the body.

They're condemned by the learned and venerable.

They are the origin of all wrongs—

Give up alcohol and sex.

(40)

When you feel overly helpful toward The women among your disciples, Desire masquerading as compassion Can create obstacles for dharma.

(41)

यह्मायान्ट्राच्यान्त्रीत्र्वेत्राध्याः।। व्ह्मायान्ट्राव्यान्याः व्ह्मायान्ट्राव्याःच्याः व्ह्मायान्ट्राव्याःच्याःच्याः।। व्ह्मायान्ट्राव्याःच्याःच्याःच्याः।।

To conquer the enemy afflictions, Who create suffering for you, Do not be afraid or discouraged. Rouse the pride of confidence.



श्चर्यंत्रस्यायिः यहर्यः श्चर्यः स्त्रम्। इत्रः स्त्रमः स्त्रमः यह्यः स्त्रयः स्त्रमः । इत्रः स्त्रमः स्त्रमः स्त्रयः स्त्रमः स्त्रमः । स्त्रः स्त्रमः स्त्रयः स्त्रः स्त्रः स्त्रमः । Just as bleeding and burning
Are cures for internal illnesses,
The severe austerities of dharma are means
To cure the sufferings of the lower realms.
Don't be too delicate and afraid.



त्र्तिः द्वान्यस्यः त्रितः त्रः धारः । । त्रान्यः वीषाः चर्त्रः चर्त्यः वा । त्रान्यः वीषाः चर्त्रः चर्त्यः वा । त्रान्यः वीषाः चर्त्रः व्याः वा । । त्रान्यः वीषाः चर्त्यः व्याः । ।

If you are unable to endure
Such present sufferings as these,
Your hope to endure the sufferings
Of the three lower realms is deluded.



यन्याः में 'क्कॅन्यः त्यन्तः त्यन् । व अत्याः मुर्याः केवः क्षेत्रः त्यं तः व अत्याः मुर्याः केवः त्यः त्यं तः व यन्याः में 'क्कॅन्यः त्यं त्याः व यन्याः में 'क्कॅन्यः त्याः त्याः त्याः त्याः व यन्याः स्वाः त्याः त If you will not gain a precious human body
By behaving in the way you do,
The high view of hoping to achieve
Buddhahood is mistaken.



न्यात्र्युं स्थाः स्थाः स्थाः स्थाः । । क्रेन् स्यान्यात्रस्यात्रस्यात्राः । । स्यान्याय्यात्रस्यात्रस्यात्राः । । स्यान्यस्यात्रस्यात्रस्यात्रस्यात्रस्याः । ।

You've gained what's difficult to get,
The precious human body with leisures and resources.
Don't let what you've got disappear—
Grow the everlasting crop.



प्रेयःस्वाःचाल्यःचःक्ष्ययःविचःलसः।। चःश्रवःत्ययःतःतस्वाःवर्ट्र्यःव।। ह्यःश्रुःस्वातःचःक्ष्यःचःविसः।। चाववःग्रीयःश्रुद्रःचाःचःव।। Meditate on rejoicing in the virtue
That others do. If you've an urge
To do what you should not, restrain
The movements of your body and speech.



विःक्ष्यः येद्गः त्त्रुह्यः विषाः अता। ध्वः व्याः ये विष्यः ये विषयः ये विषयः य

The source of supreme and common siddhi,
It dispels your own and others' obstacles.

Exert yourself without any doubt
In the practice of the yidam deity.



द्व-पदे-घ्व-पय-पत्त्र-दिव-खटः।। द्व-स्ट्र-प्रकृत-क्ट-त्कुर-ग्रीय।। द्व-स्ट्र-प्रकृत-क्ट-त्कुर-ग्रीय।। द्व-प्रक्त-स्ट्र-प्रकृत-स्ट्र-प्रकृत-स्ट्रा। Once the drunken elephant of mind Has been dragged away from wrong objects, The gale of the afflictions will blow, So hold it with the rope of mindfulness.



र्घ्यायः स्थान्यः स्यान्यः स्थान्यः स

It's hard for the low-walled house of words and listening
To withstand the armies of afflictions.
To build the tower of certainty,
Strive hard at contemplation and meditation.

(50)

Free yourself with the human boat From the great river of suffering. Such a boat is hard to get again. Now that you've got it, don't be lazy.



पश्चिषायः तहिषाः त्या यहा व्यापायः स्ता विष्याः स्त्रा विष्याः स्त्रा विष्याः स्त्रा विष्याः स्त्रा विष्याः स् पश्चिषाः स्तरः विष्याः स्वर्याः स्त्रा विष्याः । पश्चिषाः स्तरः विष्याः स्वर्याः स्वर्याः स्वर्याः । पश्चिषाः स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं । । पश्चिषाः स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं स्वरं । ।

What's built falls down, what's gathered is left behind.
You will leave your close relatives
And go all alone, but who knows where—
A traveler should not plan too much.



श्चीत्रः क्ष्या स्वतः श्वीत्रः स्वतः श्वीतः स्वतः श्वीतः स्वतः श्वीतः स्वतः श्वीतः स्वतः श्वीतः स्वतः श्वीतः ।
स्वतः स्वतः स्वतः श्वीतः स्वतः श्वीतः ।
स्वतः स्वतः श्वीतः स्वतः श्वीतः ।
स्वतः स्वतः श्वीतः स्वतः श्वीतः स्वतः श्वीतः ।

There's no place you can stay without dying.

Death is certain and will come soon.

Nothing can help you when you die.

Always keep a sense of urgency.

(53)

मान्द्रः मुः अर्थः देशः प्रदेशः प्रदेशः प्रदेशः । द्राक्षः प्रदेशः स्त्रः स्वातः स स्वातः स्वातः

Now you have a choice between
The lasting pleasure of higher realms
And the suffering of the lower realms.
Ponder this earnestly.



Vile actions such as fraud, deceit, Cheating, lying, and taking what's not given Produce the sufferings of the lower realms. Give up bad actions and misdeeds.



ह्येव-स्वायान्ये-प्रायन्यः स्वाप्तः स्वापतः स्वाप्तः स्वाप्तः स्वापतः स

The pleasures of this life are fleeting.

If you want lasting happiness,

While you are able to accomplish something,

Strive at virtues like generosity.



ह्या.पि.श्रीचया.शी.शूटा.खुवा.लटा.। चूं.कूंया.चीश्वयात्वयाश्ची.चर्चा.चीया। च्याया.क्यां.चीश्वयात्वयाश्ची.चर्चा.चीया। चयाया.कट्मी.याद्यायां.च्यां.चीया। Everything is the deceit of illusion.

Beside the three jewels, there is nothing
That, if you trust it, won't deceive you,
So always go for refuge.



त्र्र-त्रेशक्ष्यात्र्यक्ष्यः भ्रम्यः भ्रम्। भ्रम्यम्यम्यम्। भ्रम्यम्यम्यम्। स्रम्यम्।

Those in samsara have no happiness.

The three and eight types of suffering,

Like cancer, torment people.

Meditate on the defects of samsara.



खे.चर्त्र.ल्ब.ध्य.स्च्रीयश्चीयाःखरः।। चर्चाःखरःजयःच्रीयःश्चरयःनःजी। चर्चाःखरःजयःदरःक्ष्यःख्यःच्या। Grasping is the cause of suffering.

Discard through the path of selflessness

The origin, karma and afflictions.

Cultivate the qualities of peace and happiness.

(59)

From anger, you jettison your own aims
And sadden friends and relatives.
Don't throw the poison dart, harsh words;
Give up your ill nature—hatred.



चर्नः नव्हनः क्ष्रें यसः स्ट्राः स्ट्

You and other beings are the same In wanting pleasure and not wanting pain. Extrapolate from your own experience; Meditate that you and others are equal.

(61)

च्य्यात्र्यः स्ट्रास्त्र्यः स्ट्रास्त्र्यः स्ट्रास्यः स्ट्रास्यः

For the kind beings of the three realms,
Who've been your parents in past lives,
Abandon all malice and hostility
And cultivate loving-kindness and compassion.



द्यायः स्ट्रिक्षः स्ट्रिक्षः स्ट्रिक्षः स्ट्रिक्षः स्ट्रिक्षः स्ट्रिक्षः स्ट्रिक्षः स्ट्रिक्षः स्ट्रिक्षः स्ट् स्ट्रिक्षः स्ट्रिक्य When you cause harm to sentient beings,

The compassionate victors feel

Like parents whose only child is killed.

There's no way at all that it could please them.

(63)

त्र्यः त्रतेः श्रृष्यः त्र्यः श्रृषः श्रृषः श्रृषः । देः ध्याः त्र्यः श्रृषः श्रृषः श्रृषः त्रषः । त्र्यः त्रदः त्रृषः श्रृषः श्रृषः श्रृषः श्रृषः । । त्र्यः स्रृषः त्रृषः श्रृषः श्रृषः श्रृषः श्रृषः । ।

All the sufferings of samsara
Arise from the cause, karma and afflictions.
Those arise from conceiving of a self,
So look at egolessness.



म्बर्टिंद्रम्बिक्षः द्राध्यः व्याप्तः व्यापतः वयापतः व्यापतः व्यापतः वयापतः वयापत

Free of apprehender and apprehended,
Your own mind has never arisen.
It is beyond the sphere of intellect,
So you must be free of all desires.



A beginner's realization is clear,
But it has no stability.
Don't toss it on the winds of thought;
Hold it with the rope of mindfulness.



पहूर्यः क्र्रेमः चित्यः चरः ग्रीकः श्रेमः खरः । । अध्यः यः द्धः त्यानः श्रेः क्र्रेमः यथा । अध्यः पद्धः त्यानः श्रेषः च्याः यथा । यद्भयः स्योग्यः द्धः व्यानः स्था । No nature at all can be established,
So it's inherently free of the four extremes.
Within that, no mind can be conceived,
So be free of any thought of an apprehender.



कॅर्यागुर्वाक्षीः त्यसाञ्चाः स्वात्त्र्याः विद्यान्त्रः विद्याः स्वात्त्रः स

Phenomena are all like dreams and illusions.

There is no true thing at all.

Do not have too much fixation

For things that appear though nonexistent.



कृषाःश्रूटः ट्रेचे.ज.यदीट्यः वृषाःखटः।। पविजःसपुः जयः प्रच्यः श्रःश्रुः छो। इ.जशः ट्रेयः ग्रुः श्रुः तद्ययः क्षेत्र।। यव्यः प्रच्यायः द्वायः यद्यायः ग्रुटः।। Like causes and effects in dreams,
Though not established in the actual nature,
Karma and results of the confused are unfailing—
Give up misdeeds and strive at virtue.

(69)

चालेब.सू.ट्वी.ज.प्तीट्याल्याल्या। इव.कट्र्या.ज.जट्र्याल्या इव.कट्र्याल्याच्याच्याच्याच्या इव.कट्र्याल्याच्याच्याच्याच्या

Cultivate regret for your past misdeeds,
And from now on, refrain from them,
Even if it should cost your life.
Always strive at the antidote,
The virtue of refuge and bodhichitta.

(70)

Even a trifling virtuous thing
Will become an inexhaustible result.
Precede all dedications of the three times
With the resolve of bodhichitta.



क्षुः क्षेत्रेत्वः त्यात्वीटः ट्राष्टः ।। यव्याः भ्रम्ययः सट्ट्र्यः यद्ययः त्याः।। यव्याः भ्रम्ययः सट्ट्र्यः यद्ययः त्याः।। यद्यः स्वर्यः स्वर्यः स्वर्यः स्वर्यः याः।।

If your mind comes into harmony
With this advice, you will be freed
From all suffering in the lower realms,
And in the short-term, you'll gain the pleasures
Of the higher realms of gods and humans.



स्तरम् स्वरम् स्वरम्यम् स्वरम् स्वरम्यम् स्वरम् स्वरम्यम् स्वरम् स्वरम्

Ultimately you'll purify the two obscurations And have the three kayas and four wisdoms. You will achieve unexcelled enlightenment That dwells in neither samsara nor nirvana.

લુંબાના. પ્રાંત્ર્યા. સૂંબા જેટ. ત્રું અાતા પ્રતા સ્તુ. ત્ર્યૂ ચે. ત્ર્યા વિશ્વ જાતા ત્રું જાતા. ત્રું અાતા પ્રતા સ્ત્રું ત્રું વે ત્રું ત્રા પ્રત્યા ત્રું જાતા ત

This completes the *Seventy-Two Exhortations*, written by Kharak Gomchung from Tsang at Kharak Tsa Monastery.

## Kagyu Monlam Kagyupa International Monlam Trust Sujata Bypass Bodhgaya, 823231 Gaya, Bihar, India



This work is licensed under <u>Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.</u> For any other usage or distribution, contact <u>executive@kagyumonlam.org</u> for permission.

Translation: Khenpo David Karma Choephel Cover and Layout: Beata Karma Tashi Drolkar

Second e-book edition January 2020.

## KAGYUMONLAM.ORG DHARMAEBOOKS.ORG

Dharma Ebooks is a project of <u>Dharma Treasure</u>, which operates under the editorial guidance of the 17th Gyalwang Karmapa, Ogyen Trinley Dorje. The proprietary rights of Dharma Ebooks belong to Dharma Treasure Corporation.

