
		
			[image: Aspirations_to_End_Adversity_copy.jpg]
		


[image: ]
			

		

		
			༄༅། །རྐྱེན་ཟློག་སྨོན་ལམ་ཆེན་མོ།

		

		
			Aspirations to End Adversity

			Compiled by the

			Seventeenth Gyalwang Karmapa Ogyen Trinley Dorje




			 

			 

		

		
			
				[image: ]
			

		

		
			Dharma Ebooks

		


		
			Contents

		

		
			Day One

			Three Daily Observances

			The Heart Sutra with the Repulsion of Maras

			Day Two

			The Noble Aspiration for Excellent Conduct 

			The Sutra in Three Sections

			Day Three

			The Dharani that Thoroughly Purifies all Karmic Obscurations

			The Sutra of the Dharani that Thoroughly Liberates from Suffering

			Day Four

			The Detailed Account of the Previous Aspirations of the Blessed One Bhaiṣajya Guru Vaiḍūrya Prabha

			Day Five

			The Dhāraṇī of the Essence of Immeasurable Longevity and Wisdom

			An Aspiration for Birth in the Pure Realm of Sukhavati

			Day Six

			Praises of the Twenty-One Taras

			The Supplication Clearing the Path of Obstacles

			The Supplication Spontaneous Fulfillment of Wishes

			Day Seven

			Mañjuśrī-Nāma-Saṁgīti: A Concert of Names of Manjushri

			Day Eight

			The Stallion Garuda King of Birds: A Practice of Ushnisha White Parasol

			The Simhamukha Repulsion

			The Sutra of the Dharani of Marichi

			The Prayer That Saved Sakya from Disease




			Copyrights 

		


		
			[image: ]

			Day One

		


		
			རྒྱུན་ཆགས་གསུམ་པ།

			Three Daily Observances

			༄༅།  །དང་པོ་རྒྱུན་ཆགས་གསུམ་པ་འདོན་པ་ལ། ཐོག་མར་ཕྱག་འཚལ་བའི་རྒྱུད་ནི། 

			First, to recite the three daily observances, begin with prostration:


			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དགྲ་བཅོམ་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས།

			chom den de de shin shek pa dra chom pa yang dak par dzok pay sang gye

			Bhagavan, tathagata, arhat, completely perfect buddha,



			
			རིག་པ་དང་ཞབས་སུ་ལྡན་པ། བདེ་བར་གཤེགས་པ། འཇིག་རྟེན་མཁྱེན་པ།

			rik pa dang shap su den pa  de war shek pa  jik ten khyen pa

			the one with awareness and conduct, the sugata, the one who knows the world,



			
			སྐྱེས་བུ་འདུལ་བའི་ཁ་ལོ་སྒྱུར་བ། བླ་ན་མེད་པ།

			kye bu dül way kha lo gyur wa  la na me pa

			the charioteer who tames beings, the unsurpassable,



			
			ལྷ་དང་མི་རྣམས་ཀྱི་སྟོན་པ་མཉམ་མེད་ཤཱཀྱའི་རྒྱལ་པོའི་ཞབས་ཀྱི་རྡུལ་དྲི་མ་མེད་པ་ལ་

			lha dang mi nam kyi tön pa nyam me shakyay gyal poy shab kyi dül dri ma me pa la

			the teacher of gods and humans: peerless King of the Shakyas, I touch my head



			
			མགོ་བོས་རབ་ཏུ་གཏུགས་ཏེ་གུས་པས་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			go wö rap tu tuk te gü pay chak tsal lo

			to the immaculate dust at your feet and prostrate with devotion.



			
			ཞེས་པའི་ཚིག་མཚམས་རྣམས་ལ་ཕྱག་བྱའོ། །

			Do prostrations at the end of each stanza.



			
			ཡབ་སྲས་མཇལ་བའི་མདོ་ལས།

			From The Sutra of the Meeting of the Father and Son:



			
			གང་ཚེ་རྐང་གཉིས་གཙོ་བོ་ཁྱོད་བལྟམས་ཚེ། །

			gang tse kang nyi tso wo khyö tam tse

			When you, the greatest of all humans, were born



			
			ས་ཆེན་འདི་ལ་གོམ་པ་བདུན་བོར་ནས། །

			sa chen di la gom pa dün bor ne

			You strode seven paces on this vast ground



			
			ང་ནི་འཇིག་རྟེན་འདི་ན་མཆོག་ཅེས་གསུངས། །

			nga ni jik ten di na chok che sung

			And said, “I am supreme in this world.”



			
			དེ་ཚེ་མཁས་པ་ཁྱོད་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			de tse khe pa khyö la chak tsal lo

			I prostrate to you who spoke wisely then.



			
			ཏོག་གཟུངས་ལས།

			From the Ratnaketu Dharaṇi:



			
			རྣམ་དག་སྐུ་མངའ་མཆོག་ཏུ་གཟུགས་བཟང་བ། །

			nam dak ku nga chok tu suk sang wa

			You’ve the purest of bodies, the finest of forms.



			
			ཡེ་ཤེས་རྒྱ་མཚོ་གསེར་གྱི་ལྷུན་པོ་འདྲ། །

			ye she gya tso ser gyi lhün po dra

			You’re an ocean of wisdom, a mountain of gold.



			
			གྲགས་པ་འཇིག་རྟེན་གསུམ་ན་ལྷང་ངེ་བ། །

			drak pa jik ten sum na lhang nge wa

			Your fame resounds throughout the three worlds.



			
			མགོན་པོ་མཆོག་བརྙེས་ཁྱོད་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			gön po chok nye khyö la chak tsal lo

			I prostrate to you, the protector who achieved the ultimate.



			
			འཕགས་པ་ཡུལ་འཁོར་སྐྱོང་གི་མདོ་ལས།

			From The Noble Sutra of Rashtrapala:



			
			མཚན་མཆོག་ལྡན་པ་དྲི་མེད་ཟླ་བའི་ཞལ། །

			tsen chok den pa dri me da way shal

			You have the supreme marks; your face, a stainless moon.



			
			གསེར་མདོག་འདྲ་བ་ཁྱོད་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			ser dok dra wa khyö la chak tsal lo

			Your color is like gold: I prostrate to and praise you.



			
			རྡུལ་བྲལ་ཁྱོད་འདྲ་སྲིད་པ་གསུམ་མ་མཆིས། །

			dül dral khyö dra si pa sum ma chi

			Immaculate, there’s none like you in the three worlds.



			
			མཉམ་མེད་མཁྱེན་ཅན་ཁྱོད་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །ཞེས་དང༌།

			nyam me khyen chen khyo la chak tsal lo

			You’ve great and peerless wisdom: I prostrate to and praise you. 



			
			འདུལ་བ་རྣམ་འབྱེད་ལས།

			From The Vinaya Vibhanga:



			
			མི་མཆོག་འདུལ་བ་ཁ་ལོ་སྒྱུར་མཛད་ཅིང༌། །

			mi chok dul wa kha lo gyur dze ching

			Best among humans, the tathagata



			
			ཀུན་སྦྱོར་འཆིང་བ་གཅོད་མཛད་དེ་བཞིན་གཤེགས། །

			kün jor ching wa chö dze de shin shek

			Tames us and guides; he cuts the bonds and fetters.



			
			དབང་པོ་ཞི་ཞིང་ཉེར་ཞི་ཞི་ལ་མཁས། །

			wang po shi shing nyer shi shi la khe

			His faculties peaceful, pacified, skilled in peace — 



			
			མཉན་ཡོད་བཞུགས་པ་དེ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			nyen yö shuk pa de la chak tsal

			To him who dwelled in Shravasti, I prostrate.



			
			ལེགས་གྲུབ་ཀྱི་རྒྱུད་ལས།

			From The Tantra of the Well Established:



			
			མགོན་པོ་ཐུགས་རྗེ་ཆེ་ལྡན་པ། །

			gön po tuk je che den pa

			Protector with great compassion,



			
			ཐམས་ཅད་མཁྱེན་པ་སྟོན་པ་པོ། །

			tam che khyen pa tön pa po

			Omniscient one, you are our teacher.



			
			བསོད་ནམས་ཡོན་ཏན་རྒྱ་མཚོའི་ཞིང༌། །

			sö nam yön ten gya tsoy shing

			Immense field of merit and qualities,



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			de shin shek la chak tsal lo

			Tathagata, I prostrate to you.



			
			དག་པ་འདོད་ཆགས་བྲལ་བའི་རྒྱུ། །

			dak pa dö chak dral way gyu

			Pure, it causes our freedom from attachment.



			
			དགེ་བས་ངན་སོང་ལས་སྒྲོལ་ཞིང༌། །

			ge way ngen song le drol shing

			It is the virtue that frees us from lower states.



			
			གཅིག་ཏུ་དོན་དམ་མཆོག་གྱུར་པའི། །

			chik tu dön dam chok gyur pay

			It is entirely the supreme absolute truth.



			
			ཞི་གྱུར་ཆོས་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			shi gyur chö la chak tsal lo

			I prostrate to the dharma that brings peace.



			
			གྲོལ་ནས་གྲོལ་བའི་ལམ་ཡང་སྟོན། །

			drol ne drol way lam yang tön

			Liberated, you show the way to liberation.



			
			བསླབ་པ་དག་ལ་རབ་ཏུ་གུས། །

			lap pa dak la rab tu gü

			You are utterly respectful of the trainings.



			
			ཞིང་གི་དམ་པ་ཡོན་ཏན་ཞིང༌། །

			shing gi dam pa yön ten shing

			You are the sublime field, the field of qualities.



			
			དགེ་འདུན་ལ་ཡང་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			gen dün la yang chak tsal lo

			I also prostrate to the sangha.



			
			༈ ཚིགས་སུ་བཅད་པ་བཞི་པ་ལས།

			From The Four Verses:



			
			སྐུར་གྱུར་པ་ནི་ཐམས་ཅད་ལ། །

			kur gyur pa ni tam che la

			All your bodies have



			
			མཚན་མཆོག་སུམ་ཅུ་གཉིས་མངའ་བའི། །

			tsen chok sum chu nyi nga way

			The thirty-two supreme marks.



			
			རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་གྲགས་ལྡན་པ། །

			dzok pay sang gye drak den pa

			You are the renowned, perfect buddhas.



			
			རྒྱལ་བ་ཀུན་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			gyal wa kün la chak tsal lo

			I prostrate to all buddhas.



			
			རྫོགས་སངས་གང་དུ་བལྟམས་པ་དང༌། །

			dzok sang gang du tam pa dang

			I prostrate to the place where the perfect buddha was born,



			
			གང་དུ་བྱང་ཆུབ་ལ་རེག་དང༌། །

			gang du jang chup la rek dang

			Where he reached awakening,



			
			ཞི་བའི་འཁོར་ལོ་བསྐོར་བ་དང༌། །

			shi way khor lo kor wa dang

			Where he turned the wheel of peace,



			
			ཟག་མེད་མྱ་ངན་འདས་པ་དང༌། །

			sak me nya ngen de pa dang

			Where he passed into undefiled nirvana,



			
			བདེ་གཤེགས་གང་དུ་བཞུགས་པ་དང༌། །

			de shek gang du shuk pa dang

			Where the sugata abided,



			
			འཆག་པ་དང་ནི་བཞེངས་པ་དང༌། །

			chak pa dang ni sheng pa dang

			Where he walked, where he stood,



			
			སེང་གེ་ལྟ་བུར་གཟིམས་པ་ཡི། །

			seng ge ta bur sim pa yi

			And where he lay like a lion:



			
			གནས་དེ་ལ་ཡང་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			ne de la yang chak tsal lo

			I prostrate to them all.



			
			སྟེང་དང་འོག་དང་བར་དག་དང༌། །

			teng dang ok dang bar dak dang

			I prostrate to all stupas:



			
			ཕྱོགས་དང་ཕྱོགས་མཚམས་རྣམས་སུ་ཡང༌། །

			chok dang chok tsam nam su yang

			Those above, those below, those in between,



			
			སྐུར་བཅས་སྐུ་ནི་མེད་པ་ཡི། །

			kur che ku ni me pa yi

			Those in the cardinal directions, those between them,



			
			མཆོད་རྟེན་རྣམས་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			chö ten nam la chak tsal lo

			Those with form, and those without.



			
			མཐུན་པའི་སྨོན་ལམ་དགེ་ཚོགས་དཔག་མེད་ལས། །

			tün pay mön lam ge tsok pak me le

			With shared aspirations and immeasurable virtues,



			
			སྤྱད་པ་སྤྱོད་པ་ན་ཡང་མཆེད་གྱུར་ཅིང༌། །

			che pa chö pa na yang che gyur ching

			You undertook bodhisattva deeds together as brothers.



			
			བསྐལ་བཟང་གཅིག་ལ་མཛད་པ་མཐར་ཕྱིན་པའི། །

			kel sang chik la dze pa tar chin pay

			You will accomplish your feats in this one fortunate kalpa.



			
			རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་སྟོང་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			dzok pay sang gye tong la chak tsal lo

			I prostrate to the thousand perfect buddhas.



			
			ཡབ་སྲས་མཇལ་བའི་མདོ་ལས།

			From The Sutra of the Meeting of Father and Son:



			
			དང་པོར་བྱང་ཆུབ་མཆོག་ཏུ་སེམས་བསྐྱེད་ནས། །

			dang por jang chub chok tu sem kye ne

			Having first generated the mind of perfect awakening,



			
			བསྐལ་པ་གྲངས་མེད་གསུམ་དུ་ཚོགས་བསགས་ཤིང༌། །

			kal pa drang me sum du tsok sak shing

			You gathered the accumulations for three numberless kalpas.



			
			བར་དུ་གཅོད་པའི་བདུད་བཞི་འཇོམས་མཛད་པ། །

			bar du chö pay dü shi jom dze pa

			You conquered the four obstructing maras.



			
			བཅོམ་ལྡན་སེང་གེ་ཁྱོད་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །ཞེས་དང༌།

			chom den seng ge khyö la chak tsal lo

			I prostrate to the bhagavan, the Lion of the Shakyas.



			
			ཏིང་འཛིན་རྒྱལ་པོའི་མདོ་ལས།

			From The King of Samadhi Sutra:



			
			ནམ་མཁའ་འདྲ་ཞིང་རྡུལ་བྲལ་དྲི་མ་མེད། །

			nam kha dra shing dül dral dri ma me

			Like space, you are immaculate and stainless.



			
			ཤེས་རབ་སྲས་པོ་ལུས་དང་མཚན་མི་མངའ། །

			she rap se po lü dang tsen mi nga

			Born of wisdom, you have no body and no marks.



			
			ཡོན་ཏན་རྒྱ་མཚོ་རབ་ཟབ་ཐུགས་རྗེ་ཅན། །

			yön ten gya tso rap sap tuk je chen

			You are a compassionate, fathomless ocean of qualities.



			
			མཚུངས་མེད་ཕྱག་ནི་བདག་གི་སྤྱི་བོར་ཞོག །ཅེས་སོ།

			tsung me chak ni dak gi chi wor shok

			Place your peerless hand atop my head!



			
			གཉིས་པ་མདོ་འདོན་པའི་རྒྱུད་ལ།

			Second is the recitation of sutras:



			
			དཀོན་མཆོག་རྗེས་དྲན་གྱི་མདོ།

			The Sutra of the Recollection of the Three Jewels



			
			འདི་ལྟར་སངས་རྒྱས་བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་ནི་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དགྲ་བཅོམ་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས།

			di tar sang gye chom den de de ni de shin shek pa dra chom pa yang dak par dzok pay sang gye

			In this way, the bhagavan buddha is the tathagata, arhat, completely perfect buddha,



			
			རིག་པ་དང་ཞབས་སུ་ལྡན་པ། བདེ་བར་གཤེགས་པ། འཇིག་རྟེན་མཁྱེན་པ།

			rik pa dang shap su den pa  de war shek pa  ji ten khyen pa

			the one with awareness and conduct, the sugata, the one who knows the world,



			
			སྐྱེས་བུ་འདུལ་བའི་ཁ་ལོ་སྒྱུར་བ། བླ་ན་མེད་པ།

			kye bu dül way kha lo gyur wa  la na me pa

			the charioteer who tames beings, the unsurpassable,



			
			ལྷ་དང་མི་རྣམས་ཀྱི་སྟོན་པ་སངས་རྒྱས་བཅོམ་ལྡན་འདས་ཏེ།

			lha dang mi nam kyi tön pa sang gye chom den day te

			the teacher of gods and humans, the bhagavan buddha.



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དེ་ནི་བསོད་ནམས་དག་གི་རྒྱུ་མཐུན་པ།

			de shin shek pa de ni sö nam dak gi gyu tün pa

			The tathagata’s compatible cause is merit.



			
			དགེ་བའི་རྩ་བ་རྣམས་ཆུད་མི་ཟ་བ། བཟོད་པ་དག་གིས་རབ་ཏུ་བརྒྱན་པ།

			ge way tsa wa nam chü mi sa wa  sö pa dak gi rab tu gyen pa

			He does not waste roots of virtue. He is fully adorned with the aspects of patience.



			
			བསོད་ནམས་ཀྱི་གཏེར་རྣམས་ཀྱི་གཞི། དཔེ་བྱད་བཟང་པོ་རྣམས་ཀྱིས་སྤྲས་པ།

			sö nam kyi ter nam kyi shi  pe che sang po nam kyi tre pa

			He is the basis of treasuries of merit. He is adorned by the excellent signs.



			
			མཚན་རྣམས་ཀྱི་མེ་ཏོག་རྒྱས་པ། སྤྱོད་ཡུལ་རན་པར་མཐུན་པ།

			tsen nam kyi me tok gye pa  chö yül ren par tün pa

			The flowers of his marks are in bloom. His behavior is always appropriate.



			
			མཐོང་ན་མི་མཐུན་པ་མེད་པ། དད་པས་མོས་པ་རྣམས་ལ་མངོན་པར་དགའ་བ།

			tong na mi tün pa me pa  de pay mö pa nam la ngön par ga wa

			The sight of him is never disagreeable. He delights those enthusiastic with faith.



			
			ཤེས་རབ་ཟིལ་གྱིས་མི་ནོན་པ། སྟོབས་རྣམས་ལ་བརྫི་བ་མེད་པ།

			she rap sil gyi mi nön pa  top nam la dzi wa me pa

			His wisdom is beyond intimidation. His powers are beyond oppression.



			
			སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་ཀྱི་སྟོན་པ། བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་རྣམས་ཀྱི་ཡབ།

			sem chen tam che kyi tön pa  jang chup sem pa nam kyi yap

			He is the teacher of all beings. He is the father of bodhisattvas.



			
			འཕགས་པའི་གང་ཟག་རྣམས་ཀྱི་རྒྱལ་པོ།

			pak pay gang sak nam kyi gyal po

			He is the king of aryas.



			
			མྱ་ངན་ལས་འདས་པའི་གྲོང་ཁྱེར་དུ་འགྲོ་བ་རྣམས་ཀྱི་དེད་དཔོན།

			nya ngen le de pay drong khyer du dro wa nam kyi de pön

			He leads beings to the city of nirvana.



			
			ཡེ་ཤེས་དཔག་ཏུ་མེད་པ། སྤོབས་པ་བསམ་གྱིས་མི་ཁྱབ་པ།

			ye she pak tu me pa  pop pa sam gyi mi khyap pa

			His pristine wisdom is immeasurable. His confidence is inconceivable.



			
			གསུང་རྣམ་པར་དག་པ། དབྱངས་སྙན་པ། སྐུ་བྱད་བལྟ་བས་ཆོག་མི་ཤེས་པ།

			sung nam par dak pa  yang nyen pa  ku che ta way chok mi she pa

			His speech is utterly pure. It is melodic. One is never satiated by the sight of him.



			
			སྐུ་མཚུངས་པ་མེད་པ། འདོད་པ་དག་གིས་མ་གོས་པ།

			ku tsung pa me pa  dö pa dak gi ma gö pa

			His body is peerless. He is unstained by desire.



			
			གཟུགས་དག་གིས་ཉེ་བར་མ་གོས་པ། གཟུགས་མེད་པ་དག་དང་མ་འདྲེས་པ།

			suk dag gi nye war ma gö pa  suk me pa dak dang ma dre pa

			He is utterly unstained by form. He is unmixed with the formless states.



			
			སྡུག་བསྔལ་དག་ལས་རྣམ་པར་གྲོལ་བ། ཕུང་པོ་དག་ལས་རབ་ཏུ་རྣམ་པར་གྲོལ་བ།

			duk ngel dak le nam par drol wa  pung po dak le rap tu nam par drol wa

			He is utterly liberated from all suffering. He is completely liberated from the skandhas.



			
			ཁམས་རྣམས་དང་མི་ལྡན་པ། སྐྱེ་མཆེད་རྣམས་བསྡམས་པ།

			kham nam dang mi den pa  kye che nam dam pa

			He is without the dhatus. His ayatanas are restrained.



			
			མདུད་པ་རྣམས་ཤིན་ཏུ་བཅད་པ། ཡོངས་སུ་གདུང་བ་དག་ལས་རྣམ་པར་གྲོལ་བ།

			dü pa nam shin tu che pa  yong su dung wa dak le nam par drol wa

			He has fully cut through the knots. He is utterly liberated from all affliction.



			
			སྲིད་པ་ལས་གྲོལ་བ། ཆུ་བོ་ལས་བརྒལ་བ། ཡེ་ཤེས་ཡོངས་སུ་རྫོགས་པ།

			si pa le drol wa  chu wo le gal wa  ye she yong su dzok pa

			He is liberated from craving. He has crossed the rivers. His pristine wisdom is complete.



			
			འདས་པ་དང༌། མ་བྱོན་པ་དང༌། ད་ལྟར་བྱུང་བའི་སངས་རྒྱས་བཅོམ་ལྡན་འདས་རྣམས་ཀྱི་ཡེ་ཤེས་ལ་གནས་པ།

			de pa dang  ma jön pa dang  ta tar jung way sang gye chom den de nam kyi ye she la ne pa

			He abides in the pristine wisdom of the bhagavan buddhas of the past, future, and present.



			
			མྱ་ངན་ལས་འདས་པ་ལ་མི་གནས་པ། ཡང་དག་པ་ཉིད་ཀྱི་མཐའ་ལ་གནས་པ།

			nya ngen le de pa la mi ne pa  yang dak pa nyi kyi ta la ne pa

			He does not abide in nirvana. He abides in the ultimate perfection.



			
			སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་ལ་གཟིགས་པའི་ས་ལ་བཞུགས་པ་སྟེ།

			sem chen tam che la sik pay sa la shuk pa te

			He remains in the state of seeing all beings.



			
			འདི་དག་ནི་སངས་རྒྱས་བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱི་སྐུ་ཆེ་བའི་ཡོན་ཏན་ཡང་དག་པ་རྣམས་སོ། །

			di dak ni sang gye chom den de kyi ku che way yön ten yang dak pa nam so

			These are the perfect qualities of the bhagavan buddha.



			
			ཆོས་རྗེས་སུ་དྲན་པ་ནི།

			Recalling the Dharma:



			
			དམ་པའི་ཆོས་ནི་ཐོག་མར་དགེ་བ། བར་དུ་དགེ་བ། ཐ་མར་དགེ་བ།

			dam pay chö ni tok mar ge wa  bar du ge wa ta mar ge wa

			The genuine Dharma is virtuous in the beginning, virtuous in the middle, and virtuous in the end.



			
			དོན་བཟང་པོ། ཚིག་འབྲུ་བཟང་པོ། མ་འདྲེས་པ། ཡོངས་སུ་རྫོགས་པ།

			dön sang po  tsik dru sang po  ma dre pa  yong su dzok pa

			Its meaning is excellent. Its words are excellent. It is unmixed. It is utterly complete.



			
			ཡོངས་སུ་དག་པ། ཡོངས་སུ་བྱང་བ། བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་ཆོས་ལེགས་པར་གསུངས་པ།

			yong su dak pa  yong su jang wa chom den de kyi chö lek par sung pa

			It is utterly pure. It is utterly purifying. The bhagavan taught the dharma well.



			
			ཡང་དག་པར་མཐོང་བ། ནད་མེད་པ། དུས་ཆད་པ་མེད་པ། ཉེ་བར་གཏོད་པ།

			yang dak par tong wa  ne me pa  dü che pa me pa  nye war tö pa

			It is seeing perfectly. It is without sickness. It is timeless. It guides fully.



			
			འདི་མཐོང་བ་ལ་དོན་ཡོད་པ། མཁས་པ་རྣམས་ཀྱིས་སོ་སོ་རང་གིས་རིག་པར་བྱ་བ།

			di tong wa la dön yö pa  khay pa nam kyi so so rang gi rik par ja wa

			Seeing it is meaningful. It is known by the wise through individual direct awareness.



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་གསུངས་པའི་ཆོས་འདུལ་བ་ལེགས་པར་སྟོན་པ།

			chom den day kyi sung pay chö dul wa lek par tön pa

			The dharma vinaya spoken by the bhagavan was well explained.



			
			ངེས་པར་འབྱུང་བ། རྫོགས་པའི་བྱང་ཆུབ་ཏུ་འགྲོ་བར་བྱེད་པ།

			nge par jung wa  dzok pay jang chup tu dro war che pa

			It is renunciation. It brings one to perfect awakening.



			
			མི་མཐུན་པ་མེད་ཅིང་འདུས་པ་དང་ལྡན་པ།

			mi tün pa me ching dü pa dang den pa

			It is without contradiction and has unity.



			
			བརྟེན་པ་ཡོད་པ། རྒྱུ་བ་བཅད་པའོ། །

			ten pa yö pa  gyu wa che pa o

			It is reliable. It brings an end to movement.



			
			དགེ་འདུན་རྗེས་སུ་དྲན་པ་ནི།

			Recalling the Sangha:



			
			ཐེག་པ་ཆེན་པོའི་དགེ་འདུན་ནི་ལེགས་པར་ཞུགས་པ། རིགས་པར་ཞུགས་པ།

			tek pa chen poy gen dün ni lek par shuk pa  rik par shuk pa

			The Sangha of the mahayana is engaged in goodness. It is engaged in lucidity.



			
			དྲང་པོར་ཞུགས་པ། མཐུན་པར་ཞུགས་པ། ཐལ་མོ་སྦྱར་བའི་འོས་སུ་གྱུར་པ།

			drang por shuk pa  tün par shuk pa  tal mo jar way ö su gyur pa

			It is engaged in truth. It is engaged in harmony. It is worthy of joined palms.



			
			ཕྱག་བྱ་བའི་འོས་སུ་གྱུར་པ། བསོད་ནམས་ཀྱི་དཔལ་གྱི་ཞིང༌།

			chak ja way ö su gyur pa  sö nam kyi pal gyi shing

			It is worthy of prostration. It is a glorious field of merit.



			
			ཡོན་ཡོངས་སུ་སྦྱོང་བ་ཆེན་པོ། སྦྱིན་པའི་གནས་སུ་གྱུར་པ།

			yön yong su jong wa chen po  jin pay ne su gyur pa

			It is the great purification of alms. It is a fit object of generosity.



			
			ཀུན་ཏུ་ཡང་སྦྱིན་པའི་གནས་སུ་གྱུར་པ་ཆེན་པོའོ། །

			kün tu yang jin pay ne su gyur pa chen po o

			It is always a great object of generosity.



			
			ཞེས་སོགས་ཐུབ་པ་ཆེན་པོའི་གསུང་རྒྱས་བསྡུས་གང་རུང་དང༌། ཤེར་ཕྱིན་རྡོ་རྗེ་གཅོད་པ་ལས།

			Recite that or whatever teaching of the great sage, extensive or brief, is appropriate, and from The Vajra Cutter:



			
			སྐར་མ་རབ་རིབ་མར་མེ་དང༌། །

			kar ma rap rip mar me dang

			Flickering stars, lamp flames,



			
			སྒྱུ་མ་ཟིལ་པ་ཆུ་བུར་དང༌། །

			gyu ma sil pa chu bur dang

			Illusions, dew, bubbles,



			
			རྨི་ལམ་གློག་དང་སྤྲིན་ལྟ་བུ། །

			mi lam lok dang trin ta bu

			Dreams, lightning, and clouds:



			
			འདུས་བྱས་ཆོས་རྣམས་དེ་ལྟར་ལྟ། །ཞེས་དང༌།

			dü che chö nam de tar ta

			View all composite dharmas in that way.



			
			ཚོམས་ལས།

			And from the Udanavarga:



			
			ཆོས་རྣམས་ཐམས་ཅད་རྒྱུ་ལས་བྱུང༌། །

			chö nam tam che gyu le jung

			All dharmas arise from causes.



			
			དེ་རྒྱུ་དེ་བཞིན་གཤེགས་པས་གསུངས། །

			de gyu de shin shek pay sung

			Those causes were taught by the tathagata.



			
			རྒྱུ་ལ་འགོག་པ་གང་ཡིན་པ། །

			gyu la gok pa gang yin pa

			The cessation of those causes



			
			དགེ་སྦྱོང་ཆེན་པོས་འདི་སྐད་གསུངས། །

			de jong chen poy di ke sung

			Was taught by the great shramana in this way:



			
			སྡིག་པ་ཅི་ཡང་མི་བྱ་ཞིང༌། །

			dik pa chi yang mi ja shing

			Do no wrongdoing whatsoever.



			
			དགེ་བ་ཕུན་སུམ་ཚོགས་པར་སྤྱད། །

			ge wa pün sum tsok par che

			Practice virtue in abundance.



			
			རང་གི་སེམས་ནི་ཡོངས་སུ་འདུལ། །

			rang gi sem ni yong su dul

			Utterly tame your own mind.



			
			འདི་ནི་སངས་རྒྱས་བསྟན་པ་ཡིན། །

			di ni sang gye ten pa yin

			This is the dharma of the buddhas.



			
			ཡོད་སྨྲའི་སོར་མདོ་ལས།

			From the Mūlasarvastivada Pratimokṣasūtra:



			
			ལུས་ཀྱི་སྡོམ་པ་ལེགས་པ་སྟེ། །

			lü kyi dom pa lek pa te

			It is good to govern the body.



			
			ངག་གི་སྡོམ་པའང་ལེགས་པ་ཡིན། །

			ngak gi dom pa’ang lek pa yin

			It is good to govern the speech.



			
			ཡིད་ཀྱི་སྡོམ་པ་ལེགས་པ་སྟེ། །

			yi kyi dom pa lek pa te

			It is good to govern the mind.



			
			ཐམས་ཅད་དུ་ནི་སྡོམ་པ་ལེགས། །

			tam che du ni dom pa lek

			It is good to govern them all.



			
			ཀུན་ཏུ་བསྡམས་པའི་དགེ་སློང་ནི། །

			kün tu dam pay ge long ni

			Bhikshus who guard them all



			
			སྡུག་བསྔལ་ཀུན་ལས་རབ་ཏུ་གྲོལ། །ཞེས་སོ།

			duk ngel kün le rap tu dröl

			Are liberated from all suffering.



			
			གསུམ་པ་བསྔོ་བ་བྱ་བའི་རྒྱུད་ནི། སྐྱེས་རབས་ཀྱི་ཕྲེང་བ་ལས།

			Third, the dedication. From The Garland of Jataka Tales:



			
			བསོད་ནམས་འདི་ཡིས་ཐམས་ཅད་གཟིགས་པ་ཉིད། །

			sö nam di yi tam che sik pa nyi

			By this merit, may we attain omniscience,



			
			ཐོབ་ནས་ཉེས་པའི་དགྲ་རྣམས་ཕམ་བྱས་ནས། །

			top ne nye pay dra nam pam che ne

			Defeat the enemy wrongdoing, and free



			
			སྐྱེ་རྒ་ན་འཆིའི་རྦ་རླབས་འཁྲུག་པ་ཡི། །

			kye ga na chi bar lap truk pa yi

			All beings soon from the ocean of existence



			
			སྲིད་པའི་མཚོ་ལས་འགྲོ་ཀུན་མྱུར་སྒྲོལ་་ཤོག །ཅེས་དང༌།

			si pay tso le dro kün nyur drol shok

			Churned by great waves of birth, age, sickness, and death.



			
			སྤྱོད་འཇུག་ལས།

			From The Way of the Bodhisattva:



			
			འགྲོ་བའི་སྡུག་བསྔལ་སྨན་གཅིག་པུ། །

			dro way duk ngel men chik pu

			Sole cure for beings’ suffering,



			
			བདེ་བ་ཐམས་ཅད་འབྱུང་བའི་གནས། །

			de wa tam che jung way ne

			Wellspring of all content,



			
			བསྟན་པ་རྙེད་དང་བཀུར་སྟི་དང༌། །

			ten pa nye dang kur ti dang

			May the teachings remain for a long time,



			
			བཅས་ཏེ་ཡུན་རིང་གནས་གྱུར་ཅིག །ཅེས་དང༌།

			che te yün ring ne gyur chik

			Supported and respected.



			
			འདུལ་བ་ལུང་ལས།

			From the Vinaya Scriptures:



			
			ཀླུ་རྒྱལ་དགའ་བོ་ཉེར་དགའ་བོ། །

			lu gyal ga wo nyer ga wo

			May the Nagarajas Nanda and Upananda



			
			གཞན་ཡང་གྲོང་ཁྱེར་གནས་པ་རྣམས། །

			shen yang drong khyer ne pa nam

			And all those residing in towns



			
			ཚེ་རིང་ནད་མེད་ཕུན་སུམ་ཚོགས། །

			tse ring ne me pün sum tsok

			Have long lives without illness, abundant prosperity,



			
			རྟག་ཏུ་བདེ་བ་ཐོབ་པར་ཤོག །

			tak tu de wa top par shok

			And achieve lasting happiness.



			
		


		
			ཟབ་མདོ་བདུད་ཟློག །

			The Heart Sutra with the Repulsion of Maras


			
			༄༅། །སྨྲ་བསམ་བརྗོད་མེད་ཤེས་རབ་ཕ་རོལ་ཕྱིན། །

			ma sam jö mé sherab parol chin

			Beyond words, beyond thought, beyond description, Prajñāpāramitā



			
			མ་སྐྱེས་མི་འགག་ནམ་མཁའི་ངོ་བོ་ཉིད། །

			makyé mingak namkhé ngowo nyi

			Unborn, unceasing, the very essence of space,



			
			སོ་སོ་རང་རིག་ཡེ་ཤེས་སྤྱོད་ཡུལ་བ། །

			soso rangrig yeshe chöyulwa

			The sphere of individually self-aware wisdom:



			
			དུས་གསུམ་རྒྱལ་བའི་ཡུམ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			dü sum gyalwé yum la chaktsal lo

			Homage to the mother of the buddhas of past, present and future!



			
			འདི་སྐད་བདག་གིས་ཐོས་པ་དུས་གཅིག་ན།

			diké dak gi töpa dü chik na

			Thus did I once hear. 



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་རྒྱལ་པོའི་ཁབ་བྱ་རྒོད་ཕུང་པོའི་རི་ལ། དགེ་སློང་གི་དགེ་འདུན་ཆེན་པོ་དང༌།

			chomdendé gyalpö khab jagö pungpö ri la gelong gi gendün chenpo dang

			The Bhagavan was dwelling on Vulture Peak Mountain in Rājagriha 



			
			བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའི་དགེ་འདུན་ཆེན་པོ་དང་ཐབས་གཅིག་ཏུ་བཞུགས་ཏེ།

			changchub sempé gendün chenpo dang tab chik tu shyuk té

			together with a great sangha of monks and a great sangha of Bodhisattvas. 



			
			དེའི་ཚེ་བཅོམ་ལྡན་འདས་ཟབ་མོ་སྣང་བ་ཞེས་བྱ་བ་ཆོས་ཀྱི་རྣམ་གྲངས་ཀྱི་ཏིང་ངེ་འཛིན་ལ་སྙོམས་པར་ཞུགས་སོ། །

			dé tsé chomdendé zabmo nangwa shyejawa chö kyi nam drang kyi ting ngé dzin la nyompar shyuk so

			At that time, the Bhagavan entered the samadhi of enumeration of dharmas called “Profound Light.” 



			
			ཡང་དེའི་ཚེ་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་སེམས་དཔའ་ཆེན་པོ་འཕགས་པ་སྤྱན་རས་གཟིགས་དབང་ཕྱུག་ཤེས་རབ་ཀྱི་ཕ་རོལ་ཏུ་ཕྱིན་པ་ཟབ་མོ་སྤྱོད་པ་ཉིད་ལ་རྣམ་པར་བལྟ་ཞིང་།

			yang déyi tsé changchub sempa sempa chenpo pakpa chenrezik wangchuk sherab kyi parol tu chinpa zabmo chöpa nyi la nampar ta shying

			Also at that time the bodhisattva-mahāsattva Noble Lord Avalokiteshvara too, looking at the practice of profound transcendent prajna, 



			
			ཕུང་པོ་ལྔ་པོ་དེ་དག་ལ་ཡང་རང་བཞིན་གྱིས་སྟོང་པར་རྣམ་པར་བལྟའོ། །

			pungpo ngapo dedak la yang rangshyin gyi tongpar nampar ta o

			saw that the five aggregates are empty of nature. 



			
			དེ་ནས་སངས་རྒྱས་ཀྱི་མཐུས།

			dené sangye kyi tü

			Then through the power of the Buddha, 



			
			ཚེ་དང་ལྡན་པ་ཤཱ་རིའི་བུས་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་སེམས་དཔའ་ཆེན་པོ་འཕགས་པ་སྤྱན་རས་གཟིགས་དབང་ཕྱུག་ལ་འདི་སྐད་ཅེས་སྨྲས་སོ། །

			tsé dang denpa sharibü changchub sempa sempa chenpo pakpa chenrezik wangchuk la diké ché mé so

			Venerable Shariputra said this to the bodhisattva-mahāsattva Noble Lord Avalokiteshvara: 



			
			རིགས་ཀྱི་བུ། རིགས་ཀྱི་བུའམ་རིགས་ཀྱི་བུ་མོ་གང་ལ་ལ་

			rik kyi bu  rik kyi bu’am rik kyi bumo gang la la 

			“Son of Noble Family, how should any son or daughter of Noble Family, 



			
			ཤེས་རབ་ཀྱི་ཕ་རོལ་ཏུ་ཕྱིན་པ་ཟབ་མོ་སྤྱོད་པ་སྤྱད་པར་འདོད་པ་དེས་ཇི་ལྟར་བསླབ་པར་བྱ།

			sherab kyi parol tu chinpa zabmo chöpa chepar döpa dé jitar labpar ja

			who wishes to practice the practice of the profound transcendent prajna, train?” 



			
			དེ་སྐད་ཅེས་སྨྲས་པ་དང༌། བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་སེམས་དཔའ་ཆེན་པོ་འཕགས་པ་སྤྱན་རས་གཟིགས་དབང་ཕྱུག་གིས་ཚེ་དང་ལྡན་པ་ཤཱ་ར་དྭ་ཏིའི་བུ་ལ་འདི་སྐད་ཅེས་སྨྲས་སོ། །

			deké ché mepa dang  changchub sempa sempa chenpo pakpa chen re zik wang chuk gi tsé dang denpa shara datibu la diké ché mé so

			Thus he spoke, and the bodhisattva-mahāsattva Noble Lord Avalokiteshvara spoke these words to the Venerable Son of the Shāradvatis. 



			
			ཤཱ་རིའི་བུ་རིགས་ཀྱི་བུ་འམ་རིགས་ཀྱི་བུ་མོ་གང་ལ་ལ་ཤེས་རབ་ཀྱི་ཕ་རོལ་ཏུ་ཕྱིན་པ་ཟབ་མོ་སྤྱོད་པ་སྤྱད་པར་འདོད་པ་དེས་འདི་ལྟར་རྣམ་པར་བལྟ་བར་བྱ་སྟེ།

			sharibu rik kyi bu am rik kyi bumo gang lala sherab kyi parol tu chinpa zabmo chöpa chepar döpa dé ditar nampar tawar ja té

			“Shariputra, any son or daughter of noble family who wishes to practice the practice of transcendent prajna should fully look like this. 



			
			ཕུང་པོ་ལྔ་པོ་དེ་དག་ཀྱང་རང་བཞིན་གྱིས་སྟོང་པར་ཡང་དག་པར་རྗེས་སུ་བལྟའོ། །

			pungpo ngapo dedak kyang rangshyin gyi tongpar yangdakpar jesu ta o

			The five aggregates should be correctly viewed as empty of nature. 



			
			གཟུགས་སྟོང་པའོ། །སྟོང་པ་ཉིད་གཟུགས་སོ། །

			zuk tongpa o  tongpanyi kyang zuk so

			Form is empty. Emptiness is form. 



			
			གཟུགས་ལས་སྟོང་པ་ཉིད་གཞན་མ་ཡིན།

			zuk lé tongpanyi shyen mayin no

			Emptiness is not other than form; 



			
			སྟོང་པ་ལས་ཀྱང་གཟུགས་གཞན་མ་ཡིན་ནོ། །

			tongpa lé kyang zuk shyen mayin no

			form is also not other than the empty. 



			
			དེ་བཞིན་དུ་ཚོར་བ་དང༌། འདུ་ཤེས་དང༌།

			deshyindu tsorwa dang  dushé dang

			In the same way feeling, conception, 



			
			འདུ་བྱེད་དང༌། རྣམ་པར་ཤེས་པ་རྣམས་སྟོང་པའོ། །

			dujé dang  nampar shepa nam tongpa o

			formations and consciousness are empty. 



			
			ཤཱ་རིའི་བུ་དེ་ལྟ་བས་ན་ཆོས་ཐམས་ཅད་སྟོང་པ་ཉིད་དེ།

			sharibu detawé na chö tamché tongpanyi dé

			Shariputra, therefore all dharmas are emptiness: 



			
			མཚན་ཉིད་མེད་པ། མ་སྐྱེས་པ། མ་འགགས་པ།

			tsennyi mepa  makyepa  magakpa

			no characteristics, unborn, unceasing, 



			
			དྲི་མ་མེད་པ། དྲི་མ་དང་བྲལ་བ་མེད་པ།

			drima mepa  drima dang dralwa mepa

			no stains, no freedom from stains, 



			
			བྲི་བ་མེད་པ། གང་བ་མེད་པའོ། །

			driwa mepa  gangwa mepa o

			no decrease, and no increase.



			
			ཤཱ་རིའི་བུ་དེ་ལྟ་བས་ན་སྟོང་པ་ཉིད་ལ་གཟུགས་མེད།

			sharibu detawé na tongpanyi la zukmé

			Shariputra, therefore in emptiness there is no form, 



			
			ཚོར་བ་མེད། འདུ་ཤེས་མེད། འདུ་བྱེད་རྣམས་མེད། རྣམ་པར་ཤེས་པ་མེད།

			tsorwa mé  dushé mé  dujé nam mé  nampar shepa mé

			no feeling, no conception, no formations, no consciousness; 



			
			མིག་མེད། རྣ་བ་མེད། སྣ་མེད། ལྕེ་མེད། ལུས་མེད། ཡིད་མེད།

			mik mé  nawa mé  na mé  che mé  lü mé  yi mé

			no eye, no ear, no nose, no tongue, no body, no mind; 



			
			གཟུགས་མེད། སྒྲ་མེད། དྲི་མེད། རོ་མེད། རེག་བྱ་མེད། ཆོས་མེད་དོ། །

			zuk mé  dra mé  dri mé  ro mé  rekja mé  chö mé do

			no form, no sound, no smell, no taste, no sensation, no dharmas; 



			
			མིག་གི་ཁམས་མེད་པ་ནས་ཡིད་ཀྱི་ཁམས་མེད།

			mik gi kham mepa né yi kyi kham mé

			from no element of eye to no element of mind 



			
			ཡིད་ཀྱི་རྣམ་པར་ཤེས་པའི་ཁམས་ཀྱི་བར་དུ་ཡང་མེད་དོ། །

			yi kyi nampar shepé kham kyi bardu yang mé do

			and up to no element of mind consciousness. 



			
			མ་རིག་པ་མེད། མ་རིག་པ་ཟད་པ་མེད་པ་ནས་རྒ་ཤི་མེད།

			marikpa mé  marikpa zepa mepa né gashi mé

			There is no ignorance, no exhaustion of ignorance, up to no aging and death 



			
			རྒ་ཤི་ཟད་པའི་བར་དུ་ཡང་མེད་དོ། །

			gashi zepé bardu yang mé do

			and also up to no exhaustion of aging and death. 



			
			དེ་བཞིན་དུ་སྡུག་བསྔལ་བ་དང༌། ཀུན་འབྱུང་བ་དང༌།

			deshin du dukngalwa dang  künjungwa dang

			In the same way, there is no suffering, no origin, 



			
			འགོག་པ་དང༌། ལམ་མེད། ཡེ་ཤེས་མེད། ཐོབ་པ་མེད།

			gokpa dang  lam mé  yeshe mé | tobpa mé

			no cessation and no path; no wisdom, no attainment, 



			
			མ་ཐོབ་པ་ཡང་མེད་དོ། །

			matobpa yang mé do

			and no non-attainment. 



			
			ཤཱ་རིའི་བུ་དེ་ལྟ་བས་ན་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་རྣམས་ཐོབ་པ་མེད་པའི་ཕྱིར།

			sharibu detawé na changchub sempa nam tobpa mepé chir

			“Shariputra, therefore because the bodhisattvas have no attainment, 



			
			ཤེས་རབ་ཀྱི་ཕ་རོལ་ཏུ་ཕྱིན་པ་ལ་བརྟེན་ཅིང་གནས་ཏེ།

			sherab kyi parol tu chinpa la ten ching né té

			they abide in reliance upon transcendent prajna; 



			
			སེམས་ལ་སྒྲིབ་པ་མེད་པས་སྐྲག་པ་མེད་དེ།

			sem la dribpa mepé trakpa mé dé

			as there is no obscuration of mind there is no fear; 



			
			ཕྱིན་ཅི་ལོག་ལས་ཤིན་ཏུ་འདས་ནས་མྱ་ངན་ལས་འདས་པའི་མཐར་ཕྱིན་ཏོ། །

			chin chi lok lé shintu dé né nya ngen lé depé tarchin to

			they completely transcend the mistaken and reach ultimate nirvana. 



			
			དུས་གསུམ་དུ་རྣམ་པར་བཞུགས་པའི་སངས་རྒྱས་ཐམས་ཅད་ཀྱང་ཤེས་རབ་ཀྱི་ཕ་རོལ་ཏུ་ཕྱིན་པ་འདི་ལ་བརྟེན་ནས།

			dü sum du nampar shyukpé sangye tamché kyang sherab kyi parol tu chinpa di la ten né

			All the buddhas dwelling in the three times fully and clearly awaken 



			
			བླ་ན་མེད་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་བྱང་ཆུབ་ཏུ་མངོན་པར་རྫོགས་པར་སངས་རྒྱས་སོ། །

			lana mepa yangdakpar dzokpé changchub tu ngönpar dzokpar sangye so

			to unsurpassed, true, complete enlightenment by relying on this profound transcendent prajna. 



			
			དེ་ལྟ་བས་ན་ཤེས་རབ་ཀྱི་ཕ་རོལ་ཏུ་ཕྱིན་པའི་སྔགས།

			detawé na sherab kyi parol tu chinpé ngak

			“Therefore, the mantra of transcendent prajna, 



			
			རིག་པ་ཆེན་པོའི་སྔགས། བླ་ན་མེད་པའི་སྔགས།

			rigpa chenpö ngak  lana mepé ngak

			the mantra of deep awareness, the unsurpassed mantra, 



			
			མི་མཉམ་པ་དང་མཉམ་པའི་སྔགས། སྡུག་བསྔལ་ཐམས་ཅད་རབ་ཏུ་ཞི་བར་བྱེད་པའི་སྔགས།

			minyampa dang nyampé ngak  dukngal tamché rabtu shyiwar jepé ngak

			the mantra equal to the unequalled, the mantra that completely pacifies all suffering 



			
			མི་བརྫུན་པས་ན་བདེན་པར་ཤེས་པར་བྱ་སྟེ།

			midzünpé na denpar shepar ja té

			should be known as truth, for it is not false. 



			
			ཤེས་རབ་ཀྱི་ཕ་རོལ་ཏུ་ཕྱིན་པའི་སྔགས་སྨྲས་པ།

			sherab kyi parol tu chinpé ngak mepa

			The mantra of transcendent prajna is proclaimed:



			
			ཏདྱཐཱ། ༀ་གཏེ་གཏེ། པཱརཾ་གཏེ། པཱརཾ་སཾགཏེ་བྷོདྷི་སྭཱཧཱ།

			tadyathā oṃ gate gate pāraṃgate pāraṃsaṃgate bodhi svāhā



			
			ཤཱ་རིའི་བུ་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་སེམས་དཔའ་ཆེན་པོས་དེ་ལྟར་ཤེས་རབ་ཀྱི་ཕ་རོལ་ཏུ་ཕྱིན་པ་ཟབ་མོ་ལ་བསླབ་པར་བྱའོ། །

			sharibu changchub sempa sempa chenpö detar sherab kyi parol tu chinpa zabmo la labpar ja o

			“Shariputra, this is how a bodhisattva-mahāsattva should train in profound transcendent prajna.” 



			
			དེ་ནས་བཅོམ་ལྡན་འདས་ཏིང་ངེ་འཛིན་ལས་བཞེངས་ཏེ།

			dené chomdendé ting ngé dzin lé shyeng té

			Then the Bhagavan arose from that samadhi 



			
			བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་སེམས་དཔའ་ཆེན་པོ་འཕགས་པ་སྤྱན་རས་གཟིགས་དབང་ཕྱུག་ལ་ལེགས་སོ་ཞེས་བྱ་བ་བྱིན་ཏེ།

			changchub sempa sempa chenpo pakpa chenrezik wangchuk la lek so shyejawa jin té

			and spoke to the bodhisattva-mahāsattva Noble Lord Avalokiteshvara. 



			
			ལེགས་སོ་ལེགས་སོ། །རིགས་ཀྱི་བུ་དེ་དེ་བཞིན་ནོ། །དེ་དེ་བཞིན་ཏེ།

			lek so lek so  rik kyi bu de de shyin no  de de shyin té

			“Excellent,” he said. “Excellent, excellent, Son of Noble Family. It is so. It is just so. 



			
			ཇི་ལྟར་ཁྱོད་ཀྱིས་བསྟན་པ་བཞིན་དུ་ཤེས་རབ་ཀྱི་ཕ་རོལ་ཏུ་ཕྱིན་པ་ཟབ་མོ་ལ་སྤྱད་པར་བྱ་སྟེ།

			jitar khyö kyi tenpa shyindu sherab kyi parol tu chinpa zabmo la chepar ja té

			Profound transcendent prajna should be practiced just as you have taught, 



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་རྣམས་ཀྱང་རྗེས་སུ་ཡི་རང་ངོ་། །

			deshyin shekpa nam kyang jesu yi rang ngo

			and all the tathāgatas will rejoice.” 



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་དེ་སྐད་ཅེས་བཀའ་སྩལ་ནས།

			chomdendé kyi deké ché katsal né

			After the Bhagavan spoke these words,



			
			ཚེ་དང་ལྡན་པ་ཤྭ་ར་དྭ་ཏིའི་བུ་དང༌།

			tsé dang denpa sharadati bu dang

			the venerable Son of the Shāradvatis, 



			
			བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་སེམས་དཔའ་ཆེན་པོ་འཕགས་པ་སྤྱན་རས་གཟིགས་དབང་ཕྱུག་དང༌།

			changchub sempa sempa chenpo pakpa chenrezik wangchuk dang

			the bodhisattva-mahāsattva Noble Lord Avalokiteshvara, 



			
			ཐམས་ཅད་དང་ལྡན་པའི་འཁོར་དེ་དག་དང༌། ལྷ་དང༌། མི་དང༌།

			tamché dang denpé khor dedak dang  lha dang  mi dang

			all those in the gathering, and the world with its gods, humans, 



			
			ལྷ་མ་ཡིན་དང༌། དྲི་ཟར་བཅས་པའི་འཇིག་རྟེན་ཡི་རངས་ཏེ།

			lha mayin dang  drizar chepé jikten yi rang té

			demigods and gandharvas rejoiced 



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་གསུངས་པ་ལ་མངོན་པར་བསྟོད་དོ། །

			chom den dé kyi sungpa la ngönpar tö do

			and greatly praised the words of the Bhagavan.



			
			༈ ཏདྱཐཱ། ༀ་གཏེ་གཏེ། པཱརཾ་གཏེ། པཱརཾ་སཾགཏེ་བྷོདྷི་སྭཱཧཱ།

			tadyathā oṃ gate gate pāraṃgate pāraṃsaṃgate bodhi svāhā



			
			༈ ན་མོ་བླ་མ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			namo, lama la chaktsal lo

			Namo! Homage to the Guru!



			
			སངས་རྒྱས་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			sangye la chaktsal lo

			Homage to the Buddha!



			
			ཆོས་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			chö la chaktsal lo

			Homage to the Dharma!



			
			དགེ་འདུན་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			gendün la chaktsal lo

			Homage to the Saṅgha!



			
			ཡུམ་ཆེན་མོ་ཤེས་རབ་ཀྱི་ཕ་རོལ་ཏུ་ཕྱིན་པ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			yum chenmo sherab kyi parol tu chinpa la chaktsal lo

			Homage to the Great Mother, Prajñāpāramitā!



			
			བདག་གི་བདེན་པའི་ཚིག་རྣམས་འགྲུབ་པར་གྱུར་ཅིག །

			dak gi den pay tsik nam drubpar gyur chik

			May these true words of ours come true!



			
			ཇི་ལྟར་སྔོན་ལྷའི་དབང་པོ་བརྒྱ་བྱིན་གྱིས་ཡུམ་ཆེན་མོ་ཤེས་རབ་ཀྱི་ཕ་རོལ་ཏུ་ཕྱིན་པའི་དོན་ཟབ་མོ་ཡིད་ལ་བསམ་ཞིང་

			jitar ngön lhé wangpo gyajin gyi yum chenmo sherab kyi parol tu chinpé dön zabmo yi la sam shying 

			Just as, long ago, the king of the gods Indra, by the power and strength of contemplating the profound meaning 



			
			ཚིག་ཁ་ཏོན་དུ་བྱས་པའི་མཐུ་དང་ནུས་པ་ལ་བརྟེན་ནས། །

			tsik khatön du jepé tu dang nüpa la ten né

			of transcendent prajna, the Great Mother, and reciting its words,



			
			བདུད་སྡིག་ཅན་ལ་སོགས་པ་ཕྱིར་བཟློག་པ་དེ་བཞིན་དུ་བདག་གིས་ཀྱང་

			dü dikchen lasokpa chir dokpa deshyindu dak gi kyang 

			was able to avert the evil maras, so in the very same way, 



			
			ཡུམ་ཆེན་མོ་ཤེས་རབ་ཀྱི་ཕ་རོལ་ཏུ་ཕྱིན་པའི་དོན་ཟབ་མོ་ཡིད་ལ་བསམ་ཞིང་

			yum chenmo sherab kyi parol tu chinpé dön zabmo yi la sam shying 

			may we too, through the power and strength of contemplating the profound meaning 



			
			ཚིག་ཁ་ཏོན་དུ་བྱས་པའི་མཐུ་དང་ནུས་པ་ལ་བརྟེན་ནས། །

			tsik khatön du jepé tu dang nüpa la ten né

			of transcendent prajna, the Great Mother, and reciting its words,



			
			བདག་འཁོར་དང་བཅས་པའི་དམ་པ་ཆོས་སྒྲུབ་པའི་སྤང་བྱ་མི་མཐུན་པའི་ཕྱོགས་ཐམས་ཅད་ཕྱིར་བཟློག་པར་གྱུར་ཅིག །

			dak khor dang chepé dampa chö drubpé pangja mitünpé chok tamché chir dokpar gyur chik

			avert all the negative influences which prevent us and those around us from accomplishing the true dharma!



			
			མེད་པར་གྱུར་ཅིག །

			mepar gyur chik

			May they be annihilated!



			
			ཞི་བར་གྱུར་ཅིག །

			shyiwar gyur chik

			May they be rendered harmless!



			
			རབ་ཏུ་ཞི་བར་གྱུར་ཅིག །

			rabtu shyiwar gyur chik

			May they be completely pacified!


Repeat three times.



			
			༈ གང་གིས་རྟེན་ཅིང་འབྲེལ་བར་འབྱུང་། །

			gang gi ten ching drelwar jung

			Everything that arises interdependently



			
			འགག་པ་མེད་པ་སྐྱེ་མེད་པ། །

			gakpa mepa kyé mepa

			Is unceasing and unborn,



			
			ཆད་པ་མེད་པ་རྟག་མེད་པ། །

			chepa mepa tak mepa

			Neither non-existent nor everlasting,



			
			འོང་བ་མེད་པ་འགྲོ་མེད་པ། །

			ongwa mepa dro mepa

			Neither coming nor going,



			
			ཐ་དད་དོན་མིན་དོན་གཅིག་མིན། །

			tadé dön min dön chik min

			Neither multiple nor single.



			
			སྤྲོས་པ་ཉེར་ཞི་ཞི་སྟོན་པ། །

			tröpa nyershyi shyi tönpa

			To this teaching that pacifies all concepts and duality,



			
			རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་སྨྲ་རྣམས་ཀྱི། །

			dzokpé sangye ma nam kyi

			The most sacred speech of the fully enlightened Buddha,



			
			དམ་པ་དེ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			dampa dé la chaktsal lo

			We pay homage!



			
			 བགེགས་རིགས་སྟོང་ཕྲག་བརྒྱད་ཅུ་ཞི་བ་དང༌། །

			gek rik tong trak gye chu shi wa dang 

			May the eighty-four thousand types of obstructors be pacified,



			
			མི་མཐུན་གནོད་པའི་རྐྱེན་དང་བྲལ་བ་དང༌། །

			mi tün nö pay kyen dang dral wa dang 

			May we be free of adverse, harmful conditions,



			
			མཐུན་པར་གྱུར་ཅིང་ཕུན་སུམ་ཚོགས་པ་ཡི། །

			tün par gyur ching pün sum tsok pa yi 

			And may we be harmonious. By the excellence



			
			བཀྲ་ཤིས་དེས་ཀྱང་དེང་འདིར་བདེ་ལེགས་ཤོག །  

			tra shi de kyang deng dir de lek shok 

			Of this auspiciousness, may it be auspicious here and now. 



			
		


		
			[image: ]

			Day Two

		


		
			བཟང་སྤྱོད་སྨོན་ལམ།

			The Noble Aspiration for Excellent Conduct 


			
			༄༅། །འཕགས་པ་འཇམ་དཔལ་གཞོན་ནུར་གྱུར་པ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			jam pal shön nur gyur pa la chak tsal lo

			I prostrate to the noble youthful Manjushri



			
			ཇི་སྙེད་སུ་དག་ཕྱོགས་བཅུའི་འཇིག་རྟེན་ན། །

			ji nye su dak chok chuy jik ten na

			I prostrate to all lions among humans,



			
			དུས་གསུམ་གཤེགས་པ་མི་ཡི་སེང་གེ་ཀུན། །

			dü sum shek pa mi yi seng ge kün

			As many as appear, excepting none,



			
			བདག་གིས་མ་ལུས་དེ་དག་ཐམས་ཅད་ལ། །

			dak gi ma lü de dak tam che la

			In the three times in worlds of ten directions



			
			ལུས་དང་ངག་ཡིད་དང་བས་ཕྱག་བགྱིའོ། །

			lü dang ngak yi dang way chak gyi o

			Sincerely with my body, speech, and mind.



			
			བཟང་པོ་སྤྱོད་པའི་སྨོན་ལམ་སྟོབས་དག་གིས། །

			sang po chö pay mön lam top dak gi

			With the power of this prayer for excellent conduct, 



			
			རྒྱལ་བ་ཐམས་ཅད་ཡིད་ཀྱིས་མངོན་སུམ་དུ། །

			gyal wa tam che yi kyi ngön sum du

			I fully prostrate to all victors with



			
			ཞིང་གི་རྡུལ་སྙེད་ལུས་རབ་བཏུད་པ་ཡིས། །

			shing gi dül nye lü rap tü pa yi

			As many bodies as atoms in all realms



			
			རྒྱལ་བ་ཀུན་ལ་རབ་ཏུ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			gyal wa kün la rap tu chak tsal lo

			With all the victors right before my mind.



			
			རྡུལ་གཅིག་སྟེང་ན་རྡུལ་སྙེད་སངས་རྒྱས་རྣམས། །

			dül chik teng na dül nye sang gye nam

			Upon one atom, numerous as atoms



			
			སངས་རྒྱས་སྲས་ཀྱི་དབུས་ན་བཞུགས་པ་དག །

			sang gye se kyi ü na shuk pa dak

			Are buddhas in the midst of bodhisattvas.



			
			དེ་ལྟར་ཆོས་ཀྱི་དབྱིངས་རྣམས་མ་ལུས་པར། །

			de tar chö kyi ying nam ma lü par

			I thus imagine that victorious ones



			
			ཐམས་ཅད་རྒྱལ་བ་དག་གིས་གང་བར་མོས། །

			tam che gyal wa dak gi gang war mö

			Completely fill the entire dharma expanse.



			
			དེ་དག་བསྔགས་པ་མི་ཟད་རྒྱ་མཚོ་རྣམས། །

			de dak ngak pa mi se gya tso nam

			With sounds from oceans of melodious traits



			
			དབྱངས་ཀྱི་ཡན་ལག་རྒྱ་མཚོའི་སྒྲ་ཀུན་གྱིས། །

			yang kyi yen lak gya tsoy dra kün gyi

			I extol the qualities of all the victors,



			
			རྒྱལ་བ་ཀུན་གྱི་ཡོན་ཏན་རབ་བརྗོད་ཅིང༌། །

			gyal wa kün gyi yön ten rap chö ching

			Whose oceans of praiseworthiness will never



			
			བདེ་བར་གཤེགས་པ་ཐམས་ཅད་བདག་གིས་བསྟོད། །

			de war shek pa tam che dak gi tö

			Run dry, and praise all of the sugatas.



			
			མེ་ཏོག་དམ་པ་ཕྲེང་བ་དམ་པ་དང༌། །

			me tok dam pa treng wa dam pa dang

			I make an offering to these victors of



			
			སིལ་སྙན་རྣམས་དང་བྱུག་པ་གདུགས་མཆོག་དང༌། །

			sil nyen nam dang juk pa duk chok dang

			The best of flowers and the finest garlands,



			
			མར་མེ་མཆོག་དང་བདུག་སྤོས་དམ་པ་ཡིས། །

			mar me chok dang duk pö dam pa yi

			Cymbals and ointments, the best parasols,



			
			རྒྱལ་བ་དེ་དག་ལ་ནི་མཆོད་པར་བགྱི། །

			gyal wa de dak la ni chö par gyi

			The best of lamps, and incense the most fine.



			
			ན་བཟའ་དམ་པ་རྣམས་དང་དྲི་མཆོག་དང༌། །

			na sa dam pa nam dang dri chok dang

			I make an offering to these victors of



			
			ཕྱེ་མའི་ཕུར་མ་རི་རབ་མཉམ་པ་དང༌། །

			che may pur ma ri rap nyam pa dang

			The finest robes, the finest fragrances,



			
			བཀོད་པ་ཁྱད་པར་འཕགས་པའི་མཆོག་ཀུན་གྱིས། །

			kö pa khye par pak pay chok kün gyi

			And powders in heaps equal to Mount Meru,



			
			རྒྱལ་བ་དེ་དག་ལ་ཡང་མཆོད་པར་བགྱི། །

			gyal wa de dak la yang chö par gyi

			Arranged in the most sublime of displays.



			
			མཆོད་པ་གང་རྣམས་བླ་མེད་རྒྱ་ཆེ་བ། །

			chö pa gang nam la me gya che wa

			I also imagine offering to all victors



			
			དེ་དག་རྒྱལ་བ་ཐམས་ཅད་ལ་ཡང་མོས། །

			de dak gyal wa tam che la yang mö

			That which is vast and unsurpassable.



			
			བཟང་པོ་སྤྱོད་ལ་དད་པའི་སྟོབས་དག་གིས། །

			sang po chö la de pay top dak gi

			I offer and bow to the victors with



			
			རྒྱལ་བ་ཀུན་ལ་ཕྱག་འཚལ་མཆོད་པར་བགྱི། །

			gyal wa kün la chak tsal chö par gyi

			The power of faith in excellent conduct.



			
			འདོད་ཆགས་ཞེ་སྡང་གཏི་མུག་དབང་གིས་ནི། །

			dö chak she dang ti muk wang gi ni

			Under the influence of desire, hatred,



			
			ལུས་དང་ངག་དང་དེ་བཞིན་ཡིད་ཀྱིས་ཀྱང༌། །

			lü dang ngak dang de shin yi kyi kyang

			And ignorance, I have committed wrongs



			
			སྡིག་པ་བདག་གིས་བགྱིས་པ་ཅི་མཆིས་པ། །

			dik pa dak gi gyi pa chi chi pa

			Using my body, speech, and also mind — 



			
			དེ་དག་ཐམས་ཅད་བདག་གིས་སོ་སོར་བཤགས། །

			de dak tam che dak gi so sor shak

			I confess each and every one of them.



			
			ཕྱོགས་བཅུའི་རྒྱལ་བ་ཀུན་དང་སངས་རྒྱས་སྲས། །

			chok chuy gyal wa kün dang sang gye se

			And I rejoice in all that is the merit



			
			རང་རྒྱལ་རྣམས་དང་སློབ་དང་མི་སློབ་དང༌། །

			rang gyal nam dang lop dang mi lop dang

			Of all the victors and the buddhas’ children,



			
			འགྲོ་བ་ཀུན་གྱི་བསོད་ནམས་གང་ལ་ཡང༌། །

			dro wa kün gyi sö nam gang la yang

			Pratyekabuddhas, learners, and nonlearners,



			
			དེ་དག་ཀུན་གྱི་རྗེས་སུ་བདག་ཡི་རང༌། །

			de dak kün gyi je su dak yi rang

			Of all the wanderers of the ten directions.



			
			གང་རྣམས་ཕྱོགས་བཅུའི་འཇིག་རྟེན་སྒྲོན་མ་དག །

			gang nam chok chuy jik ten drön ma dak

			I request all those guardians who have 



			
			བྱང་ཆུབ་རིམ་པར་སངས་རྒྱས་མ་ཆགས་བརྙེས། །

			jang chup rim par sang gye ma chak nye

			Wakened to buddhahood and found detachment — 



			
			མགོན་པོ་དེ་དག་བདག་གིས་ཐམས་ཅད་ལ། །

			gön pa de dak dak gi tam che la

			The lamps of the worlds of the ten directions — 



			
			འཁོར་ལོ་བླ་ན་མེད་པར་བསྐོར་བར་བསྐུལ། །

			khor lo la na me par kor war kül

			To turn the Wheel that cannot be surpassed.



			
			མྱ་ངན་འདའ་སྟོན་གང་བཞེད་དེ་དག་ལ། །

			nya ngen da tön gang she de dak la

			With my palms joined, I supplicate all those



			
			འགྲོ་བ་ཀུན་ལ་ཕན་ཞིང་བདེ་བའི་ཕྱིར། །

			dro wa kün la pen shing de way chir

			Who wish to demonstrate nirvana to stay



			
			བསྐལ་པ་ཞིང་གི་རྡུལ་སྙེད་བཞུགས་པར་ཡང༌། །

			kal pa shing gi dül nye shuk par yang

			As many aeons as atoms in the realms



			
			བདག་གིས་ཐལ་མོ་རབ་སྦྱར་གསོལ་བར་བགྱི། །

			dak gi tal mo rap jar söl war gyi

			To aid and bring well-being to all wanderers.



			
			ཕྱག་འཚལ་བ་དང་མཆོད་ཅིང་བཤགས་པ་དང༌། །

			chak tsal wa dang chö ching shak pa dang

			I dedicate to enlightenment whatever



			
			རྗེས་སུ་ཡི་རང་བསྐུལ་ཞིང་གསོལ་བ་ཡི། །

			je su yi rang kül shing söl wa yi

			Slight merit I have gathered from prostrating,



			
			དགེ་བ་ཅུང་ཟད་བདག་གིས་ཅི་བསགས་པ། །

			ge wa chung se dak gi chi sak pa

			And offering, confessing, and rejoicing,



			
			ཐམས་ཅད་བདག་གིས་བྱང་ཆུབ་ཕྱིར་བསྔོའོ། །

			tam che dak gi jang chup chir ngo o

			Requesting, and from making supplications.



			
			འདས་པའི་སངས་རྒྱས་རྣམས་དང་ཕྱོགས་བཅུ་ཡི། །

			day pay sang gye nam dang chok chu yi

			I offer to the buddhas of the past



			
			འཇིག་རྟེན་དག་ན་གང་བཞུགས་མཆོད་པར་གྱུར། །

			jik ten dak na gang shuk chö par gyur

			And those who dwell in worlds in ten directions.



			
			གང་ཡང་མ་བྱོན་དེ་དག་རབ་མྱུར་བར། །

			gang yang ma jön de dak rap nyur war

			May those yet to appear fulfill their wishes



			
			བསམ་རྫོགས་བྱང་ཆུབ་རིམ་པར་སངས་རྒྱས་སྤྱོན། །

			sam dzok jang chup rim par sang gye jön

			And swiftly awaken to enlightenment.



			
			ཕྱོགས་བཅུ་ག་ལའི་ཞིང་རྣམས་ཇི་སྙེད་པ། །

			chok chu ga lay shing nam ji nye pa

			May every world in any of the ten



			
			དེ་དག་རྒྱ་ཆེར་ཡོངས་སུ་དག་པར་གྱུར། །

			de dak gya cher yong su dak par gyur

			Directions become vast, completely pure,



			
			བྱང་ཆུབ་ཤིང་དབང་དྲུང་གཤེགས་རྒྱལ་བ་དང༌། །

			jang chup shing wang drung shek gyal wa dang

			And filled with bodhisattvas and with victors



			
			སངས་རྒྱས་སྲས་ཀྱིས་རབ་ཏུ་གང་བར་ཤོག །

			sang gye se kyi rap tu gang war shok

			Who’ve gone beneath the lordly Bodhi Tree.



			
			ཕྱོགས་བཅུའི་སེམས་ཅན་གང་རྣམས་ཇི་སྙེད་པ། །

			chok chuy sem chen gang nam ji nye pa

			May all the beings there are in ten directions



			
			དེ་དག་རྟག་ཏུ་ནད་མེད་བདེ་བར་གྱུར། །

			de dak tak tu ne me de war gyur

			Be free of illness and be happy always.



			
			འགྲོ་བ་ཀུན་གྱི་ཆོས་ཀྱི་དོན་རྣམས་ནི། །

			dro wa kün gyi chö kyi dön nam ni

			May all the aims in Dharma of all beings



			
			མཐུན་པར་གྱུར་ཅིང་རེ་བའང་འགྲུབ་པར་ཤོག །

			tün par gyur ching re wa’ang drup par shok

			Be in harmony; may their hopes be fulfilled.



			
			བྱང་ཆུབ་སྤྱོད་པ་དག་ནི་བདག་སྤྱོད་ཅིང༌། །

			jang chup chö pa dak ni dak chö ching

			May I perform the conduct of awakening



			
			འགྲོ་བ་ཀུན་ཏུ་སྐྱེ་བ་དྲན་པར་གྱུར། །

			dro wa kün tu kye wa dren par gyur

			And in all realms remember my past lives.



			
			ཚེ་རབས་ཀུན་ཏུ་འཆི་འཕོ་སྐྱེ་བ་ན། །

			tse rap kün tu chi po kye wa na

			Upon my death and rebirth in all lives, 



			
			རྟག་ཏུ་བདག་ནི་རབ་ཏུ་འབྱུང་བར་ཤོག །

			tak tu dak ni rap tu jung war shok

			May I go forth from home to homelessness.



			
			རྒྱལ་བ་ཀུན་གྱི་རྗེས་སུ་སློབ་གྱུར་ཏེ། །

			gyal wa kün gyi je su lop gyur te

			Following all the victors, may I train



			
			བཟང་པོ་སྤྱོད་པ་ཡོངས་སུ་རྫོགས་བྱེད་ཅིང༌། །

			sang po chö pa yong su dzok che ching

			And bring excellent conduct to perfection.



			
			ཚུལ་ཁྲིམས་སྤྱོད་པ་དྲི་མེད་ཡོངས་དག་པ། །

			tsul trim chö pa dri me yong dak pa

			May I act with pure, stainless discipline



			
			རྟག་ཏུ་མ་ཉམས་སྐྱོན་མེད་སྤྱོད་པར་ཤོག །

			tak tu ma nyam kyön me chö par shok

			That never lapses and is free of faults.



			
			ལྷ་ཡི་སྐད་དང་ཀླུ་དང་གནོད་སྦྱིན་སྐད། །

			lha yi ke dang lu dang nö jin ke

			May I teach Dharma in every single language — 



			
			གྲུལ་བུམ་དག་དང་མི་ཡི་སྐད་རྣམས་དང༌། །

			drul bum dak dang mi yi ke nam dang

			The language of the gods, the tongue of nagas,



			
			འགྲོ་བ་ཀུན་གྱི་སྒྲ་སྐད་ཇི་ཙམ་པར། །

			dro wa kün gyi dra ke ji tsam par

			The tongues of yakshas, kumbandhas, and humans, 



			
			ཐམས་ཅད་སྐད་དུ་བདག་གིས་ཆོས་བསྟན་ཏོ། །

			tam che ke du dak gi chö ten to

			And all the languages that beings speak.



			
			དེས་ཤིང་ཕ་རོལ་ཕྱིན་ལ་རབ་བརྩོན་ཏེ། །

			de shing pa rol chin la rap tsön te

			May I be gentle, strive in paramitas,



			
			བྱང་ཆུབ་སེམས་ནི་ནམ་ཡང་བརྗེད་མ་གྱུར། །

			jang chup sem ni nam yang je ma gyur

			And may I never forget bodhichitta.



			
			སྡིག་པ་གང་རྣམས་སྒྲིབ་པར་གྱུར་པ་དག །

			dik pa gang nam drip par gyur pa dak

			May I completely purify all wrongs



			
			དེ་དག་མ་ལུས་ཡོངས་སུ་བྱང་བར་ཤོག །

			de dak ma lü yong su jang war shok

			Without exception that are obscurations.



			
			ལས་དང་ཉོན་མོངས་བདུད་ཀྱི་ལས་རྣམས་ལས། །

			le dang nyön mong dü kyi le nam le

			Free from afflictions, karma, and the works



			
			གྲོལ་ཞིང་འཇིག་རྟེན་འགྲོ་བ་རྣམས་སུ་ཡང༌། །

			drol shing jik ten dro wa nam su yang

			Of maras, may I act in every realm,



			
			ཇི་ལྟར་པདྨོ་ཆུས་མི་ཆགས་པ་བཞིན། །

			ji tar pe mo chü mi chak pa shin

			Like a lotus to which water does not cling,



			
			ཉི་ཟླ་ནམ་མཁར་ཐོགས་པ་མེད་ལྟར་སྤྱད། །

			nyi da nam kyar tok pa me tar che

			Unhindered like the sun and moon in space.



			
			ཞིང་གི་ཁྱོན་དང་ཕྱོགས་རྣམས་ཇི་ཙམ་པར། །

			shing gi khyön dang chok nam ji tsam par

			I’ll act to fully quell the suffering



			
			ངན་སོང་སྡུག་བསྔལ་རབ་ཏུ་ཞི་བར་བྱེད། །

			ngen song duk ngel rap tu shi war che

			Of lower realms and bring all beings to joy.



			
			བདེ་བ་དག་ལ་འགྲོ་བ་ཀུན་འགོད་ཅིང༌། །

			de wa dak la dro wa kün gö ching

			I’ll act to benefit all beings throughout



			
			འགྲོ་བ་ཐམས་ཅད་ལ་ནི་ཕན་པར་སྤྱད། །

			dro wa tam che la ni pen par che

			The reaches of the realms and the directions.



			
			བྱང་ཆུབ་སྤྱོད་པ་ཡོངས་སུ་རྫོགས་བྱེད་ཅིང༌། །

			jang chup chö pa yong su dzok che ching

			I’ll work in harmony with beings’ conduct



			
			སེམས་ཅན་དག་གི་སྤྱོད་དང་མཐུན་པར་འཇུག །

			sem chen dak gi chö dang tün par juk

			And bring enlightened conduct to perfection.



			
			བཟང་པོ་སྤྱོད་པ་དག་ནི་རབ་སྟོན་ཅིང༌། །

			sang po chö pa dak ni rap tön ching

			I’ll teach the Dharma of this excellent conduct



			
			མ་འོངས་བསྐལ་པ་ཀུན་ཏུ་སྤྱོད་པར་གྱུར། །

			ma ong kal pa kün tu chö par gyur

			And act in all the aeons of the future.



			
			བདག་གི་སྤྱོད་དང་མཚུངས་པ་གང་སྤྱོད་པ། །

			dak gi chö dang tsung pa gang chö pa

			Always may I associate with those 



			
			དེ་དག་དང་ནི་རྟག་ཏུ་འགྲོགས་པར་ཤོག །

			de dak dang ni tak tu drok par shok

			Who act in harmony with my own conduct.



			
			ལུས་དང་ངག་རྣམས་དང་ནི་སེམས་ཀྱིས་ཀྱང༌། །

			lü dang ngak nam dang ni sem kyi kyang

			In body, speech, and mind may we behave



			
			སྤྱོད་པ་དག་དང་སྨོན་ལམ་གཅིག་ཏུ་སྤྱད། །

			chö pa dak dang mön lam chik tu che

			As one in conduct and in aspirations.



			
			བདག་ལ་ཕན་པར་འདོད་པའི་གྲོགས་པོ་དག །

			dak la pen par dö pay drok po dak

			And may I always meet those spiritual friends



			
			བཟང་པོ་སྤྱོད་པ་རབ་ཏུ་སྟོན་པ་རྣམས། །

			sang po chö pa rap tu tön pa nam

			Who have the wish to bring me benefit



			
			དེ་དག་དང་ཡང་རྟག་ཏུ་འཕྲད་པར་ཤོག །

			de dak dang yang tak tu tre par shok

			By teaching conduct that is excellent. 



			
			དེ་དག་བདག་གིས་ནམ་ཡང་ཡིད་མི་དབྱུང༌། །

			de dak dak gi nam yang yi mi yung

			I’ll never do anything to disappoint.



			
			སངས་རྒྱས་སྲས་ཀྱིས་བསྐོར་བའི་མགོན་པོ་རྣམས། །

			sang gye se kyi kor way gön po nam

			I’ll always look directly at the victors,



			
			མངོན་སུམ་རྟག་ཏུ་བདག་གིས་རྒྱལ་བ་ལྟ། །

			ngön sum tak tu dak gi gyal wa ta

			Protectors in the midst of bodhisattvas,



			
			མ་འོངས་བསྐལ་པ་ཀུན་ཏུ་མི་སྐྱོ་བར། །

			ma ong kal pa kün tu mi kyo war

			And I will make vast offerings to them



			
			དེ་དག་ལ་ཡང་མཆོད་པ་རྒྱ་ཆེར་བགྱི། །

			de dak la yang chö pa gya cher gyi

			In every future aeon, never discouraged.



			
			རྒྱལ་བ་རྣམས་ཀྱི་དམ་པའི་ཆོས་འཛིན་ཅིང༌། །

			gyal wa nam kyi dam pay chö dzin ching

			I shall retain the Dharma of the victors,



			
			བྱང་ཆུབ་སྤྱོད་པ་ཀུན་ཏུ་སྣང་བར་བྱེད། །

			jang chup chö pa kün tu nang war che

			Illumine everywhere awakened conduct,



			
			བཟང་པོ་སྤྱོད་པ་རྣམ་པར་སྦྱངས་པ་ཡང༌། །

			sang po chö pa nam par jang pa yang

			And purify excellent conduct, too.



			
			མ་འོངས་བསྐལ་པ་ཀུན་ཏུ་སྤྱད་པར་བགྱི། །

			ma ong kal pa kün tu che par gyi

			I shall act thus in every future aeon.



			
			སྲིད་པ་ཐམས་ཅད་དུ་ཡང་འཁོར་བ་ན། །

			si pa tam che du yang khor wa na

			Cycling through all existences, may I



			
			བསོད་ནམས་ཡེ་ཤེས་དག་ནི་མི་ཟད་རྙེད། །

			sö nam ye she dak ni mi se nye

			Gain merit and wisdom inexhaustible



			
			ཐབས་དང་ཤེས་རབ་ཏིང་འཛིན་རྣམ་ཐར་དང༌། །

			tap dang she rap ting dzin nam tar dang

			And be a bottomless store of all means, prajñā,



			
			ཡོན་ཏན་ཀུན་གྱི་མི་ཟད་མཛོད་དུ་གྱུར། །

			yön ten kün gyi mi se dzö du gyur

			Samadhi, emancipations, and good traits.



			
			རྡུལ་གཅིག་སྟེང་ན་རྡུལ་སྙེད་ཞིང་རྣམས་ཏེ། །

			dül chik teng na dül nye shing nam te

			Upon one atom are as many realms



			
			ཞིང་དེར་བསམ་གྱིས་མི་ཁྱབ་སངས་རྒྱས་རྣམས། །

			shing der sam gyi mi khyap sang gye nam

			As atoms, and within those realms are buddhas



			
			སངས་རྒྱས་སྲས་ཀྱི་དབུས་ན་བཞུགས་པ་ལ།

			sang gye se kyi ü na shuk pa la

			Beyond all measure amid bodhisattvas. 



			
			བྱང་ཆུབ་སྤྱད་པ་སྤྱོད་ཅིང་བལྟ་བར་བགྱི། །

			jang chup che pa chö ching ta war gyi

			Beholding them, I’ll act for awakening.



			
			དེ་ལྟར་མ་ལུས་ཐམས་ཅད་ཕྱོགས་སུ་ཡང༌། །

			de tar ma lü tam che chok su yang

			Just so, in all directions, none excepted,



			
			སྐྲ་ཙམ་ཁྱོན་ལ་དུས་གསུམ་ཚད་སྙེད་ཀྱི། །

			tra tsam khyön la dü sum tse nye kyi

			On a hair tip are oceans of the realms



			
			སངས་རྒྱས་རྒྱ་མཚོ་ཞིང་རྣམས་རྒྱ་མཚོ་དང༌། །

			sang gye gya tso shing nam gya tso dang

			Of oceans of the buddhas of three times — 



			
			བསྐལ་པ་རྒྱ་མཚོར་སྤྱོད་ཅིང་རབ་ཏུ་འཇུག །

			kal pa gya tsor chö ching rap tu juk

			I’ll enter these and act for oceans of aeons.



			
			གསུང་གཅིག་ཡན་ལག་རྒྱ་མཚོའི་སྒྲ་སྐད་ཀྱིས། །

			sung chik yen lak gya tsoy dra ke kyi

			I’ll always enter in the buddhas’ speech,



			
			རྒྱལ་བ་ཀུན་དབྱངས་ཡན་ལག་རྣམ་དག་པ། །

			gyal wa kün yang yen lak nam dak pa

			Of which one tone has oceans of great traits,



			
			འགྲོ་བ་ཀུན་གྱི་བསམ་པ་ཇི་བཞིན་དབྱངས། །

			dro wa kün gyi sam pa ji shin yang

			The pure melodic tones of all the buddhas



			
			སངས་རྒྱས་གསུང་ལ་རྟག་ཏུ་འཇུག་པར་བགྱི། །

			sang gye sung la tak tu juk par gyi

			That are just as all beings are inclined. 



			
			དུས་གསུམ་གཤེགས་པའི་རྒྱལ་བ་ཐམས་ཅད་དག །

			du sum shek pay gyal wa tam che dak

			I enter also through the strength of mind



			
			འཁོར་ལོའི་ཚུལ་རྣམས་རབ་ཏུ་བསྐོར་བ་ཡིས། །

			khor loy tsul nam rap tu kor wa yi

			Those inexhaustible tones of the speech



			
			དེ་དག་གི་ཡང་གསུང་དབྱངས་མི་ཟད་ལ། །

			de dak gi yang sung yang mi se la

			Of all victorious ones who will appear



			
			བློ་ཡི་སྟོབས་ཀྱིས་བདག་ཀྱང་རབ་ཏུ་འཇུག །

			lo yi top kyi dak kyang rap tu juk

			In the three times and turn the Wheel of Dharma.



			
			མ་འོངས་བསྐལ་པ་ཐམས་ཅད་འཇུག་པར་ཡང༌། །

			ma ong kal pa tam che juk par yang

			Through just one single instant I will enter



			
			སྐད་ཅིག་གཅིག་གིས་བདག་ཀྱང་འཇུག་པར་བགྱི། །

			ke chik chik gi dak kyang juk par gyi

			All of the aeons that are yet to come.



			
			གང་ཡང་བསྐལ་པ་དུས་གསུམ་ཚད་དེ་དག །

			gang yang kal pa dü sum tse de dak

			I’ll enter and act in all aeons of



			
			སྐད་ཅིག་ཆ་ཤས་ཀྱིས་ནི་ཞུགས་པར་སྤྱད། །

			ke chik cha she kyi ni shuk par che

			The three times in a fraction of a second.



			
			དུས་གསུམ་གཤེགས་པ་མི་ཡི་སེང་གེ་གང༌། །

			dü sum shek pa mi yi seng ge gang

			And in a single instant I shall view



			
			དེ་དག་སྐད་ཅིག་གཅིག་ལ་བདག་གིས་བལྟ། །

			de dak ke chik chik la dak gi ta

			The lions among humans of three times.



			
			རྟག་ཏུ་དེ་དག་གི་ནི་སྤྱོད་ཡུལ་ལ། །

			tak tu de dak gi ni chö yül la

			I’ll always enter their sphere through the power



			
			སྒྱུ་མར་གྱུར་པའི་རྣམ་ཐར་སྟོབས་ཀྱིས་འཇུག །

			gyu mar gyur pay nam tar top kyi juk

			Of the emancipation of illusions.



			
			གང་ཡང་དུས་གསུམ་དག་གི་ཞིང་བཀོད་པ། །

			gang yang dü sum dak gi shing kö pa

			Upon a single atom I’ll produce



			
			དེ་དག་རྡུལ་གཅིག་སྟེང་དུ་མངོན་པར་བསྒྲུབ། །

			de dak dü chik teng du ngön par drup

			The arrays of all the realms of the three times.



			
			དེ་ལྟར་མ་ལུས་ཕྱོགས་རྣམས་ཐམས་ཅད་དུ། །

			de tar ma lü chok nam tam che du

			In all directions thus, without exception,



			
			རྒྱལ་བ་རྣམས་ཀྱི་ཞིང་གི་བཀོད་ལ་འཇུག །

			gyal wa nam kyi shing gi kö la juk

			I’ll enter the arrays of buddha realms.



			
			གང་ཡང་མ་བྱོན་འཇིག་རྟེན་སྒྲོན་མ་རྣམས། །

			gang yang ma jön jik ten drön ma nam

			I’ll go into the presence of all those



			
			དེ་དག་རིམ་པར་འཚང་རྒྱ་འཁོར་ལོ་བསྐོར། །

			de dak rim par tsang gya khor lo kor

			Who will be lamps of the world in the future,



			
			མྱ་ངན་འདས་པ་རབ་ཏུ་ཞི་མཐའ་སྟོན། །

			nya ngen de pa rap tu shi ta tön

			Who will become enlightened, turn the Wheel,



			
			མགོན་པོ་ཀུན་གྱི་དྲུང་དུ་བདག་མཆི་འོ། །

			gön po kün gyi drung du dak chi o

			And demonstrate nirvana’s final peace.



			
			ཀུན་ནས་མྱུར་བའི་རྫུ་འཕྲུལ་སྟོབས་རྣམ་དང༌། །

			kün ne nyur way dzu trul top nam dang

			Through the power of miracles, swift everywhere;



			
			ཀུན་ནས་སྒོ་ཡི་ཐེག་པའི་སྟོབས་དག་དང༌། །

			kün ne go yi tek pay top dak dang

			The power of vehicles in every way;



			
			ཀུན་ཏུ་ཡོན་ཏན་སྤྱོད་པའི་སྟོབས་རྣམས་དང༌། །

			kün tu yön ten chö pay top nam dang

			The power of conduct, every quality;



			
			ཀུན་ཏུ་ཁྱབ་པ་བྱམས་པ་དག་གི་སྟོབས། །

			kün tu khyap pa jam pa dak gi top

			The power of love, pervasive everywhere;



			
			ཀུན་ཏུ་དགེ་བའི་བསོད་ནམས་སྟོབས་རྣམས་དང༌། །

			kün tu ge way sö nam top nam dang

			The power of merit, virtue everywhere;



			
			ཆགས་པ་མེད་པར་གྱུར་པའི་ཡེ་ཤེས་སྟོབས། །

			chak pa me par gyur pay ye she top

			The power of pristine wisdom, free of attachment;



			
			ཤེས་རབ་ཐབས་དང་ཏིང་འཛིན་སྟོབས་དག་གིས། །

			she rap tap dang ting dzin top dak gi

			The powers of wisdom, means, and of samadhi,



			
			བྱང་ཆུབ་སྟོབས་རྣམས་ཡང་དག་སྒྲུབ་པར་བྱེད། །

			jang chup top nam yang dak drup par che

			I shall achieve the powers of awakening.



			
			ལས་ཀྱི་སྟོབས་རྣམས་ཡོངས་སུ་དག་བྱེད་ཅིང༌། །

			le kyi top nam yong su dak che ching

			I’ll purify the power of karma fully,



			
			ཉོན་མོངས་སྟོབས་རྣམས་ཀུན་ཏུ་འཇོམས་པར་བྱེད། །

			nyön mong top nam kün tu jom par che

			Destroy forever the power of the afflictions,



			
			བདུད་ཀྱི་སྟོབས་རྣམས་སྟོབས་མེད་རབ་བྱེད་ཅིང༌། །

			dü kyi top nam top me rap che ching

			Make powerless the maras’ powers, and



			
			བཟང་པོ་སྤྱོད་པའི་སྟོབས་ནི་རྫོགས་པར་བགྱི། །

			sang po chö pay top ni dzok par gyi

			Perfect all powers of excellent conduct.



			
			ཞིང་རྣམས་རྒྱ་མཚོ་རྣམ་པར་དག་བྱེད་ཅིང༌། །

			shing nam gya tso nam par dak che ching

			I’ll purify completely oceans of realms



			
			སེམས་ཅན་རྒྱ་མཚོ་དག་ནི་རྣམ་པར་དགྲོལ། །

			sem chen gya tso dak ni nam par dröl

			And liberate completely oceans of beings.



			
			ཆོས་རྣམས་རྒྱ་མཚོ་རབ་ཏུ་མཐོང་བྱེད་ཅིང༌། །

			chö nam gya tso rap tu tong che ching

			I will completely see the oceans of Dharma



			
			ཡེ་ཤེས་རྒྱ་མཚོ་རབ་ཏུ་གོམས་པར་བྱེད། །

			ye she gya tso rap tu gom par che

			And totally realize the oceans of wisdom.



			
			སྤྱོད་པ་རྒྱ་མཚོ་རྣམ་པར་དག་བྱེད་ཅིང༌། །

			chö pa gya tso nam par dak che ching

			I’ll purify completely oceans of conduct,



			
			སྨོན་ལམ་རྒྱ་མཚོ་རབ་ཏུ་རྫོགས་པར་བྱེད། །

			mön lam gya tso rap tu dzok par che

			Perfect completely oceans of aspirations,



			
			སངས་རྒྱས་རྒྱ་མཚོ་རབ་ཏུ་མཆོད་བྱེད་ཅིང༌། །

			sang gye gya tso rap tu chö che ching

			Offer completely to the oceans of buddhas,



			
			བསྐལ་པ་རྒྱ་མཚོར་མི་སྐྱོ་སྤྱད་པར་བགྱི། །

			kal pa gya tsor mi kyö che par gyi

			And act for oceans of aeons undiscouraged.



			
			གང་ཡང་དུས་གསུམ་གཤེགས་པའི་རྒྱལ་བ་ཡི། །

			gang yang dü sum shek pay gyal wa yi

			I shall awaken through excellent conduct



			
			བྱང་ཆུབ་སྤྱོད་པའི་སྨོན་ལམ་བྱེ་བྲག་རྣམས། །

			jang chup chö pay mön lam che drak nam

			And perfect fully all without exception



			
			བཟང་པོ་སྤྱོད་པས་བྱང་ཆུབ་སངས་རྒྱས་ནས། །

			sang po chö pe jang chup sang gye ne

			The special aspirations of the victors



			
			དེ་ཀུན་བདག་གིས་མ་ལུས་རྫོགས་པར་བགྱི། །

			de kün dak gi ma lü dzok par gyi

			Of the three times for the awakened conduct.



			
			རྒྱལ་བ་ཀུན་གྱི་སྲས་ཀྱི་ཐུ་བོ་པ། །

			gyal wa kün gyi se kyi tu wo pa

			I fully dedicate all of this virtue



			
			གང་གི་མིང་ནི་ཀུན་ཏུ་བཟང་ཞེས་བྱ། །

			gang gi ming ni kün tu sang she ja

			That I may act comparably to him,



			
			མཁས་པ་དེ་དང་མཚུངས་པར་སྤྱད་པའི་ཕྱིར། །

			khay pa de dang tsung par che pay chir

			The wise, the finest son of all the buddhas



			
			དགེ་བ་འདི་དག་ཐམས་ཅད་རབ་ཏུ་བསྔོ། །

			ge wa di dak tam che rap tu ngo

			Who’s called Samantabhadra by his name.



			
			ལུས་དང་ངག་དང་ཡིད་ཀྱང་རྣམ་དག་ཅིང༌། །

			lü dang ngak dang yi kyang nam dak ching

			Just as the Good Wise One makes dedications



			
			སྤྱོད་པ་རྣམ་དག་ཞིང་རྣམས་ཡོངས་དག་དང༌། །

			chö pa nam dak shing nam yong dak dang

			For a pure body, pure speech, and pure mind,



			
			བསྔོ་བའང་བཟང་པོ་མཁས་པ་ཅི་འདྲ་བ། །

			ngo wa’ang sang po khay pa chi dra wa

			For purity of conduct and pure realms,



			
			དེ་འདྲར་བདག་ཀྱང་དེ་དང་མཚུངས་པར་ཤོག །

			de drar dak kyang de dang tsung par shok

			May I in those ways be the same as him.



			
			ཀུན་ནས་དགེ་བ་བཟང་པོ་སྤྱོད་པའི་ཕྱིར། །

			kün ne ge wa sang po chö pay chir

			To perform excellent conduct, good in all,



			
			འཇམ་དཔལ་གྱི་ནི་སྨོན་ལམ་སྤྱད་པར་བགྱི། །

			jam pal gyi ni mön lam che par gyi

			I’ll act upon Manjushri’s aspirations. 



			
			མ་འོངས་བསྐལ་པ་ཀུན་ཏུ་མི་སྐྱོ་བར། །

			ma ong kal pa kün tu mi kyo war

			Never discouraged, in all future aeons,



			
			དེ་ཡི་བྱ་བ་མ་ལུས་རྫོགས་པར་བགྱི། །

			de yi ja wa ma lü dzok par gyi

			I’ll complete all these deeds without exception.



			
			སྤྱོད་པ་དག་ནི་ཚད་ཡོད་མ་གྱུར་ཅིག །

			chö pa dak ni tse yö ma gyur chik

			May I have conduct beyond any measure



			
			ཡོན་ཏན་རྣམས་ཀྱང་ཚད་གཟུང་མེད་པར་ཤོག །

			yön ten nam kyang tse sung me par shok

			And qualities, too, that cannot be measured.



			
			སྤྱོད་པ་ཚད་མེད་པ་ལ་གནས་ནས་ཀྱང༌། །

			chö pa tse me pa la ne ne kyang

			Dwelling in conduct that’s immeasurable,



			
			དེ་དག་འཕྲུལ་པ་ཐམས་ཅད་འཚལ་བར་བགྱི། །

			de dak trul pa tam che tsal war gyi

			I’ll know their each and every emanation.



			
			ནམ་མཁའི་མཐར་ཐུག་གྱུར་པ་ཇི་ཙམ་པར། །

			nam khay tar tuk gyur pa ji tsam par

			As far as to the ends of the blue sky,



			
			སེམས་ཅན་མ་ལུས་མཐའ་ཡང་དེ་བཞིན་ཏེ། །

			sem chen ma lü ta yang de shin te

			And likewise to the ends of sentient beings,



			
			ཇི་ཙམ་ལས་དང་ཉོན་མོངས་མཐར་གྱུར་པ། །

			ji tsam le dang nyön mong tar gyur pa

			Up through the ends of karma and afflictions,



			
			བདག་གི་སྨོན་ལམ་མཐའ་ཡང་དེ་ཙམ་མོ།

			dak gi mön lam ta yang de tsam mo

			Thus far the ends are of my aspirations.



			
			གང་ཡང་ཕྱོགས་བཅུའི་ཞིང་རྣམས་མཐའ་ཡས་པ། །

			gang yang chok chuy shing nam ta ye pa

			Though one might give the realms of ten directions



			
			རིན་ཆེན་བརྒྱན་ཏེ་རྒྱལ་བ་རྣམས་ལ་ཕུལ། །

			rin chen gyen te gyal wa nam la pul

			Adorned with precious jewelry to the victors,



			
			ལྷ་དང་མི་ཡི་བདེ་བའི་མཆོག་རྣམས་ཀྱང༌། །

			lha dang mi yi de way chok nam kyang

			Or give the best divine and human pleasures



			
			ཞིང་གི་རྡུལ་སྙེད་བསྐལ་པར་ཕུལ་བ་བས། །

			shing gi dül nye kal par pul wa way

			For aeons equal to atoms in all realms,



			
			གང་གིས་བསྔོ་བའི་རྒྱལ་པོ་འདི་ཐོས་ནས། །

			gang gi ngo way gyal po di tö ne

			If someone hears this king of dedications



			
			བྱང་ཆུབ་མཆོག་གི་རྗེས་སུ་རབ་མོས་ཤིང༌། །

			jang chup chok gi je su rap mö shing

			One single time, develops faith, and feels



			
			ལན་གཅིག་ཙམ་ཡང་དད་པ་བསྐྱེད་པ་ནི། །

			len chik tsam yang de pa kye pa ni

			A longing for supreme enlightenment,



			
			བསོད་ནམས་དམ་པའི་མཆོག་ཏུ་འདི་འགྱུར་རོ། །

			sö nam dam pay chok tu di gyur ro

			That is the most supreme, exalted merit.



			
			གང་གིས་བཟང་སྤྱོད་སྨོན་ལམ་འདི་བཏབ་པས། །

			gang gi sang chö mön lam di tap pe

			Someone who makes this prayer for excellent conduct



			
			དེས་ནི་ངན་སོང་ཐམས་ཅད་སྤོང་བར་འགྱུར། །

			de ni ngen song tam che pong war gyur

			Is one who will abandon lower realms.



			
			དེས་ནི་གྲོགས་པོ་ངན་པ་སྤངས་པ་ཡིན། །

			de ni drok po ngen pa pang pa yin

			Such people have abandoned harmful friends.



			
			སྣང་བ་མཐའ་ཡས་དེ་ཡང་དེས་མྱུར་མཐོང༌། །

			nang wa ta ye de yang de nyur tong

			They also will see Amitabha soon.



			
			དེ་དག་རྙེད་པ་རབ་རྙེད་བདེ་བར་འཚོ། །

			de dak nye pa rap nye de war tso

			They’ll gain well what they need, live easily;



			
			མི་ཚེ་འདིར་ཡང་དེ་དག་ལེགས་པར་འོང༌། །

			mi tse dir yang de dak lek par ong

			They will be welcome in this human life.



			
			ཀུན་ཏུ་བཟང་པོ་དེ་ཡང་ཅི་འདྲ་བར། །

			kün tu sang po de ang chi dra war

			Before a long time passes they themselves



			
			དེ་དག་རིང་པོར་མི་ཐོགས་དེ་བཞིན་འགྱུར། །

			de dak ring por mi tok de shin gyur

			Will also be just like Samantabhadra.



			
			མཚམས་མེད་ལྔ་པོ་དག་གི་སྡིག་པ་རྣམས། །

			tsam me nga po dak gi dik pa nam

			If those who, under the power of not knowing,



			
			གང་གིས་མི་ཤེས་དབང་གིས་བྱས་པ་དག །

			gang gi mi she wang gi che pa dak

			Have done one of the five heinous misdeeds



			
			དེ་ཡིས་བཟང་པོ་སྤྱོད་པ་འདི་བརྗོད་ན། །

			de yi sang po chö pa di chö na

			Recite this prayer for excellent conduct,



			
			མྱུར་དུ་མ་ལུས་ཡོངས་སུ་བྱང་བར་འགྱུར། །

			nyur du ma lü yong su jang war gyur

			It quickly will be fully purified.



			
			ཡེ་ཤེས་དང་ནི་གཟུགས་དང་མཚན་རྣམས་དང༌། །

			ye she dang ni suk dang tsen nam dang

			They will have pristine wisdom, beauty, signs,



			
			རིགས་དང་ཁ་དོག་རྣམས་དང་ལྡན་པར་འགྱུར། །

			rik dang kha dok nam dang den par gyur

			A good complexion, and good family.



			
			བདུད་དང་མུ་སྟེགས་མང་པོས་དེ་མི་ཐུབ། །

			dü dang mu tek mang poy de mi tup

			Invincible to maras and non-Buddhists,



			
			འཇིག་རྟེན་གསུམ་པོ་ཀུན་ནའང་མཆོད་པར་འགྱུར། །

			jik ten sum po kün na’ang chö par gyur

			In all three worlds they will be given offerings.



			
			བྱང་ཆུབ་ཤིང་དབང་དྲུང་དུ་དེ་མྱུར་འགྲོ། །

			jang chup shing wang drung du de nyur dro

			They will soon go to the great Bodhi Tree.



			
			སོང་ནས་སེམས་ཅན་ཕན་ཕྱིར་དེར་འདུག་སྟེ། །

			song ne sem chen pen chir der duk te

			Once there, they’ll sit to benefit all beings,



			
			བྱང་ཆུབ་སངས་རྒྱས་འཁོར་ལོ་རབ་ཏུ་བསྐོར། །

			jang chup sang gye khor lo rap tu kor

			Defeat all maras and their hordes, awaken



			
			བདུད་རྣམས་སྡེ་དང་བཅས་པ་ཐམས་ཅད་བཏུལ། །

			dü nam de dang che pa tam che tul

			To enlightenment, and turn the Wheel of Dharma.



			
			གང་ཡང་བཟང་པོ་སྤྱོད་པའི་སྨོན་ལམ་འདི། །

			gang yang sang po chö pay mön lam di

			If one should memorize or teach or write



			
			འཆང་བ་དང་ནི་སྟོན་ཏམ་ཀློག་པ་ཡི། །

			chang wa dang ni tön tam lok pa yi

			This aspiration for excellent conduct,



			
			དེ་ཡི་རྣམ་པར་སྨིན་པའང་སངས་རྒྱས་མཁྱེན། །

			de yi nam par min pa’ang sang gye khyen

			Only the Buddha knows how that will ripen — 



			
			བྱང་ཆུབ་མཆོག་ལ་སོམ་ཉི་མ་བྱེད་ཅིག །

			jang chup chok la som nyi ma che chik

			Don’t doubt that it’s supreme enlightenment.



			
			འཇམ་དཔལ་ཇི་ལྟར་མཁྱེན་ཅིང་དཔའ་བ་དང༌། །

			jam pal ji tar khyen ching pa wa dang

			The brave Manjushri knows things as they are,



			
			ཀུན་ཏུ་བཟང་པོ་དེ་ཡང་དེ་བཞིན་ཏེ། །

			kün tu sang po de yang de shin te

			As does in the same way Samantabhadra.



			
			དེ་དག་ཀུན་གྱི་རྗེས་སུ་བདག་སློབ་ཅིང༌། །

			de dak kün gyi je su dak lop ching

			I fully dedicate all of these virtues



			
			དགེ་བ་འདི་དག་ཐམས་ཅད་རབ་ཏུ་བསྔོ། །

			ge wa di dak tam che rap tu ngo

			That I might train and follow their example.



			
			དུས་གསུམ་གཤེགས་པའི་རྒྱལ་བ་ཐམས་ཅད་ཀྱིས། །

			dü sum shek pay gyal wa tam che kyi

			All the victorious ones of the three times



			
			བསྔོ་བ་གང་ལ་མཆོག་ཏུ་བསྔགས་པ་དེས། །

			ngo wa gang la chok tu ngak pa de

			Acclaim this dedication as supreme. 



			
			བདག་གི་དགེ་བའི་རྩ་བ་འདི་ཀུན་ཀྱང༌། །

			dak gi ge way tsa wa di kün kyang

			With this, then, I completely dedicate



			
			བཟང་པོ་སྤྱོད་ཕྱིར་རབ་ཏུ་བསྔོ་བར་བགྱི། །

			sang po chö chir rap tu ngo war gyi

			All of this virtue to excellent conduct.



			
			བདག་ནི་འཆི་བའི་དུས་བྱེད་གྱུར་པ་ན། །

			dak ni chi way dü che gyur pa na

			When I come to the moment of my death,



			
			སྒྲིབ་པ་ཐམས་ཅད་དག་ནི་ཕྱིར་བསལ་ཏེ། །

			drip pa tam che dak ni chir sal te

			My obscurations all will be dispelled.



			
			མངོན་སུམ་སྣང་བ་མཐའ་ཡས་དེ་མཐོང་ནས། །

			ngön sum nang wa ta ye de tong ne

			I shall see Amitabha right before me



			
			བདེ་བ་ཅན་གྱི་ཞིང་དེར་རབ་ཏུ་འགྲོ། །

			de wa chen gyi shing der rap tu dro

			And go to the realm of Sukhavati.



			
			དེར་སོང་ནས་ནི་སྨོན་ལམ་འདི་དག་ཀྱང༌། །

			der song ne ni mön lam di dak kyang

			Once I have gone there, may these aspirations



			
			ཐམས་ཅད་མ་ལུས་མངོན་དུ་འགྱུར་བར་ཤོག །

			tam che ma lü ngön du gyur war shok

			All become manifest in their entirety.



			
			དེ་དག་མ་ལུས་བདག་གིས་ཡོངས་སུ་བཀང༌། །

			de dak ma lü dak gi yong su kang

			I will fulfill them all without exception — 



			
			འཇིག་རྟེན་ཇི་སྲིད་སེམས་ཅན་ཕན་པར་བགྱི། །

			jik ten ji si sem chen pen par gyi

			As long as worlds exist, I will help beings!



			
			རྒྱལ་བའི་དཀྱིལ་འཁོར་བཟང་ཞིང་དགའ་བ་དེར། །

			gyal way kyil kor sang shing ga wa der

			In that fine, joyous mandala of the Victor,



			
			པདྨོ་དམ་པ་ཤིན་ཏུ་མཛེས་ལས་སྐྱེས། །

			pe mo dam pa shin tu dze le kye

			I’ll take birth in a beautiful, great lotus.



			
			སྣང་བ་མཐའ་ཡས་རྒྱལ་བས་མངོན་སུམ་དུ། །

			nang wa ta ye gyal way ngön sum du

			I also will receive a prophecy



			
			ལུང་བསྟན་པ་ཡང་བདག་གིས་དེར་ཐོབ་ཤོག །

			lung ten pa yang dak gi der top shok

			Directly from the victor Amitabha.



			
			དེར་ནི་བདག་གིས་ལུང་བསྟན་རབ་ཐོབ་ནས། །

			der ni dak gi lung ten rap top ne

			When I’ve received the prophecy from him,



			
			སྤྲུལ་པ་མང་པོ་བྱེ་བ་ཕྲག་བརྒྱ་ཡིས། །

			trul pa mang po je wa trak gya yi

			I’ll bring great benefit to beings in



			
			བློ་ཡི་སྟོབས་ཀྱིས་ཕྱོགས་བཅུ་རྣམས་སུ་ཡང༌། །

			lo yi top kyi chok chu nam su yang

			The ten directions through my mental powers



			
			སེམས་ཅན་རྣམས་ལ་ཕན་པ་མང་པོ་བགྱི། །

			sem chen nam la pen pa mang po gyi

			With many billions of emanations.



			
			བཟང་པོ་སྤྱོད་པའི་སྨོན་ལམ་བཏབ་པ་ཡི། །

			sang po chö pay mön lam tap pa yi

			May any little merit I have gathered



			
			དགེ་བ་ཅུང་ཟད་བདག་གིས་ཅི་བསགས་པ། །

			ge wa chung se dak gi chi sak pa

			By thus aspiring for excellent conduct



			
			དེས་ནི་འགྲོ་བའི་སྨོན་ལམ་དགེ་བ་རྣམས། །

			de ni dro way mön lam ge wa nam

			Make all the virtuous aspirations of



			
			སྐད་ཅིག་གཅིག་གིས་ཐམས་ཅད་འབྱོར་བར་ཤོག །

			ke chik chik gi tam che jor war shok

			All beings come true within a single instant.



			
			བཟང་པོ་སྤྱོད་པ་ཡོངས་སུ་བསྔོས་པ་ལས། །

			sang po chö pa yong su ngö pa le

			Through the incomparable infinite merit



			
			བསོད་ནམས་མཐའ་ཡས་དམ་པ་གང་ཐོབ་དེས། །

			sö nam ta ye dam pa gang top de

			Thus gained through dedicating excellent conduct,



			
			འགྲོ་བ་སྡུག་བསྔལ་ཆུ་བོར་བྱིང་བ་རྣམས། །

			dro wa duk ngel chu wor jing wa nam

			May beings engulfed in floods of suffering



			
			འོད་དཔག་མེད་པའི་གནས་རབ་ཐོབ་པར་ཤོག །

			ö pak me pay ne rap top par shok

			Achieve the supreme realm of Amitabha!



			
			སྨོན་ལམ་རྒྱལ་པོ་འདི་དག་མཆོག་གི་གཙོ། །

			mön lam gyal po di dak chok gi tso

			May this supreme, great king of aspirations



			
			མཐའ་ཡས་འགྲོ་བ་ཀུན་ལ་ཕན་བྱེད་ཅིང༌། །

			ta ye dro wa kün la pen che ching

			Bring benefit to all infinite wanderers,



			
			ཀུན་ཏུ་བཟང་པོས་བརྒྱན་པའི་གཞུང་གྲུབ་སྟེ། །

			kün tu sang poy gyen pay shung drup te

			Fulfilling this text Samantabhadra adorns — 



			
			ངན་སོང་གནས་རྣམས་མ་ལུས་སྟོངས་པར་ཤོག །

			nge song ne nam ma lü tong par shok

			May all the places in lower realms be emptied!



			
		


		
			ཕུང་པོ་གསུམ་པའི་མདོ།

			The Sutra in Three Sections


			
			༄༅། །བདག་མིང་འདི་ཞེས་བགྱི་བ། སངས་རྒྱས་ལ་སྐྱབས་སུ་མཆིའོ། །

			dak ming [say your name] di  she gyi wa sang gye la kyap su chi o

			I, [name], take refuge in the Buddhas.



			
			ཆོས་ལ་སྐྱབས་སུ་མཆིའོ། །དགེ་འདུན་ལ་སྐྱབས་སུ་མཆིའོ། །

			chö la kyap su chi o  gen dun la kyap su chi o

			I take refuge in the Dharma. I take refuge in the Sangha.



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དགྲ་བཅོམ་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་ཤཱཀྱ་ཐུབ་པ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			de shin shek pa dra chom pa yang dak par dzok pay sang gye shā kya tup pa la chak tsal lo

			I prostrate to the tathagata arhat completely perfect Buddha Shakyamuni.



			
			རྡོ་རྗེ་སྙིང་པོས་རབ་ཏུ་འཇོམས་པ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			dor je nying pö rap tu jom pa la chak tsal lo

			I prostrate to Conquers with Vajragarbha.



			
			རིན་ཆེན་འོད་འཕྲོ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			rin chen ö tro la chak tsal lo

			I prostrate to Precious Radiant Light.



			
			ཀླུ་དབང་གི་རྒྱལ་པོ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			lu wang gi gyal po la chak tsal lo

			I prostrate to King of Naga Rulers.



			
			དཔའ་བོའི་སྡེ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			pa woy de la chak tsal lo

			I prostrate to Virasena.



			
			དཔལ་དགྱེས་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			pal gye la chak tsal lo

			I prostrate to Glorious Joy.



			
			རིན་ཆེན་མེ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			rin chen me la chak tsal lo

			I prostrate to Precious Fire.



			
			རིན་ཆེན་ཟླ་འོད་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			rin chen da ö la chak tsal lo

			I prostrate to Precious Moonlight.



			
			མཐོང་བ་དོན་ཡོད་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			tong wa dön yö la chak tsal lo

			I prostrate to Meaningful to See.



			
			རིན་ཆེན་ཟླ་བ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			rin chen da wa la chak tsal lo

			I prostrate to Precious Moon.



			
			དྲི་མ་མེད་པ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			dri ma me pa la chak tsal lo

			I prostrate to Vimala.



			
			དཔལ་བྱིན་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			pal jin la chak tsal lo

			I prostrate to Viradatta.



			
			ཚངས་པ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			tsang pa la chak tsal lo

			I prostrate to Brahma.



			
			ཚངས་པས་བྱིན་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			tsang pay jin la chak tsal lo

			I prostrate to Brahmadatta.



			
			ཆུ་ལྷ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			chu lha la chak tsal lo

			I prostrate to Water Deva.



			
			ཆུ་ལྷའི་ལྷ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			chu lhay lha la chak tsal lo

			I prostrate to Deva of Water Devas.



			
			དཔལ་བཟང་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			pal sang la chak tsal lo

			I prostrate to Glorious Goodness.



			
			ཙན་དན་དཔལ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			tsen den pal la chak tsal lo

			I prostrate to Glorious Sandalwood.



			
			གཟི་བརྗིད་མཐའ་ཡས་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			si ji ta ye la chak tsal lo

			I prostrate to Boundless Splendor.



			
			འོད་དཔལ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			ö pal la chak tsal lo

			I prostrate to Glorious Light.



			
			མྱ་ངན་མེད་པའི་དཔལ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			nya ngen me pay pal la chak tsal lo

			I prostrate to Glorious Ashoka.



			
			སྲེད་མེད་ཀྱི་བུ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			se me kyi bu la chak tsal lo

			I prostrate to Narayana.



			
			མེ་ཏོག་དཔལ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			me tok pal la chak tsal lo

			I prostrate to Glorious Flower.



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ཚངས་པའི་འོད་ཟེར་རྣམ་པར་རོལ་པ་མངོན་པར་མཁྱེན་པ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			de shin shek pa tsang pay ö ser nam par röl pa ngön par khyen pa la chak tsal lo

			I prostrate to the tathagata Manifest Wisdom Display of Brahma’s Light-Rays.



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་པདྨའི་འོད་ཟེར་རྣམ་པར་རོལ་པ་མངོན་པར་མཁྱེན་པ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			de shin shek pa pe may ö ser nam par röl pa ngön par khyen pa la chak tsal lo

			I prostrate to the tathagata Manifest Wisdom Display of Lotus Light-Rays.



			
			ནོར་དཔལ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			nor pal la chak tsal lo

			I prostrate to Glorious Wealth.



			
			དྲན་པའི་དཔལ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			dren pay pal la chak tsal lo

			I prostrate to Glorious Recollection.



			
			མཚན་དཔལ་ཤིན་ཏུ་ཡོངས་གྲགས་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			tsen pal shin tu yong drak la chak tsal lo

			I prostrate to Utterly Renowned Glorious Name.



			
			དབང་པོ་ཏོག་གི་རྒྱལ་མཚན་གྱི་རྒྱལ་པོ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			wang po tok gi gyal tsen gyi gyal po la chak tsal lo

			I prostrate to King of the Peak of the Victory Banner of Powers.



			
			ཤིན་ཏུ་རྣམ་པར་གནོན་པའི་དཔལ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			shin tu nam par nön pay pal la chak tsal lo

			I prostrate to Glorious Total Overcomer.



			
			གཡུལ་ལས་ཤིན་ཏུ་རྣམ་པར་རྒྱལ་བ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			yül le shin tu nam par gyal wa la chak tsal lo

			I prostrate to Utterly Victorious over Warfare.



			
			རྣམ་པར་གནོན་པས་གཤེགས་པ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			nam par nön pay shek pa la chak tsal lo

			I prostrate to Goes by Overcoming.



			
			ཀུན་ནས་སྣང་བ་བཀོད་པའི་དཔལ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			kün ne nang wa kö pay pal la chak tsal lo

			I prostrate to Glorious Array of Ubiquitous Light.



			
			རིན་ཆེན་པདྨས་རྣམ་པར་གནོན་པ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			rin chen pe may nam par nön pa la chak tsal lo

			I prostrate to Precious Lotus who Overcomes.



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དགྲ་བཅོམ་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་རིན་པོ་ཆེའི་པདྨ་ལ་རབ་ཏུ་བཞུགས་པ་རི་དབང་གི་རྒྱལ་པོ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			de shin shek pa dra chom pa yang dak par dzok pay sang gye rin po chey pe ma la rap tu shuk pa ri wang gi gyal po la chak tsal lo

			I prostrate to the tathagata arhat completely perfect buddha King among Lords of Mountains Who Abides on a Precious Lotus.



			
			དེ་དག་ལ་སོགས་པ་ཕྱོགས་བཅུའི་འཇིག་རྟེན་གྱི་ཁམས་ཐམས་ཅད་ན་

			de dak la sok pa chok chuy jik ten gyi kham tam chen na

			You, and all the tathagata arhat completely perfect buddhas



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དགྲ་བཅོམ་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་བཅོམ་ལྡན་འདས་

			de shin shek pa dra chom pa yang dak par dzok pay sang gye chom den de

			who abide in the world-realms in the ten directions,



			
			གང་ཇི་སྙེད་ཅིག་བཞུགས་ཏེ་འཚོ་ཞིང་གཞེས་པའི་སངས་རྒྱས་བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་དག་ཐམས་ཅད་བདག་ལ་དགོངས་སུ་གསོལ།

			gang ji nye chik shuk te tso shing she pay sang gye chom den de de dak tam che dak la gong su söl

			as many as you may be: all you bhagavan buddhas, I pray that you consider me.



			
			བདག་གིས་སྐྱེ་བ་འདི་དང༌། སྐྱེ་བ་ཐོག་མ་དང་མཐའ་མ་མ་མཆིས་པ་ནས།

			dak gi kye wa di dang  kye wa tok ma dang tha ma ma chi pa ne

			I admit all the wrongdoing I have committed in this birth, in other births,



			
			འཁོར་བ་ན་འཁོར་བའི་སྐྱེ་བ་གཞན་དག་ཏུ་སྡིག་པའི་ལས་བགྱིས་པ་དང༌།

			khor wa na khor way kye wa shen dak tu dik pay le gyi pa dang

			and throughout my beginningless births while circling in samsara; wrongdoing committed by me,



			
			བགྱིད་དུ་སྩལ་བ་དང༌། བགྱིས་པ་ལ་རྗེས་སུ་ཡི་རང་བའམ།

			gyi du tsal wa dang  gyi pa la je su yi rang wa’am

			as well as the encouragement of wrongdoing, and rejoicing in wrongdoing;



			
			མཆོད་རྟེན་གྱི་དཀོར་རམ། དགེ་འདུན་གྱི་དཀོར་རམ། ཕྱོགས་བཞིའི་དགེ་འདུན་གྱི་དཀོར་ཕྲོགས་པ་དང༌།

			chö ten gyi kor ram  gen dun gyi kor ram  chok shiy gen dun gyi kor trok pa dang

			including theft of the wealth of stupas, theft of the wealth of sanghas, or of the wealth of the sanghas in the four directions,



			
			འཕྲོག་ཏུ་སྩལ་པའམ། འཕྲོག་པ་ལ་རྗེས་སུ་ཡི་རང་བའམ།

			trok tu tsal pa’am  trok pa la je su yi rang wa’am

			the encouragement of such theft, and rejoicing in such theft;



			
			མཚམས་མ་མཆིས་པ་ལྔའི་ལས་བགྱིས་པ་དང༌། བགྱིད་དུ་སྩལ་བ་དང༌། བགྱིས་པ་ལ་རྗེས་སུ་ཡི་རང་བའམ།

			tsam ma chi pa ngay le gyi pa dang  gyi du tsal wa dang  gyi pa la je su yi rang wa’am

			as well as the commission of the five worst actions, the encouragement of such actions, and rejoicing in such actions;



			
			མི་དགེ་བ་བཅུའི་ལས་ཀྱི་ལམ་ཡང་དག་པར་བླང་བ་ལ་ཞུགས་པ་དང༌།

			mi ge wa chuy le kyi lam yang dak par lang wa la shuk pa dang

			as well as entrance into the full acceptance of the path of the ten unvirtuous actions,



			
			འཇུག་ཏུ་སྩལ་བ་དང༌། འཇུག་པ་ལ་རྗེས་སུ་ཡི་རང་བའམ། ལས་ཀྱི་སྒྲིབ་པ་གང་གིས་བསྒྲིབས་ནས།

			juk tu tsal wa dang  juk pa la je su yi rang wa’am  le kyi drip pa gang gi drip ne

			the encouragement of such entrance, and rejoicing in such entrance; also whatever actions will, through their obscuration,



			
			བདག་སེམས་ཅན་དམྱལ་བར་མཆི་བའམ། དུད་འགྲོའི་སྐྱེ་གནས་སུ་མཆི་བའམ།

			dak sem chen nyal war chi wa’am  dü droy kye ne su chi wa’am

			cause migration to hell, migration to birth as an animal,



			
			ཡི་དྭགས་ཀྱི་ཡུལ་དུ་མཆི་བའམ། ཡུལ་མཐའ་འཁོབ་ཏུ་སྐྱེ་བའམ།

			yi dak kyi yül du chi wa’am  yül ta khop tu kye wa’am

			migration to the realms of hungry ghosts, birth in a borderland,



			
			ཀླ་ཀློར་སྐྱེ་བའམ། ལྷ་ཚེ་རིང་པོ་རྣམས་སུ་སྐྱེ་བའམ།

			la lor kye wa’am  lha tse ring po nam su kye wa’am

			birth as a barbarian, birth among long-lived gods,



			
			དབང་པོ་མ་ཚང་བར་འགྱུར་བའམ། ལྟ་བ་ལོག་པར་འཛིན་པར་འགྱུར་བའམ།

			wang po ma tsang war gyur wa’am  ta wa lok par dzin par gyur wa’am

			with incomplete faculties, the holding of wrong views,



			
			སངས་རྒྱས་འབྱུང་བ་ལ་མཉེས་པར་མི་བགྱིད་པར་འགྱུར་བའི་ལས་ཀྱི་སྒྲིབ་པ་གང་ལགས་པ་

			sang gye jung wa la nye par mi gyi par gyur way le kyi drip pa gang lak pa

			or birth in a place to which no buddha will come.



			
			དེ་དག་ཐམས་ཅད་སངས་རྒྱས་བཅོམ་ལྡན་འདས་ཡེ་ཤེས་སུ་གྱུར་པ།

			de dak tam che sang gye chom den de ye she su gyur pa

			In the presence of the bhagavan buddhas, who have pristine wisdom,



			
			སྤྱན་དུ་གྱུར་པ། དཔང་དུ་གྱུར་པ། ཚད་མར་གྱུར་པ།

			chen du gyur pa  pang du gyur pa  tse mar gyur pa

			who have eyes, who are witnesses, who are impeccable,



			
			མཁྱེན་པས་གཟིགས་པ། དེ་དག་གི་སྤྱན་སྔར་མཐོལ་ལོ། །འཆགས་སོ། །

			khyen pay sik pa  de dak gi chen ngar tol lo  chak so

			who are wise, who see, I admit all obscuring actions. I reveal them. I confess them.



			
			མི་འཆབ་བོ། །སླན་ཆད་ཀྱང་སྡོམ་པར་བགྱིད་ལགས་སོ། །

			mi chab bo  len che kyang dom par gyi lak so

			I do not conceal them. I vow to abstain from them henceforth.



			
			སངས་རྒྱས་བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་དག་བདག་ལ་དགོངས་སུ་གསོལ།

			sang gye chom den de de dak dak la gong su söl

			All you bhagavan buddhas, I pray that you consider me.



			
			བདག་གིས་སྐྱེ་བ་འདི་དང་སྐྱེ་བ་ཐོག་མ་དང་མཐའ་མ་མ་མཆིས་པ་ནས།

			dak gi kye wa di dang kye wa tok ma dang ta ma ma chi pa ne

			I rejoice in all the roots of virtue I have ever generated, including those generated in this birth,



			
			འཁོར་བ་ན་འཁོར་བའི་སྐྱེ་བ་གཞན་དག་ཏུ་སྦྱིན་པ་ཐ་ན་དུད་འགྲོའི་

			khor wa na khor way kye wa shen dak tu jin pa ta na dü droy

			those generated in other births, and those generated throughout my beginningless births while circling in samsara;



			
			སྐྱེ་གནས་སུ་སྐྱེས་པ་ལ་ཟས་ཁམ་གཅིག་ཙམ་སྩལ་བ་གང་ལགས་པ་དང༌།

			kye ne su kye pa la se kham chik tsam tsal wa gang lak pa dang

			including all acts of generosity, even the gift of one mouthful of food to a being born as an animal;



			
			བདག་གིས་ཚུལ་ཁྲིམས་བསྲུངས་པའི་དགེ་བའི་རྩ་བ་གང་ལགས་པ་དང༌།

			dak gi tsul trim sung pay ge way tsa wa gang lak pa dang

			all roots of virtue coming from my observance of morality;



			
			བདག་གིས་ཚངས་པར་སྤྱོད་པ་ལ་གནས་པའི་དགེ་བའི་རྩ་བ་གང་ལགས་པ་དང༌།

			dak gi tsang par chö pa la ne pay ge way tsa wa gang lak pa dang

			all roots of virtue coming from my abiding in brahmacharya;



			
			བདག་གིས་སེམས་ཅན་ཡོངས་སུ་སྨིན་པར་བགྱིས་པའི་དགེ་བའི་རྩ་བ་གང་ལགས་པ་དང༌།

			dak gi sem chen yong su min par gyi pay ge way tsa wa gang lak pa dang

			all roots of virtue coming from my ripening of beings;



			
			བདག་གིས་བྱང་ཆུབ་ཀྱི་སེམས་ཀྱི་དགེ་བའི་རྩ་བ་གང་ལགས་པ་དང༌།

			dak gi jang chup kyi sem kyi ge way tsa wa gang lak pa dang

			all roots of virtue coming from my bodhichitta;



			
			བདག་གིས་བླ་ན་མེད་པའི་ཡེ་ཤེས་ཀྱི་དགེ་བའི་རྩ་བ་གང་ལགས་པ་

			dak gi la na me pay ye she kyi ge way tsa wa gang lak pa

			and all my roots of virtue coming from unsurpassable pristine wisdom.



			
			དེ་དག་ཐམས་ཅད་གཅིག་ཏུ་བསྡུས་ཤིང་བཟླུམས་ཏེ་བསྡོམས་ནས་བླ་ན་མ་མཆིས་པ་དང༌།

			de dak tam che chik tu dü shing dum te dom ne la na ma chi pa dang

			I collect all those roots of virtue and, combining them into one,



			
			གོང་ན་མ་མཆིས་པ་དང༌། གོང་མའི་ཡང་གོང་མར་ཡོངས་སུ་བསྔོ་བས།

			gong na ma chi pa dang  gong may yang gong mar yong su ngo way

			I utterly dedicate them to what is unexcelled, unsurpassable, and supreme.



			
			བླ་ན་མེད་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་བྱང་ཆུབ་ཏུ་ཡོངས་སུ་བསྔོ་བར་བགྱིའོ། །

			la na me pa yang dak par dzok pay jang chup tu yong su ngo war gyi o

			I utterly dedicate them to unsurpassable, perfect, complete awakening.



			
			ཇི་ལྟར་འདས་པའི་སངས་རྒྱས་བཅོམ་ལྡན་འདས་རྣམས་ཀྱིས་ཡོངས་སུ་བསྔོས་པ་དང༌།

			ji tar de pay sang gye chom den de nam kyi yong su ngö pa dang

			I utterly dedicate them just as all bhagavan buddhas of the past utterly dedicated roots of virtue,



			
			ཇི་ལྟར་མ་འོངས་པའི་སངས་རྒྱས་བཅོམ་ལྡན་འདས་རྣམས་ཀྱིས་ཡོངས་སུ་བསྔོ་བར་འགྱུར་བ་དང༌།

			ji tar ma ong pay sang gye chom den de nam kyi yong su ngo war gyur wa dang

			just as all bhagavan buddhas of the future will utterly dedicate them,



			
			ཇི་ལྟར་ད་ལྟར་བྱུང་བའི་སངས་རྒྱས་བཅོམ་ལྡན་འདས་རྣམས་ད་ལྟར་ཡོངས་སུ་བསྔོ་བར་མཛད་པ་

			ji tar da tar jung way sang gye chom den de nam da tar yong su ngo war dze pa

			and just as all bhagavan buddhas of the present



			
			དེ་ལྟར་བདག་གིས་ཀྱང་ཡོངས་སུ་བསྔོ་བར་བགྱིའོ། །

			de tar dak gi kyang yong su ngo war gyi o

			are utterly dedicating them.



			
			སྡིག་པ་ཐམས་ཅད་བཤགས་སོ། །

			dik pa tam che shak so

			I confess all wrongdoing.



			
			བསོད་ནམས་ཀྱི་རྗེས་སུ་ཡི་རང་ངོ༌། །

			sö nam kyi je su yi rang ngo

			I rejoice in all merit.



			
			སངས་རྒྱས་ཐམས་ཅད་ལ་གསོལ་བ་འདེབས་སོ། །

			sang gye tam che la söl wa dep so

			I pray to all buddhas.



			
			བདག་གིས་ཡེ་ཤེས་བླ་ན་མེད་པའི་མཆོག་ཏུ་གྱུར་ཅིག །

			dak gi ye she la na me pay chok tu gyur chik

			May I achieve unsurpassable, supreme pristine wisdom.



			
			མི་མཆོག་རྒྱལ་བ་གང་དག་ད་ལྟར་བཞུགས་པ་དང༌། །

			mi chok gyal wa gang dak ta tar shuk pa dang

			With joined palms I wholly take refuge in all the buddhas,



			
			གང་དག་འདས་པ་དག་དང་དེ་བཞིན་གང་མ་བྱོན། །

			gang dak de pa dak dang de shin gang ma jön

			The best of humanity, who abide in the present,



			
			ཡོན་ཏན་བསྔགས་པ་མཐའ་ཡས་རྒྱ་མཚོ་འདྲ་ཀུན་ལ། །

			yön ten ngak pa ta ye gya tsho dra kün la

			Who abided in the past, and who are yet to come,



			
			ཐལ་མོ་སྦྱར་བར་བགྱིས་ཏེ་སྐྱབས་སུ་ཉེ་བར་མཆིའོ། །ཞེས་སོ། །

			tal mo jar war gyi te kyap su nye war chi o

			All those whose acclaimed qualities are like boundless oceans.



			
		


		
			[image: ]

			Day Three

		


		
			འཕགས་པ་ལས་ཀྱི་སྒྲིབ་པ་ཐམས་ཅད་རྣམ་པར་སྦྱོང་བའི་གཟུངས།

			The Dharani that Thoroughly Purifies all Karmic Obscurations


			
			༄༅། །རྒྱ་གར་སྐད་དུ། ཨཱརྱསརྦཀརྨཨཱབརཎབིཤོདྷནིནཱམདྷཱརཎཱི།

			gya gar ke du  arya sarva karmāvaraṇa viśodhana nāma dhāraṇī

			In Sanskrit: Ārya-sarva-karmā-varaṇa-viśodhana-nāma-dhāraṇī



			
			བོད་སྐད་དུ། འཕགས་པ་ལས་ཀྱི་སྒྲིབ་པ་ཐམས་ཅད་རྣམ་པར་སྦྱོང་བ་ཞེས་བྱ་བའི་གཟུངས།

			bö ke du  pak pa le kyi drip pa tam che nam par jong wa she ja way sung

			In Tibetan: ’Phags pa las kyi sgrib pa thams cad rnam par sbyong ba zhes bya ba’i gzungs



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་མི་འཁྲུགས་པ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ།

			chom den de mi truk pa la chak tsal lo

			I prostrate to the Bhagavan Akshobhya.



			
			ན་མོ་རཏྣ་ཏྲ་ཡཱ་ཡ། ཨོཾ་ཀཾ་ཀ་ནི་ཀཾ་ཀ་ནི། རོ་ཙ་ནི་རོ་ཙ་ནི། ཏྲོ་ཊ་ནི་ཏྲོ་ཊ་ནི། ཏྲཱ་ས་ནི་ཏྲཱ་ས་ནི། པྲ་ཏི་ཧ་ན་པྲ་ཏི་ཧ་ན། སརྦ་ཀརྨ་པ་རཾ་པ་རཱ་ཎི་མེ་སྭཱཧཱ།

			namo ratna trayāya oṃ kaṃkani kaṃkani rochani rochani troṭani troṭani trāsani trāsani pratihana pratihana sarva karma paramparāṇi me svāhā



			
			གཟུངས་སྔགས་འདིའི་ཆོ་ག་ནི་འདི་ཡིན་ཏེ།

			sung ngak di yi cho ga ni di yin te



			
			This is the ritual of that dharani mantra:

			རྟག་ཏུ་བཟླས་བརྗོད་བྱས་ན་ལས་གཅིག་ནས་གཅིག་ཏུ་བརྒྱུད་པ་ཐམས་ཅད་རྣམ་པར་དག་པར་འགྱུར་རོ། །

			tak tu de jö che na le chik ne chig tu gyü pa tam che nam par dak par gyur ro

			If you recite it continually, all the karma flowing from lifetime to lifetime will be purified.



			
			དུས་གསུམ་དུ་བཟླས་བརྗོད་བྱས་ན་མཚམས་མེད་པ་ལྔ་ཡང་བྱང་བར་འགྱུར་རོ། །

			dü sum du de jö che na tsam me pa nga yang jang war gyur ro

			If you recite it three times daily, even the karma of the five heinous deeds will be cleared away.



			
			ལན་ཅིག་བཟླས་བརྗོད་བྱས་ན་ལྟས་ངན་པ་དང༌། རྨི་ལམ་ངན་པ་དང་བཀྲ་མི་ཤིས་པ་རྣམས་མེད་པར་འགྱུར་རོ། །

			len chik de jö che na te ngen pa dang  mi lam ngen pa dang tra mi shi pa nam me par gyur ro

			If you recite it once, bad signs, bad dreams, and inauspiciousness will be eliminated.



			
			ལུས་ལ་འཆང་ངམ་གླེགས་བམ་ལ་བྲིས་ནས་མགུལ་དུ་ཐོགས་ཏེ་འཆང་ན་དེ་ལ་

			lü la chang ngam lek bam la dri ne gül du tok te chang na de la

			If you keep it on your person or write it on a scroll and wear it around your neck,



			
			དུས་མ་ཡིན་པར་འཆི་བ་རྣམས་གཏན་དུ་འབྱུང་བར་མི་འགྱུར་རོ། །

			dü ma yin par chi wa nam ten du jung war mi gyur ro

			untimely death will not occur at all.



			
			གང་ཞིག་སྙིང་རྗེས་ནོན་ཏེ་རི་དྭགས་དང་བྱ་དང་མི་དང་མི་མ་ཡིན་པ་རྣམས་ཀྱང་རུང་སྟེ།

			gang shig nying je nön te ri dak dang ja dang mi dang mi ma yin pa nam kyang rung te

			If someone is filled with compassion and recites it within the hearing of a wild animal,



			
			འཆི་བའི་རྣ་ཁུང་དུ་བརྗོད་ན་དེ་ངན་སོང་དུ་འགྲོ་བར་མི་འགྱུར་རོ། །

			chi way na khung du jö na de ngen song du dro war mi gyur ro

			bird, human being, or asura while they are dying, that being will not be reborn in the lower realms.



			
			ཡང་ན་ཤི་སྟེ་དུས་ལས་འདས་ན་ཤི་འཕོས་པའི་མིང་ནས་སྨོས་ཏེ་

			yang na shi te dü le de na shi pö pay ming ne mö te

			Or, when someone has died, if you utter the name of the deceased



			
			དེའི་ཕྱིར་བྱམས་པ་དང་སྙིང་རྗེས་ལན་བརྒྱའམ་སྟོང་ངམ་འབུམ་བརྗོད་ན་

			dey chir jam pa dang nying je len gya’am tong ngam bum jö na

			and recite the dharani for them with love and compassion one hundred, one thousand or one hundred thousand times,



			
			སེམས་ཅན་དེ་སེམས་ཅན་དམྱལ་བར་སྐྱེས་སུ་ཟིན་ཀྱང་དེའི་མོད་ལ་ཐར་བར་འགྱུར་རོ། །

			sem chen de sem chen nyal war kye su sin kyang dey mö la tar war gyur ro

			that sentient being will instantaneously be liberated, even if they had taken rebirth in hell.



			
			སའམ་ཏིལ་ལམ་ཡུངས་ཀར་རམ་ཆུ་གང་ཡང་རུང་བ་ལ་བཟླས་བརྗོད་བྱས་ཏེ་ཤི་བའི་ལུས་ལ་གཏོར་རམ།

			sa’am til lam yung kar ram chu gang yang rung wa la de jö je te shi way lü la tor ram

			If you recite it over earth, sesame seeds, mustard seeds, or water, and either sprinkle that



			
			ཁྲུས་བྱས་ནས་དེའི་འོག་ཏུ་བསྲེག་པའམ། ཡང་ན་མཆོད་རྟེན་གྱི་ནང་དུ་བཅུག་སྟེ་བཞག་ལ།

			trü je ne dey ok tu sek pa’am  yang na chö ten gyi nang du chuk te shak la

			on the body of the deceased, or wash them and then burn it under them, or place it inside a stupa,



			
			རིག་སྔགས་ཀྱང་བྲིས་ཏེ་མགོ་བོ་ལ་བཏགས་ན་དེ་ངན་སོང་དུ་སྐྱེས་པ་ཡང་

			rik ngak kyang dri te go wo la tak na de ngen song du kye pa yang

			and you also write the vidya mantra and affix it to their head,



			
			ཞག་བདུན་གྱིས་གདོན་མི་ཟ་བར་ཐར་ཏེ་བདེ་འགྲོ་མཐོ་རིས་ཀྱི་འཇིག་རྟེན་དུ་སྐྱེ་བར་འགྱུར་བའམ།

			shak dün gyi dön mi sa war tar te de dro to ri kyi jik ten du kye war gyur wa’am

			then even if they are born in the lower realms, within seven days they will definitely be liberated



			
			ཡང་ན་རང་གི་སྨོན་ལམ་གྱི་དབང་གིས་སྐྱེ་བར་འགྱུར་རོ། །

			yang na rang gi mön lam gyi wang gi kye war gyur ro

			and reborn in a higher rebirth or according to their own aspirations.



			
			གང་ཞིག་ཟླ་བ་ཉ་བའི་ཚེ་ཁྲུས་བྱས་ལ་གཙང་མར་བྱས་ཏེ་དུས་གསུམ་དུ་གོས་བརྗེ་ཞིང་ཁ་ཟས་མི་ཟ་བའམ་

			gang shik da wa nya way tse trü che la tsang mar je te dü sum du gö je shing kha se mi sa wa’am

			If, on the full moon, someone bathes and cleans, changes their clothes three times daily,



			
			ཡང་ན་ཟས་དཀར་བག་བཟའ་ཞིང་སྐུ་གདུང་དང་ལྡན་པའི་མཆོད་རྟེན་སྐོར་བཞིན་དུ་

			yang na se kar bak sa shing ku dung dang den pay chö ten kor shin du

			either fasts or eats just a small amount of vegetarian food, and recites it a hundred thousand times



			
			གང་གི་མིང་དང་ལྡན་པས་ལན་འབུམ་བཟླས་བརྗོད་བྱས་ན་དེ་ངན་སོང་ནས་ཐར་ཏེ་

			gang gi ming dang den pe len bum de jö che na de ngen song ne tar te

			while circumambulating a stupa that contains body relics, then that person whose name they have with them will be freed from the lower realms



			
			གནས་གཙང་མའི་ལྷའི་རིས་སུ་སྐྱེས་ནས་སྒྲུབ་པ་པོའི་ཐད་དུ་འོང་སྟེ་

			ne tsang may lhay ri su kye ne drup pa poy te du ong te

			and take rebirth in a pure deva realm. That person will then come directly to the practitioner,



			
			མཆོད་པ་བྱེད་ཅིང་ལུས་ཀྱང་སྟོན་ལ་ལེགས་སོ་ཞེས་བྱ་བ་ཡང་བྱིན་ནས་ལན་གསུམ་བསྐོར་བ་བྱས་ཏེ་མི་སྣང་བར་འགྱུར་རོ། །

			chö pa che ching lü kyang tön la lek so she ja wa yang jin ne len sum kor wa je te mi nang war gyur ro

			make offerings and appear physically. They will say, “Well done,” circumambulate three times, and disappear.



			
			དེའི་མིང་བྲིས་ལ་གཟུངས་སྔགས་བཟླས་བརྗོད་བྱེད་ཅིང་མཆོད་རྟེན་འབུམ་བྱས་ལ་གདུགས་དང༌།

			dey ming dri la sung ngak de jö che ching chö ten bum je la duk dang

			If you write their name, recite the dharani mantra and make a hundred thousand stupas, and offer parasols,



			
			རྒྱལ་མཚན་དང༌། བ་དན་ལ་སོགས་པས་ལེགས་པར་མཆོད་ནས་རྒྱ་མཚོ་ཆེན་པོ་དང༌།

			gyal tsen dang  ba den la sok pe lek par chö ne gya tso chen po dang

			victory banners, pendants, and so on to the stupas and then cast them into the ocean or a river,



			
			ཡང་ན་ཆུ་ཀླུང་དུ་བཏང་ན་དེས་སེམས་ཅན་དམྱལ་བ་ལ་སོགས་པ་ནས་ཐར་བར་འགྱུར་རོ། །

			yang na chu lung du tang na de sem chen nyal wa la sok pa ne tar war gyur ro

			through that, that person will be freed from the hells or other such realms.



			
			ཡང་ན་དེ་ལྟར་མཆོད་པ་བྱས་ནས་མཇུག་ཏུ་ལམ་གྱི་བཞི་མདོར་མཆོད་རྟེན་ཆེན་པོ་བྱས་ཏེ།

			yang na de tar chö pa che ne juk tu lam gyi shi dor chö ten chen po che te

			Or, if you make offerings in that way and then afterwards erect a large stupa at a crossroads,



			
			གདུགས་དང༌། རྒྱལ་མཚན་དང༌། བ་དན་ལ་སོགས་པས་ལེགས་པར་མཆོད་ལ་འཕགས་པའི་དགེ་འདུན་ལ་ཡང་

			duk dang  gyal tsen dang ba den la sok pe leg par chö la pak pay gen dün la yang

			venerate it well with parasols, victory banners, pendants, and so on, offer that stupa to the noble sangha



			
			མཆོད་རྟེན་གསོལ་ནས་ཡོན་ཡང་ཕུལ་ཏེ་ལེགས་པར་མཆོད་ནས་འདི་ཆེ་གེ་མོ་ཞིག་གི་དགེ་བའི་རྩ་བར་གྱུར་ཅིག །

			chö ten söl ne yön yang pül te lek par chö ne di che ge mo shik gi ge way tsa war gyur chik

			and also make donations, and then declare, “May this become so-and-so’s root of virtue.



			
			འདི་ཁོ་ནས་བདེ་འགྲོ་མཐོ་རིས་ཀྱི་འཇིག་རྟེན་དུ་སྐྱེ་བར་གྱུར་ཅིག་ཅེས་ཀྱང་ཤེས་པར་བྱས་ན་

			di kho ne de dro to ri kyi jik ten du kye war gyur chik che kyang she par che na

			May this very person be born in the higher realms,” they will be born in that very way,



			
			དེ་ཁོ་ན་བཞིན་དུ་སྐྱེས་ནས་ལུས་ཀྱང་སྟོན་ཅིང་ལེགས་སོ་ཞེས་བྱ་བ་ཡང་བྱིན་ནས་མི་སྣང་བར་འགྱུར་རོ། །

			de kho na shin du kye ne lü kyang tön ching lek so she ja wa yang jin ne mi nang war gyur ro

			appear physically, say, “Well done,” and then disappear.



			
			མཚམས་མེད་པ་ལྔ་བྱེད་པའམ། དམ་པའི་ཆོས་སྤོང་བའམ།

			tsam me pa nga che pa’am  dam pay chö pong wa’am

			If someone who has committed the five heinous deeds, rejected the true Dharma,



			
			འཕགས་པ་ལ་སྐུར་བ་བཏབ་པ་ཡང་རུང་སྟེ་འཆི་ཀར་རྩིག་པ་ལ་གཟུངས་སྔགས་འདི་བྲིས་པ་མཐོང་ན།

			pak pa la kur wa tap pa yang rung te chi kar tsik pa la sung ngak di dri pa tong na

			or disparaged a noble being sees this dharani mantra written on a wall as they are dying,



			
			དེའི་ལས་ཀྱི་སྒྲིབ་པ་ཐམས་ཅད་ཟད་པར་འགྱུར་ན།

			dey le kyi drip pa tam che se par gyur na

			all their karmic obscurations will be extinguished.



			
			འདོན་པ་དང་བཟླས་བརྗོད་བྱེད་པ་ལྟ་ཅི་སྨོས་ཏེ།

			dön pa dang de jö che pa ta chi mö te

			Thus there is no need to mention their uttering or reciting it — 



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དེ་ཉིད་བྱོན་ནས་འདི་སྐད་དུ་རིགས་ཀྱི་བུ་ཚུར་ངའི་གན་དུ་ཤོག་ཅེས་ཀྱང་གསུང་བར་འགྱུར་རོ། །

			de shin shek pa de ni jön ne di ke du rik kyi bu tsur ngay gen du shok che kyang sung war gyur ro

			The Tathagata himself will arrive and say, “Child of good family, come here to me.”



			
			འཕགས་པ་ལས་ཀྱི་སྒྲིབ་པ་ཐམས་ཅད་རྣམ་པར་སྦྱོང་བ་ཞེས་བྱ་བའི་གཟུངས་རྫོགས་སོ། །

			pak pa le kyi drip pa tam che nam par jong wa she ja way sung dzok so

			This completes The Dharani that Thoroughly Purifies all Karmic Obscurations.



			
		


		
			སྡུག་བསྔལ་ལས་རྣམ་པར་དགྲོལ་བའི་གཟུངས་ཀྱི་མདོ།

			The Sutra of the Dharani that Thoroughly Liberates from Suffering


			
			༄༅། །རྒྱ་ནག་སྐད་དུ། པ་ཅི་ཁུའུ་ནན་ཐུའོ་ལུའོ་ཉི་ཅིང༌།

			gya nak ke du  pa chi khu’u nan tuo luo nyi ching

			In Chinese: Pa chi khu’u nan tuo luo nyi ching



			
			བོད་སྐད་དུ། སྡུག་བསྔལ་ལས་རྣམ་པར་དགྲོལ་བའི་གཟུངས་ཀྱི་མདོ།

			bö ke du  duk ngel le nam par dröl way sung kyi do

			In Tibetan: sDug bsngal las rnam par dgrol ba’i gzungs kyi mdo



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་མགོན་པོ་མི་འཁྲུགས་པ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			chom den de gön po mi truk pa la chak tsel lo

			I prostrate to the Bhagavan Buddha, Protector Akshobhya.



			
			འདི་སྐད་བདག་གིས་ཐོས་པ་དུས་གཅིག་ན། བཅོམ་ལྡན་འདས་མཉན་ཡོད་ན།

			di ke dak gi tö pa dü chik na  chom den de nyen yö na

			Thus have I heard. At one time, the Bhagavan was dwelling



			
			རྒྱལ་བུ་རྒྱལ་བྱེད་ཀྱི་ཚལ་མགོན་མེད་ཟས་སྦྱིན་གྱི་ཀུན་དགའ་ར་བ་ན།

			gyal bu gyal che kyi tsal gön me se jin gyi kün ga ra wa na

			in Shravasti, in Jetavana Grove, the park of Anathapindada,



			
			ཉན་ཐོས་དང༌། བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་སེམས་དཔའ་ཆེན་པོ་གྲངས་མེད་པ་དག་དང་ཐབས་ཅིག་ཏུ་བཞུགས་ཏེ།

			nyen tö dang  jang chup sem pa sem pa chen po drang me pa dak dang tap chik tu shuk te

			together with countless hearer disciples and bodhisattva mahasattvas, 



			
			ལྷ་དང་མི་དང་ལྷ་མ་ཡིན་སོགས་ཀྱི་འདུས་པ་ཆེན་པོ་ཚད་མེད་པས་ཀྱང་ཡོངས་སུ་བསྐོར་བའོ། །

			lha dang mi dang lha ma yin sok kyi dü pa chen po tse me pe kyang yong su kor wa o

			and also surrounded by an immeasurable, great assembly of gods, humans, asuras, and so on.



			
			དེའི་ཚེ་འདུས་པ་དེ་དག་གི་དབུས་ན་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་བརྗོད་དུ་མེད་པའི་ཡོན་ཏན་གྱི་རྒྱན་ཞེས་བྱ་བ་

			dey tse dü pa de dak gi ü na jang chup sem pa jö du me pay yön ten gyi gyen she ja wa

			At that time, amidst those assembled was the bodhisattva named Ornament of Inexpressible Qualities,



			
			ཞིག་མཆིས་པ་དེ་སྟན་ལས་ལངས་ཏེ་བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱི་ཞབས་ལ་མགོ་བོས་ཕྱག་བཙལ་ཏེ།

			shik chi pa de ten le lang te chom den de kyi shap la go wö chak tsel te

			who arose from his seat and prostrated with his head at the feet of the Bhagavan.



			
			ཐལ་མོ་སྦྱར་ཏེ་བཀུར་སྟི་དང་བཅས་པས་བཅོམ་ལྡན་འདས་ལ་འདི་སྐད་ཅེས་གསོལ་ཏོ། །

			tel mo jar te kur ti dang che pe chom den de la di ke che söl to

			With palms together and with respect, he said to the Bhagavan,



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས། དེང་འདིར་འཇིག་རྟེན་གྱི་ཁམས་སུ་སེམས་ཅན་ཚད་མེད་པ་དག་

			chom den de  deng dir jik ten gyi kham su sem chen tse me pa dak

			“Bhagavan, at present in this world system boundless sentient beings



			
			ཉོན་མོངས་པའི་རྒྱུ་དང་རྐྱེན་གྱི་དབང་གིས་སྡིག་པའི་ལས་སྣ་ཚོགས་པ་མངོན་པར་འདུ་བྱེད་པས།

			nyön mong pay gyu dang kyen gyi wang gi dik pay le na tsok pa ngön par du che pe

			are engaging in various sorts of wrongdoing under the influence of the causes and conditions of kleshas,



			
			སེམས་ཅན་དམྱལ་བ་དང༌། ཡི་དྭགས་དང༌། བྱོལ་སོང་རྣམས་སུ་ལྟུང་བར་འགྱུར་བའམ།

			sem chen nyel wa dang  yi dak dang  jöl song nam su tung war gyur wa’am

			and thus will fall into hell, preta, or animal realms,



			
			ཡང་ན་ལྷ་དང་མིའི་འགྲོ་བ་དག་ཏུ་སྡུག་བསྔལ་དོས་དྲག་པ་སྣ་ཚོགས་པ་མྱོང་བར་འགྱུར་བ་ལ་

			yang na lha dang miyi dro wa dak tu duk ngel dö drak pa na tsok pa nyong war gyur wa la

			or else will experience the various severe forms of suffering of god and human rebirths.



			
			ཐུགས་བརྩེ་བས་རྣམ་པར་དགྲོལ་བའི་ཐབས་བསྟན་པར་མཛད་དུ་གསོལ།

			tuk tse way nam par dröl way tap ten par dze du söl

			I request you to teach a method to thoroughly liberate them, out of compassion and affection.”



			
			དེ་སྐད་ཅེས་གསོལ་པ་དང༌། བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་བཀའ་སྩལ་པ།

			de ke che söl pa dang  chom den de kyi ka tsel pa

			He said this, and the Bhagavan replied,



			
			རིགས་ཀྱི་བུ། ལེགས་སོ། །ལེགས་སོ། །

			rik kyi bu  lek so  lek so

			“Child of noble family, excellent. Excellent.



			
			ཁྱོད་ཀྱིས་སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་ལ་སྙིང་བརྩེ་བས་དེ་ལྟར་གསོལ་བ་བཏབ་པ་ལེགས་སོ། །

			khyö kyi sem chen tam che la nying tse way de tar söl wa tap pa lek so

			It is excellent that you have made such a request, out of compassion and affection for sentient beings.



			
			དོན་དེའི་ཕྱིར་དེང་ཁྱོད་ལ་སྡུག་བསྔལ་ཐམས་ཅད་ལས་རྣམ་པར་དགྲོལ་བའི་ཐབས་བསྡུས་པ་ངས་བཤད་ཀྱིས།

			dön dey chir deng khyö la duk ngel tam che le nam par dröl way tap dü pa nge she kyi

			To that end, I will now teach you a method that thoroughly liberates from all suffering,



			
			ཉོན་ཅིག་ཡང་དག་པར་ཉོན་ཅིག །

			nyön chik yang dak par nyön chik

			therefore listen. Listen well.



			
			རིགས་ཀྱི་བུ། ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་བཅོམ་ལྡན་འདས་མི་འཁྲུགས་པ་ཞེས་བྱ་བས།

			rik kyi bu  yang dak par dzok pay sang gye chom den de mi truk pa she ja way

			Child of noble family, because the completely perfect buddha named Bhagavan Akshobhya



			
			སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་ལ་ཕན་པ་དང་བདེ་བའི་དོན་འཚལ་བས་ན།

			sem chen tam che la pen pa dang de way dön tsel way na

			seeks benefit and happiness for all sentient beings,



			
			གཟུངས་སྔགས་འདི་གསུངས་ཤིང་འདུས་པ་རྣམས་ལ་བཟླས་བརྗོད་དུ་བགྱིད་པར་གནང་ངོ༌། །

			sung ngak di sung shing dü pa nam la de jö du gyi par nang ngo

			he uttered this dharani mantra, and had those assembled recite it.



			
			སྔགས་སྨྲས་པ།

			ngak me pa

			The mantra is spoken thus:



			
			ཀཾཀནི་ཀཾཀནི། རོཙནི་རོཙནི། ཏྲོཊནི་ཏྲོཊནི། ཏྲཱསནི་ཏྲཱསནི།

			kaṃkani kaṃkani rochani rochani troṭani troṭani trāsani trāsani



			
			པྲཏིཧན་པྲཏིཧན། སརྦ་ཀརྨ་པརཾཔརཱཎི་མེ་སྭཱཧཱ།

			pratihana pratihana sarva karma paramparāṇi me svāhā



			
			རིགས་ཀྱི་བུའམ་རིགས་ཀྱི་བུ་མོ་གང་ལ་ལ་ཞིག་གིས།

			rik kyi bu’am rik kyi bu mo gang la la shik gi

			Any son or daughter of noble family



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་མི་འཁྲུགས་པ་ལ་

			de shin shek pa yang dak par dzok pay sang gye mi truk pa la

			who without pretense or guile pays homage to the tathagata, the completely perfect buddha Akshobhya,



			
			གཡོ་དང་སྒྱུ་མ་མཆིས་པར་ཕྱག་བྱས་ཏེ་གཟུངས་འདི་འཆང་བ་དང་འཛིན་པར་བྱས་ན།

			yo dang gyu ma chi par chak che te sung di chang wa dang dzin par che na

			and upholds and memorizes this dharani will perfectly pacify all the wrongs



			
			སྔོན་སྤྱད་པའི་མཚམས་མེད་པའི་ལས་ལྔ་པོ་དག་གམ། རྩ་བ་བཞིའམ།

			ngön che pay tsam me pay le nga po dak gam  tsa wa shi’am

			they have previously done, including the five heinous deeds, the four root downfalls,



			
			མི་དགེ་བ་བཅུའམ། འཕགས་པའི་ཚོགས་ལ་སྐུར་བ་བཏབ་པའམ།

			mi ge wa chu’am  pak pay tsok la kur wa tap pa’am

			the ten non-virtues, disparaging the assembly of noble ones,



			
			དམ་པའི་ཆོས་ལ་སྐུར་བ་བཏབ་པའི་ཉེས་པ་དང་བཅས་པ་ཐམས་ཅད་རབ་ཏུ་ཞི་བར་འགྱུར་རོ། །

			dam pay chö la kur wa tap pay nye pa dang che pa tam che rap tu shi war gyur ro

			or disparaging the true Dharma.



			
			འཆི་བའི་དུས་ལ་བབ་པའི་ཚེ་ན།

			chi way dü la bap pay tse na

			When their moment of death arrives,



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་མི་འཁྲུགས་པ་དེ་དང་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་རྣམས་གང་གི་མདུན་ན་མངོན་སུམ་དུ་འོངས་ནས།

			chom den de mi truk pa de dang jang chup sem pa nam gang gi dün na ngön sum du ong ne

			Bhagavan Akshobhya and the bodhisattvas will come directly before them,



			
			སྙན་པར་བརྗོད་ཅིང་མགུ་བར་བྱས་ཏེ་གང་དེ་རབ་ཏུ་དགའ་བར་བྱེད་དོ། །

			nyen par jö ching gu war che te gang de rap tu ga war je do

			speak pleasantly and gladden them, and will make them thoroughly joyful.



			
			དེ་ནས་དེང་ཁྱོད་བསུ་བར་བྱེད་ཀྱིས་བདག་གང་དུ་གནས་པའི་སངས་རྒྱས་ཀྱི་ཞིང་དུ་

			de ne deng khyö su war che kyi dak gang du ne pay sang gye kyi shing du

			They will then say, ‘We welcome you now, thus it is right that we go together



			
			ལྷན་ཅིག་ཏུ་འདོང་བར་རིགས་སོ་ཞེས་གསུངས་པར་འགྱུར་རོ། །

			lhen chik tu dong war rik so she sung par gyur ro

			to the buddha field we dwell in.’



			
			ཤི་འཕོས་ནས་ཀྱང་ངེས་པར་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་མི་འཁྲུགས་པའི་

			shi pö ne kyang nge par de shin shek pa mi truk pay

			After dying too, that person will definitely be reborn



			
			སངས་རྒྱས་ཀྱི་ཞིང་རྣམ་པར་དག་པར་སྐྱེ་བར་འགྱུར་རོ། །

			sang gye kyi shing nam par dak par kye war gyur ro

			in the pure land of Tathagata Akshobhya.



			
			རིགས་ཀྱི་བུ། གཞན་ཡང་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་

			rik kyi bu  shen yang de shin shek pa yang dak par dzok pay

			Moreover, child of the lineage, since the tathagata,



			
			སངས་རྒྱས་ངན་སོང་སྦྱོང་བའི་རྒྱལ་པོ་ཞེས་བྱ་བས།

			sang kye ngen song jong way gyal po she ja way

			the completely perfect Buddha Durgati Shodhana Raja



			
			སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་ལ་ཕན་པ་དང་བདེ་བའི་དོན་འཚལ་བས་ན།

			sem chen tam che la pen pa dang de way dön tsel way na

			seeks benefit and happiness for all sentient beings,



			
			གཟུངས་སྔགས་འདི་གསུངས་ཤིང་འདུས་པ་རྣམས་ལ་བཟླས་བརྗོད་དུ་བགྱིད་པར་གནང་ངོ༌། །

			sung ngak di sung shing dü pa nam la de jö du gyi par nang ngo

			he uttered this dharani mantra and had those assembled recite it.



			
			སྔགས་སྨྲས་པ།

			ngak me pa

			The mantra is spoken thus:



			
			ཤོདྷནེ་ཤོདྷནེ་སརྦ་པཱཔཾ་བིཤོདྷནེ་ཤུདྡྷེ་བིཤུདྡྷེ་སརྦ་ཀརྨ་བིཤུདྡྷེ་སྭཱཧཱ།

			śhodhane śhodhane sarva pāpam viśhodhane śhuddhe viśhuddhe sarva karma viśhuddhe svāhā



			
			གལ་ཏེ་རིགས་ཀྱི་བུའམ་རིགས་ཀྱི་བུ་མོ་གང་ལ་ལ་ཞིག་གིས།

			gal te rik kyi bu’am rik kyi bu mo gang la la shik gi

			If any son of the lineage or daughter of the lineage



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་ངན་སོང་སྦྱོང་བའི་རྒྱལ་པོ་ལ་

			de shin shek pa yang dak par dzok pay sang gye ngen song jong way gyal  po la

			pays homage without pretense or guile to the tathagata, the completely perfect



			
			གཡོ་དང་སྒྱུ་མ་མཆིས་པར་ཕྱག་བྱས་ཏེ་སྔགས་འདི་འཆང་བ་དང་འཛིན་པར་བྱས་ན།

			yo dang gyu ma chi par chak che te ngak di chang wa dang dzin par che na

			Buddha Durgati Shodhana Raja, and upholds and memorizes this mantra,



			
			བསྐལ་པ་ཁྲི་བཞི་སྟོང་གི་སྔོན་གྱི་ཚེ་རབས་ཀྱང་རྟག་ཏུ་དྲན་པར་འགྱུར་རོ། །

			kal pa tri shi tong gi ngön gyi tse rap kyang tak tu dren par gyur ro

			they will always remember their lives from the previous fourteen thousand aeons.



			
			གང་དུ་སྐྱེ་བའི་གནས་སུ་སྐྱེས་པའི་ལུས་འཐོབ་པར་འགྱུར་རོ། །

			gang du kye way ne su kye pay lü top par gyur ro

			Wherever they are born, they will always attain a powerful body.



			
			དབང་པོ་ཕུན་སུམ་ཚོགས་ཤིང་ལས་འབྲས་ལ་མངོན་པར་ཡིད་ཆེས་པར་འགྱུར་རོ། །

			wang po pün sum tsok shing le dre la ngön par yi che par gyur ro

			They will have perfect faculties, and have firm conviction in cause and effect.



			
			བཟོ་ཡི་རིགས་སྣ་ཚོགས་ལ་མཁས་ཤིང་བསྟན་བཅོས་ཐམས་ཅད་ལེགས་པར་ཤེས་པར་འགྱུར་རོ། །

			so yi rik na tsok la khe shing ten chö tam che lek par she par gyur ro

			They will be skilled in the various crafts, and will understand all the commentarial treatises well.



			
			གཏོང་བ་ལ་སྤྲོ་ཞིང་འདོད་པ་ཐམས་ཅད་ལ་ཡིད་འབྱུང་བར་འགྱུར་རོ། །

			tong wa la tro shing dö pa tam che la yi jung war gyur ro

			They will delight in giving, and will be repulsed by all objects of desire.



			
			སྡིག་པའི་ལས་མི་བགྱི་ཞིང་འཇིགས་པ་ཐམས་ཅད་དང་བྲལ་བར་འགྱུར་རོ། །

			dik pay le mi gyi shing jik pa tam che dang drel war gyur ro

			They will engage in no wrong acts and be free of all fear.



			
			ཡང་དག་པའི་འཚོ་བ་དང་ཤེས་རབ་ལྡན་ཞིང་སྐྱེ་དགུ་ཀུན་གྱིས་ཤིན་ཏུ་གཅེས་པར་འགྱུར་རོ། །

			yang dak pay tso wa dang she rap den shing kye gu kün gyi shin tu che par gyur ro

			They will have a right livelihood and wisdom, and all beings will be extremely fond of them.



			
			རྟག་ཏུ་དགེ་བའི་བཤེས་གཉེན་གྱི་དྲུང་དུ་དམ་པའི་ཆོས་རྒྱུན་མར་ཐོས་པར་འགྱུར་རོ། །

			tak tu ge way she nyen gyi drung du dam pay chö gyün mar tö par gyur ro

			They will always hear the true Dharma in the presence of a spiritual friend, unceasingly.



			
			བྱང་ཆུབ་འདོད་པའི་སེམས་ཐང་ཅིག་ཙམ་ཡང་སྤོང་བར་མི་འགྱུར་རོ། །

			jang chup dö pay sem tang chig tsam yang pong war mi gyur ro

			They will not abandon their wish for enlightenment even for an instant.



			
			ཡོན་ཏན་ཐམས་ཅད་ཀྱིས་བདག་ཉིད་མཛེས་པར་འགྱུར་རོ། །

			yön ten tam che kyi dak nyi dze par gyur ro

			They themselves will be beautified by all good qualities.



			
			ཡང་དག་པའི་སྡོམ་པ་དང་ལྡན་ཞིང་སྡིག་པའི་ལས་ཐམས་ཅད་ལ་འཇིགས་པར་འགྱུར་རོ། །

			yang dak pay dom pa dang den shing dik pay le tam che la jik par gyur ro

			They will be endowed with perfect restraint, and will fear all wrongdoing.



			
			གཏན་དུ་ཉོན་མོངས་པ་མེད་ཅིང་མཉེན་ཞིང་རབ་ཏུ་ཞི་བར་འགྱུར་རོ། །

			ten du nyön mong pa me ching nyen shing rap tu shi war gyur ro

			They will always be without kleshas, and be mild and thoroughly pacified.



			
			ལྷ་དང་མི་དག་གི་ནང་དུ་རྟག་ཏུ་བདེ་བ་མྱོང་བར་འགྱུར་རོ། །

			lha dang mi dak gi nang du tak tu de wa nyong war gyur ro

			They will always experience happiness among gods and humans.



			
			བླ་ན་མེད་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་བྱང་ཆུབ་མྱུར་དུ་འཐོབ་པར་འགྱུར་རོ། །

			la na me pa yang dak par dzok pay jang chup nyur du top par gyur ro

			They will quickly attain the unsurpassed state of complete and perfect enlightenment.



			
			ཕ་རོལ་ཏུ་ཕྱིན་པ་བཅུ་པོ་དག་ལས་ཕྱིར་ལྡོག་པར་མི་འགྱུར་རོ། །

			pa röl tu chin pa chu po dak le chir dok par mi gyur ro

			They will never turn away from the ten transcendences.



			
			རྟག་ཏུ་སེམས་ཅན་མ་ལུས་པ་ཕན་བདེ་ལ་འགོད་པར་འདོད་པར་འགྱུར་རོ། །

			tak tu sem chen ma lü pa pen de la gö par dö par gyur ro

			They will always have the wish to bring about the benefit and happiness of all sentient beings without exception.



			
			གང་ཉམས་སུ་བླངས་པ་ཐམས་ཅད་བདག་དོན་དུ་གཞོལ་བར་མི་འགྱུར་རོ། །

			gang nyam su lang pa tam che dak dön du shöl war mi gyur ro

			Whatever they practice, they will not engage in self-interest.



			
			གང་དུ་སྐྱེ་བའི་གནས་སུ་རྟག་ཏུ་སངས་རྒྱས་མཐོང་བ་འཐོབ་པར་འགྱུར་རོ། །

			gang du kye way ne su tak tu sang gye tong wa top par gyur ro

			Wherever they are born, they will always be able to see a buddha.



			
			དམ་པའི་ཆོས་སྐྱོང་བའི་འཕགས་པའི་ཚོགས་ཀྱི་གྲངས་སུ་བགྲང་བར་འགྱུར་རོ། །

			dam pay chö kyong way pak pay tsok kyi drang su drang war gyur ro

			They will be counted among the noble community that protects the true Dharma.”



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་དེ་སྐད་ཅེས་བཀའ་སྩལ་ནས།

			chom den de kyi de ke che ka tsel ne

			After the Bhagavan had spoken thus,



			
			ཉན་ཐོས་དང་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་དང་ལྷ་དང་མི་དང་ལྷ་མ་ཡིན་གྱི་ཚོགས་དང་བཅས་པ་ཡི་རངས་ཏེ།

			nyen tö dang jang chup sem pa dang lha dang mi dang lha mi yin gyi tsok dang che pa yi rang te

			the community of hearer disciples, bodhisattvas, gods, humans, and asuras rejoiced



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་གསུངས་པ་ལ་མངོན་པར་བསྟོད་དོ། །

			chom den de kyi sung pa la ngön par tö do

			and praised what the Bhagavan had said.



			
			སྡུག་བསྔལ་ལས་རྣམ་པར་དགྲོལ་བའི་གཟུངས་རྫོགས་སོ། །

			duk ngel  le nam par dröl way sung dzok so

			The Sutra of the Dharani that Thoroughly Liberates from Suffering is completed.



			
			ཆེན་པོ་ཐང་གུར་གྱི་སྡེ་སྣོད་གསུམ་པ་ཞོན་ཙང་ནས་གོང་མའི་བཀའ་ལུང་གིས་རྒྱ་ནག་གི་སྐད་དུ་བསྒྱུར་བ་ལས་སྙིགས་མའི་དུས་སུ་བྱང་ཕྱོགས་གངས་ཅན་གྱི་རྒྱུད་དུ་བྱུང་བ་ཞྭ་མཐོན་མཐིང་ཅན་ཨོ་རྒྱན་ཕྲིན་ལས་དབང་གི་རྡོ་རྗེས་བསྒྱུར་ཅིང་ཞུས་ཏེ་གཏན་ལ་ཕབ་པའོ། ། ཤིང་ཕོ་རྟ་ལོ་སྤྱི་ལོ་ ༢༠༡༤ ལོར་སླར་ཞུས་སོ། །

			Translated into Chinese by Hsuan Tsang, the Tripitaka Master of the Great Tang, by imperial edict, and from that, translated and finalized by the holder of the Black Hat, Ogyen Trinley Wang gi Dorje, who was born in the lineage of the northern snowy land in degenerate times. Translation revised in the Wood Horse Year, 2014.

		


		
			[image: ]

			Day Four

		


		
			བཅོམ་ལྡན་འདས་སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་ཀྱི་སྔོན་གྱི་སྨོན་ལམ་གྱི་ཁྱད་པར་རྒྱས་པ།

			The Detailed Account of the Previous Aspirations of the Blessed One Bhaiṣajya Guru Vaiḍūrya Prabha


			
			༄༅། །རྒྱ་གར་སྐད་དུ། ཨཱརྱ་བྷགབཱན་བྷཻཥཛྱ་གུརུ་བཻཌཱུརྱ་པྲབྷཱས་པཱུརྦ་པྲཎིདྷཱན་བིཤེཥ་བིསྟར་ནཱམ་མཧཱཡཱན་སཱུཏྲཾ།

			gya gar ke du ārya bhagavān bhaiṣajya guruv aiḍūrya prabhasya pūrva praṇidhāna viśeṣa vistara nāma mahāyāna sūtra 

			Sanskrit title: Ārya-bhagavān-bhaiṣajya-guru-vaiḍūrya-prabhasya pūrva-praṇidhāna-viśeṣa-vistāra-nāma-mahāyāna-sūtra



			
			བོད་སྐད་དུ། འཕགས་པ་བཅོམ་ལྡན་འདས་སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་ཀྱི་སྔོན་གྱི་སྨོན་ལམ་གྱི་ཁྱད་པར་རྒྱས་པ་ཞེས་བྱ་བ་ཐེག་པ་ཆེན་པོའི་མདོ། 

			bö ke du pak pa chom den dé men gyi la vaidūryayi ö kyi ngön gyi mön lam gyi khye par gyé pa she ja wa tek pa chen poy do 

			Tibetan title: ’phags pa bcom ldan ’das sman gyi bla bai Dur+ya’i ’od gyi smon lam gyi khyad par rgyas pa zhes bya ba theg pa chen po’i mdo



			
			སངས་རྒྱས་དང་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་ཐམས་ཅད་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			sang gyé dang jang chup sem pa tam che la chak tsal lo 

			Homage to all buddhas and bodhisattvas.



			
			འདི་སྐད་བདག་གིས་ཐོས་པ་དུས་གཅིག་ན། 

			di ke dak gi tö pa dü chik na 

			Thus did I hear at one time. 



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ཡུལ་རྒྱུ་བ་རྒྱུ་ཞིང་ཡངས་པ་ཅན་དུ་བྱོན་ཏེ། 

			chom den dé yül gyu wa gyu shing yang pa chen du jön te 

			The Blessed One was wandering through the provinces and



			
			ཡངས་པ་ཅན་ན་རོལ་མོའི་སྒྲ་ཅན་གྱི་ཤིང་ལྗོན་པའི་དྲུང་ན་

			yang pa chen na röl moy dra chen gyi shing jön pay drung na 

			came to Vaiśālī. There in Vaiśālī, at the base of the musical tree,



			
			དགེ་སློང་བརྒྱད་སྟོང་གི་དགེ་སློང་གི་དགེ་འདུན་ཆེན་པོ་དང་། 

			ge long gye tong gi ge long gi gendün chen po dang 

			he was accompanied by a great saṅgha of eight thousand monks, 



			
			ཐབས་ཅིག་ཏུ་བཞུགས་ཏེ། བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་སུམ་ཁྲི་དྲུག་སྟོང་དང་

			tap chik tu shuk te jang chup sem pa sum tri druk tong dang 

			and with him, too, were thirty-six thousand bodhisattvas, 



			
			ཡང་ཐབས་ཅིག་ཏུ་རྒྱལ་པོ་དང་། བློན་པོ་དང་། བྲམ་ཟེ་དང་། 

			yang tap chik tu gyal po dang lön po dang dram se dang 

			and all manner of kings, minsters, brahmins, 



			
			ཁྱིམ་བདག་རྣམས་དང་། ལྷ་དང་། ལྷ་མ་ཡིན་དང་། 

			khyim dak nam dang lha dang lha ma yin dang 

			householders, gods, asuras, garuḍas, 



			
			ནམ་མཁའ་ལྡིང་དང་། མིའམ་ཅི་དང་། ལྟོ་འཕྱེ་ཆེན་པོ་རྣམས་ཀྱིས་

			nam kha ding dang miam chi dang to che chen po nam kyi 

			kinnaras, and mahoragas, all of whom encircled and venerated 



			
			ཡོངས་སུ་བསྐོར་ཅིང་མདུན་གྱིས་བལྟས་ཏེ་ཆོས་སྟོན་ཏོ། །

			yong su kor ching dün gyi té te chö tön to 

			him as he taught the Dharma. 



			
			དེ་ནས་སངས་རྒྱས་ཀྱི་མཐུས་ཆོས་ཀྱི་རྒྱལ་བུ་འཇམ་དཔལ་སྟན་ལས་

			de né sang gyé kyi tü chö kyi gyal bu jam pal ten 

			Then, through the Buddha’s power, the bodhisattva great being and Dharma prince Mañjuśrī 



			
			ལངས་ཏེ། བླ་གོས་ཕྲག་པ་གཅིག་ཏུ་བགོས་ནས་པུས་མོ་གཡས་པའི་ལྷ་

			lé lang te la gö trak pa chik tu gö né pü mo yé pay lha 

			rose from his seat, adjusted his upper robe on one shoulder, 



			
			ངས་ལ་བཙུགས་ཏེ། བཅོམ་ལྡན་འདས་ག་ལ་བ་དེ་ལོགས་སུ་ཐལ་མོ་སྦྱར་

			ngé la tsuk te chom den de ga la wa de lok su tal mo jar 

			knelt with his right knee on the ground, bowed to the Blessed One with his palms together, 



			
			བ་བཏུད་ནས་བཅོམ་ལྡན་འདས་ལ་འདི་སྐད་ཅེས་གསོལ་ཏོ། །

			wa tü né chom den dé la di ke che söl to 

			and made this request to the Blessed One: 



			
			གང་ཐོས་པས་སེམས་ཅན་རྣམས་ཀྱི་ལས་ཀྱི་སྒྲིབ་པ་ཡོངས་སུ་བྱང་བར་འགྱུར་བ་དང་། 

			gang tö pé sem chen nam kyi lé kyi drip pa yong su jang war gyur wa dang 

			“Might the Blessed One please teach a detailed account 



			
			སླད་མའི་ཚེ་སླད་མའི་དུས་སུ་དམ་པའི་ཆོས་ལྟར་བཅོས་པ་འབྱུང་བ་ན། 

			le may tse le may dü su dam pay chö tar chö pa jung wa na 

			of the names and previous aspirations of the Thus-Gone Ones 



			
			སེམས་ཅན་དེ་དག་རྗེས་སུ་གཟུང་བའི་སླད་དུ་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དེ་དག་གི་མཚན་དང་། 

			sem chen de dak je su sung way le du de shin shek pa de dak gi tsen dang 

			so that beings who hear them may be purified of their karmic 



			
			སྔོན་གྱི་སྨོན་ལམ་གྱི་ཁྱད་པར་རྒྱས་པ་བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་བསྟན་དུ་གསོལ། 

			ngön gyi mön lam gyi khye par gyé pa chom den dé kyi ten du söl 

			obscurations and be guided, later in future times 



			
			དེ་ནས་བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་འཇམ་དཔལ་གཞོན་ནུར་གྱུར་པ་ལ་

			de né chom den dé kyi jam pal shön nur gyur pa la 

			when only an imitation of the holy Dharma remains?” 



			
			ལེགས་སོ་ཞེས་བྱ་བ་བྱིན་ཏེ། འཇམ་དཔལ་ལེགས་སོ་ལེགས་སོ། །

			lek so she ja wa jin te jam pal lek so lek so 

			“Very well, Mañjuśrī, very well,” the Blessed One replied to Mañjuśrī-kumara-bhūta. 



			
			འཇམ་དཔལ་ཁྱོད་ཀྱིས་སྙིང་རྗེ་དཔག་ཏུ་མེད་པ་བསྐྱེད་ནས་

			jam pal khyö kyi nying je pak tu me pa kye né 

			“It is good, Mañjuśrī, that the boundless compassion you have



			
			སེམས་ཅན་ལས་ཀྱི་སྒྲིབ་པ་སྣ་ཚོགས་ཀྱིས་བསྒྲིབས་པ་རྣམས་དང་། 

			sem chen lé kyi drip pa na tsok kyi drip pa nam dang 

			generated has led you to make this request for the benefit, aid, 



			
			ལྷ་དང་མི་རྣམས་ཀྱི་དོན་དང་། ཕན་པ་དང་བདེ་བའི་ཕྱིར་

			lha dang mi nam kyi dön dang pen pa dang de way chir 

			and happiness of all those divine and human beings who are 



			
			གསོལ་བ་འདེབས་པ་ནི་ལེགས་སོ། །འཇམ་དཔལ་དེའི་ཕྱིར་ལེགས་པར་

			söl wa dep pa ni lek so jam pal dey chir lek par 

			enveloped by all kinds of karmic obscurations. Listen well and 



			
			རབ་ཏུ་ཉོན་ལ་ཡིད་ལ་ཟུང་ཤིག་དང་བཤད་དོ། །

			rap tu nyön la yi la sung shik dang she do 

			keep in mind what I say, Mañjuśrī, and I shall explain.



			
			འཇམ་དཔལ་གཞོན་ནུར་གྱུར་པས་བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་ནོ་ཞེས་གསོལ་ནས། 

			jam pal shön nur gyur pé chom den dé de shin no she söl né 

			After saying «Blessed One, please do so!»,



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱི་ལྟར་ཉན་པ་དང་། 

			chom den dé kyi tar nyen pa dang 

			Mañjuśrī-kumāra-bhūta listened to the Blessed One with



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་དེ་ལ་འདི་སྐད་ཅེས་བཀའ་སྩལ་ཏོ། །

			chom den dé kyi de la di ke che ka tsal to 

			full attention, and the Blessed One said to him the following:



			
			འཇམ་དཔལ་ཤར་ཕྱོགས་ལོགས་སུ་སངས་རྒྱས་ཀྱི་ཞིང་འདི་ནས་

			jam pal shar chok lok su sang gyé kyi shing di né 

			“Mañjuśrī, to the east of this buddhafield, past as many 



			
			སངས་རྒྱས་ཀྱི་ཞིང་གང་གཱའི་ཀླུང་བཅུའི་བྱེ་མ་སྙེད་འདས་པ་ན་

			sang gyé kyi shing gang gāy lung chuy je ma nye dé pa na 

			buddhafields as there are grains of sand in ten Gaṅgā rivers, 



			
			འཇིག་རྟེན་གྱི་ཁམས་བཻ་ཌཱུརྱར་སྣང་བ་ཞེས་བྱ་བ་ཡོད་དེ། 

			jik ten gyi kham vaidūryar nang wa she ja wa yö de 

			lives the blessed Buddha Bhaiṣajya-guru-vaiḍūrya-prabha 



			
			དེ་ན་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དགྲ་བཅོམ་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་

			de na de shin shek pa dra chom pa yang dak par dzok pay 

			in the world Vaiḍūrya-nirbhāsa. He is a thus-gone, worthy, 



			
			སངས་རྒྱས་རིག་པ་དང་ཞབས་སུ་ལྡན་པ། བདེ་བར་གཤེགས་པ། 

			sang gyé rik pa dang shap su den pa de war shek pa 

			and perfect buddha, someone endowed with knowledge and 



			
			འཇིག་རྟེན་མཁྱེན་པ། སྐྱེས་བུ་འདུལ་བའི་ཁ་ལོ་སྒྱུར་བ། བླ་ན་མེད་པ། 

			jik ten khyen pa kye bu dül way kha lo gyur wa la na me pa 

			good conduct, a well-gone one, a knower of the world, 



			
			ལྷ་དང་མི་རྣམས་ཀྱི་སྟོན་པ། སངས་རྒྱས་བཅོམ་ལྡན་འདས་

			lha dang mi nam kyi tön pa sang gyé chom den dé 

			a charioteer who tames people, unsurpassed, and a teacher of 



			
			སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་ཅེས་བྱ་བ་བཞུགས་སོ། །

			men gyi la vaidūryayi ö che ja wa shuk so 

			gods and humans.

			འཇམ་དཔལ་བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་དེ། 

			jam pal chom den dé de shin shek pa men gyi la vaidūryayi ö de 

			“Mañjuśrī, long ago, when he was practicing bodhisattva conduct, 



			
			སྔོན་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའི་སྤྱད་པ་སྤྱོད་པ་ན་སྨོན་ལམ་ཆེན་པོ་བཅུ་གཉིས་

			ngön jang chup sem pay che pa chö pa na mön lam chen po 

			the blessed Thus-Gone One Bhaiṣajya-guru-vaiḍūrya-prabha 



			
			པོ་འདི་དག་བཏབ་བོ། །བཅུ་གཉིས་གང་ཞེ་ན། 

			chu nyi po di dak tap bo chu nyi gang she na 

			proclaimed the following twelve great aspirations. 



			
			དེའི་སྨོན་ལམ་ཆེན་པོ་དང་པོ་ནི་གང་གི་ཚེ་བདག་མ་འོངས་པའི་

			dey mön lam chen po dang po ni gang gi tse dak ma o ng pay 

			What are the twelve? “His first great aspiration was,



			
			དུས་ན་བླ་ན་མེད་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་བྱང་ཆུབ་མངོན་པར་

			dü na la na me pa yang dak par dzok pay jang chup ngön par 

			‘In the future, when I have attained awakening as a perfect buddha 



			
			རྫོགས་པར་སངས་རྒྱས་པ་དེའི་ཚེ། 

			dzok par sang gyé pa deyi tse 

			who has manifested unsurpassed and perfect awakening, 



			
			བདག་གི་ལུས་ཀྱི་འོད་ཀྱིས་འཇིག་རྟེན་གྱི་ཁམས་གྲངས་མེད་དཔག་ཏུ་མེད་

			dak gi lü kyi ö kyi jik ten gyi kham drang me pak tu me 

			may my body’s radiance illuminate innumerable, limitless, and 



			
			ཅིང་དཔག་གིས་མི་ལང་བ་དག་ལྷམ་མེ་ལྷན་ནེ་ལྷང་ངེར་གྱུར་ཅིག །

			ching pak gi mi lang wa dak lham me lhen ne lhang nger gyur chik 

			immeasurable worlds, warm them, and make them shine. 



			
			སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་སྐྱེས་བུ་ཆེན་པོའི་མཚན་སུམ་ཅུ་རྩ་གཉིས་དང་། 

			sem chen tam che kye bu chen poy tsen sum chu tsa nyi dang 

			May all beings be adorned with the thirty-two marks 



			
			དཔེ་བྱད་བཟང་པོ་བརྒྱད་ཅུས་ལེགས་པར་བརྒྱན་པར་གྱུར་ཏེ། 

			pe je sang po gye chü lek par gyen par gyur te 

			of a great person and the eighty minor marks, 



			
			བདག་ཅི་འདྲ་བ་དེ་བཞིན་དུ་སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་ཀྱང་དེ་འདྲ་བར་གྱུར་ཅིག་ཅེས་བཏབ་བོ། །

			dak chi dra wa de shin du sem chen tam che kyang de dra war gyur chik che tap bo 

			just as I am.’



			
			དེའི་སྨོན་ལམ་ཆེན་པོ་གཉིས་པ་ནི་གང་གི་ཚེ་བདག་མ་འོངས་པའི་དུས་ན། 

			dey mön lam chen po nyi pa ni gang gi tse dak ma ong pay dü na 

			“His second great aspiration was, ‘In the future, 



			
			བླ་ན་མེད་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་བྱང་ཆུབ་མངོན་པར་

			la na me pa yang dak par dzok pay jang chup ngön par 

			when I have attained awakening as a perfect buddha 



			
			རྫོགས་པར་སངས་རྒྱས་པ་དེའི་ཚེ་བདག་བྱང་ཆུབ་ཐོབ་པ་ན། 

			dzok par sang gyé pa deyi tse dak jang chup top pa na 

			who has manifested unsurpassed and perfect awakening, 



			
			ལུས་ནོར་བུ་རིན་པོ་ཆེ་བཻ་ཌཱུརྱ་ཅི་འདྲ་བ་དེ་འདྲ་བར་ཕྱི་ནང་

			lü nor bu rin po che vaidūrya chi dra wa de dra war chi nang

			may my body be like a precious blue beryl gem — 



			
			ཤིན་ཏུ་ཡོངས་སུ་དག་པ་དང་། དྲི་མ་མེད་ལ་འོད་གསལ་བ་དང་། 

			shin tu yong su dak pa dang dri ma me la ö sal wa dang 

			pure inside and out, and radiating a stainless light. 



			
			ཁོ་ལག་ཡངས་ཤིང་ཆེ་བ་དང་། དཔལ་དང་གཟི་བརྗིད་འབར་བ་དང་། 

			kho lak yang shing che wa dang pal dang si ji bar wa dang 

			May I manifest a broad and tall body that stands firm, is ablaze



			
			ལེགས་པར་གནས་པ་དང་། ཉི་མ་དང་ཟླ་བ་བས་ལྷག་པའི་འོད་ཟེར་གྱི་

			lek par né pa dang nyi ma dang da wa wé lhak pay ö ser gyi 

			with glory and splendor, and is adorned with a halo of light 



			
			དྲ་བ་རྣམས་ཀྱིས་ལེགས་པར་བརྒྱན་པར་གྱུར་ཅིག །

			dra wa nam kyi lek par gyen par gyur chik 

			so bright that it outshines the sun and moon. 



			
			དེ་ན་སེམས་ཅན་གང་དག་འཇིག་རྟེན་གྱི་བར་དུ་སྐྱེས་པ་དག་དང་། 

			de na sem chen gang dak jik ten gyi bar du kye pa dak dang 

			May my light allow any beings who are born in the dark spaces 



			
			གང་དག་ཡང་མིའི་འཇིག་རྟེན་འདི་ན་མཚན་མོ་མུན་པ་མུན་ནག་གི་

			gang dak yang mi jik ten di na tsen mo mün pa mün nak gi 

			between worlds, and those here in the human world who 



			
			ནང་ན་ཕྱོགས་ཐ་དད་པར་འགྲོ་བ་དེ་དག་བདག་གི་འོད་ཀྱིས་ཕྱོགས་དགའ་

			nang na chok ta de par dro wa de dak dak gi ö kyi chok ga 

			travel to various places during the dark of night, to proceed 



			
			མགུར་འགྲོ་བར་གྱུར་ཅིག །ལས་རྣམས་ཀྱང་བྱེད་པར་གྱུར་ཅིག་ཅེས་བཏབ་བོ། །

			gur dro war gyur chik lé nam kyang je par gyur chik che tap bo 

			joyfully, and may they perform virtuous deeds.’



			
			དེའི་སྨོན་ལམ་ཆེན་པོ་གསུམ་པ་ནི་གང་གི་ཚེ་བདག་མ་འོངས་པའི་དུས་ན། 

			dey mön lam chen po sum pa ni gang gi tse dak ma ong pay dü na 

			“His third great aspiration was, ‘In the future, 



			
			བླ་ན་མེད་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་བྱང་ཆུབ་མངོན་པར་

			la na me pa yang dak par dzok pay jang chup ngön par 

			when I have attained awakening as a perfect buddha 



			
			རྫོགས་པར་སངས་རྒྱས་པ་དེའི་ཚེ་བདག་བྱང་ཆུབ་ཐོབ་པ་ན། 

			dzok par sang gyé pa deyi tse dak jang chup top pa na 

			who has manifested unsurpassed and perfect awakening, 



			
			བདག་གི་ཤེས་རབ་དང་ཐབས་དཔག་ཏུ་མེད་པས་སེམས་ཅན་གྱི་ཁམས་

			dak gi she rap dang tap pak tu me pé sem chen gyi kham 

			may my boundless wisdom and skillful means furnish 



			
			དཔག་གིས་མི་ལང་བ་དག་ལོངས་སྤྱོད་མི་ཟད་པ་དང་ལྡན་པར་གྱུར་ཏེ། 

			pak gi mi lang wa dak long chö mi se pa dang den par gyur te 

			immeasurable realms of beings with inexhaustible wealth, 



			
			སུ་ཡང་ཅིས་ཀྱང་བྲེལ་བ་མེད་པར་གྱུར་ཅིག་ཅེས་བཏབ་བོ། །

			su yang chi kyang drel wa me par gyur chik che tap bo 

			and may no one lack anything.’



			
			དེའི་སྨོན་ལམ་ཆེན་པོ་བཞི་པ་ནི་གང་གི་ཚེ་བདག་མ་འོངས་པའི་དུས་ན། 

			dey mön lam chen po shi pa ni gang gi tse dak ma ong pay dü na 

			“His fourth great aspiration was, ‘In the future, 



			
			བླ་ན་མེད་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་བྱང་ཆུབ་མངོན་པར་

			la na me pa yang dak par dzok pay jang chup ngön par 

			when I have attained awakening as a perfect buddha 



			
			རྫོགས་པར་སངས་རྒྱས་པ་དེའི་ཚེ་བདག་བྱང་ཆུབ་ཐོབ་པ་ན། 

			dzok par sang gyé pa deyi tse dak jang chup top pa na 

			who has manifested unsurpassed and perfect awakening, 



			
			སེམས་ཅན་གང་དག་ལམ་ངན་པར་ཞུགས་པ་དེ་དག་བྱང་ཆུབ་

			sem chen gang dak lam ngen par shuk pa de dak jang chup 

			may any beings who have set out on the wrong path be set 



			
			ཀྱི་ལམ་ལ་དགོད་པར་བྱའོ། །ཉན་ཐོས་ཀྱི་ལམ་དུ་ཞུགས་པ་དང་། 

			kyi lam la gö par jo nyen tö kyi lam du shuk pa dang 

			upon the path to awakening. May all those who have entered 



			
			རང་སངས་རྒྱས་ཀྱི་ལམ་དུ་ཞུགས་པ་དེ་དག་ཐམས་ཅད་ནི་ཐེག་པ་

			rang sang gyé kyi lam du shuk pa de dak tam che ni tek pa 

			the path of the hearers and who have entered the path of the 



			
			ཆེན་པོ་ལ་གཟུད་པར་སྤྱད་པར་བྱའོ་ཞེས་བཏབ་བོ། །

			chen po la sü par che par jo she tap bo 

			solitary buddhas be led to the Great Vehicle.’



			
			དེའི་སྨོན་ལམ་ཆེན་པོ་ལྔ་པ་ནི་གང་གི་ཚེ་བདག་མ་འོངས་པའི་དུས་ན། 

			dey mön lam chen po nga pa ni gang gi tse dak ma ong pay dü na 

			“His fifth great aspiration was, ‘In the future, 



			
			བླ་ན་མེད་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་བྱང་ཆུབ་མངོན་པར་རྫོགས་

			la na me pa yang dak par dzok pay jang chup ngön par dzok 

			when I have attained awakening as a perfect buddha 



			
			པར་སངས་རྒྱས་པ་དེའི་ཚེ་བདག་བྱང་ཆུབ་ཐོབ་པ་ན། 

			par sang gyé pa deyi tse dak jang chup top pa na 

			who has manifested unsurpassed and perfect awakening, 



			
			སེམས་ཅན་གང་དག་བདག་གི་གན་ན་ཚངས་པར་སྤྱད་པ་སྤྱོད་པ་དང་། 

			sem chen gang dak dak gi nen tsang par che pa chö pa dang 

			may any beings who are close to me practice pure conduct. 



			
			དེ་བཞིན་དུ་སེམས་ཅན་གཞན་དཔག་ཏུ་མེད་ཅིང་དཔག་གིས་མི་ལང་བ་

			de shin du sem chen shen pak tu me ching pak gi mi lang wa 

			Likewise, may a limitless and boundless number 



			
			དེ་དག་ཐམས་ཅད་ཀྱང་བདག་གི་མིང་ཐོས་ནས། 

			de dak tam che kyang dak gi ming tö né 

			of other beings hear my name, and may my power 



			
			བདག་གི་མཐུས་སྡོམ་པ་གསུམ་གྱིས་བསྡམས་པ་དང་། ཚུལ་ཁྲིམས་ཉམས་

			dak gi tü dom pa sum gyi dam pa dang tsül trim nyam 

			cause them to be bound by the three vows and have 



			
			པ་མེད་པར་གྱུར་ཅིག །སུ་ཡང་ཚུལ་ཁྲིམས་ལོག་པར་ཞུགས་ཏེ། 

			pa me par gyur chik su yang tsül trim lok par shuk te 

			uncorrupted discipline. May no one engage in incorrect 



			
			ངན་འགྲོར་འགྲོ་བར་མ་གྱུར་ཅིག་ཅེས་བཏབ་བོ། །

			ngen dror dro war ma gyur chik che tap bo 

			discipline and proceed to the lower realms.’



			
			དེའི་སྨོན་ལམ་ཆེན་པོ་དྲུག་པ་ནི་གང་གི་ཚེ་བདག་མ་འོངས་པའི་དུས་ན། 

			dey mön lam chen po druk pa ni gang gi tse dak ma ong pay dü na 

			“His sixth great aspiration was, ‘In the future, 



			
			བླ་ན་མེད་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་བྱང་ཆུབ་མངོན་པར་

			la na me pa yang dak par dzok pay jang chup ngön par 

			when I have attained awakening as a perfect buddha 



			
			རྫོགས་པར་སངས་རྒྱས་པ་དེའི་ཚེ་བདག་བྱང་ཆུབ་ཐོབ་པ་ན། 

			dzok par sang gyé pa deyi tse dak jang chup top pa na 

			who has manifested unsurpassed and perfect awakening, 



			
			སེམས་ཅན་གང་སུ་དག་ལུས་ངན་པ་དང་། དབང་པོ་མ་ཚང་

			sem chen gang su dak lü ngen pa dang wang po ma tsang 

			may beings who have weak constitutions, impaired faculties, 



			
			བ་དང་། མདོག་མི་སྡུག་པ་དང་། བེམས་པོ་དང་། 

			wa dang dok mi duk pa dang bem po dang 

			or poor complexions; who are dumb, lame, 



			
			ཡན་ལག་སྐྱོན་ཅན་དང་། སྒུར་པོ་དང་། ཤ་བཀྲ་ཅན་དང་། 

			yen lak kyön chen dang gur po dang sha tra chen dang 

			hunchbacked, or have vitiligo; 



			
			ཞར་བ་དང་། ལོང་བ་དང་། འོན་པ་དང་། སྨྱོན་པར་གྱུར་པ་དང་། 

			shar wa dang long wa dang ön pa dang nyön par gyur pa dang 

			who have only one eye, are blind, deaf, or mentally ill; 



			
			གཞན་ཡང་གང་སུ་དག་ལུས་ལ་ནད་ཀྱིས་བཏབ་པ་དེ་དག་གིས་བདག་གི་

			shen yang gang su dak lü la ne kyi tap pa de dak gi dak gi 

			and whose bodies are otherwise affected by illness 



			
			མིང་ཐོས་ནས་ཐམས་ཅད་དབང་པོ་ཚང་ཞིང་ཡན་ལག་ཡོངས་སུ་

			ming tö né tam che wang po tsang shing yen lak yong su 

			hear my name. When they do, may all their faculties become 



			
			རྫོགས་པར་གྱུར་ཅིག་ཅེས་བཏབ་བོ། །

			dzok par gyur chik che tap bo 

			whole and their bodies intact.’



			
			དེའི་སྨོན་ལམ་ཆེན་པོ་བདུན་པ་ནི། གང་གི་ཚེ་བདག་མ་འོངས་པའི་དུས་ན། 

			dey mön lam chen po dün pa ni gang gi tse dak ma ong pay dü na 

			“His seventh great aspiration was, ‘In the future, 



			
			བླ་ན་མེད་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་བྱང་ཆུབ་མངོན་པར་རྫོགས་

			la na me pa yang dak par dzok pay jang chup ngön par dzok 

			when I have attained awakening as a perfect buddha who has 



			
			པར་སངས་རྒྱས་པ་དེའི་ཚེ་བདག་བྱང་ཆུབ་ཐོབ་པ་ན། 

			par sang gyé pa deyi tse dak jang chup top pa na 

			manifested unsurpassed and perfect awakening, 



			
			སེམས་ཅན་གང་སུ་དག་ནད་སྣ་ཚོགས་ཀྱིས་གཟིར་བ། སྐྱབས་མེད་པ། 

			sem chen gang su dak ne na tsok kyi sir wa kyap me pa 

			may beings whose bodies are afflicted by various types of illnesses, 



			
			མགོན་མེད་པ། འཚོག་ཆས་དང་། སྨན་མི་བདོག་པ། དཔུང་གཉེན་མེད་པ། 

			gön me pa tsok ché dang men mi dok pa pung nyen me pa 

			who are vulnerable, who are defenseless, who lack necessities and medicines, 



			
			དབུལ་བ། སྡུག་བསྔལ་བ་གང་དག་གི་རྣ་ལམ་དུ་བདག་གི་མིང་གྲག་པ་

			wül wa duk ngal wa gang dak gi na lam du dak gi ming drak 

			who have no one to care for them, who are poor, and who 



			
			དེ་དག་ནི་ནད་ཐམས་ཅད་རབ་ཏུ་ཞི་བར་གྱུར་ཅིག །

			pa de dak ni ne tam che rap tu shi war gyur chik 

			suffer, hear my name, and may all their illnesses be pacified. 



			
			བྱང་ཆུབ་ཀྱི་མཐར་ཐུག་གི་བར་དུ་ནད་མེད་ཅིང་གནོད་པ་མེད་པར་གནས་

			jang chup kyi tar tuk gi bar du ne me ching nö pa me par né 

			May they be healthy and live free from harm for as long as it 



			
			པར་གྱུར་ཅིག་ཅེས་བཏབ་བོ། །

			par gyur chik che tap bo 

			takes them to attain awakening.’



			
			དེའི་སྨོན་ལམ་ཆེན་པོ་བརྒྱད་པ་ནི་གང་གི་ཚེ་བདག་མ་འོངས་པའི་དུས་ན། 

			dey mön lam chen po gye pa ni gang gi tse dak ma ong pay dü na 

			“His eighth great aspiration was, ‘In the future, when I have 



			
			བླ་ན་མེད་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་བྱང་ཆུབ་མངོན་པར་

			la na me pa yang dak par dzok pay jang chup ngön par 

			attained awakening as a perfect buddha who has manifested 



			
			རྫོགས་པར་སངས་རྒྱས་པ་དེའི་ཚེ་བདག་བྱང་ཆུབ་ཐོབ་པ་ན། 

			dzok par sang gyé pa deyi tse dak jang chup top pa na 

			unsurpassed and perfect awakening, 



			
			བུད་མེད་གང་ལ་ལ་བུད་མེད་ཀྱི་སྐྱོན་བརྒྱ་དག་གིས་ཀུན་ནས་ཉོན་མོངས་

			bü me gang la l bü me kyi kyön gya dak gi kün né nyön mong 

			may any women who are afflicted by the hundreds of disadvantages



			
			པར་གྱུར་པ། བུད་མེད་ཀྱི་དངོས་པོ་ལ་སྨོད་པ། 

			par gyur pa bü me kyi ngö po la mö pa 

			of being a woman, who dislike being of the female gender, 



			
			བུད་མེད་ཀྱི་སྐྱེ་གནས་ལས་ཡོངས་སུ་ཐར་བར་འདོད་པ་དེ་དག་བུད་མེད་ཀྱི་

			bü me kyi kye né lé yong su tar war dö pa de dak bü me kyi 

			and who want to be free from the condition of being a woman, 



			
			དངོས་པོ་ལས་ལོག་པར་གྱུར་ཅིག །བྱང་ཆུབ་ཀྱི་མཐར་ཐུག་གི་བར་སྐྱེས་

			ngö po lé lok par gyur chik jang chup kyi tar tuk gi bar kye 

			leave behind their female gender and be born as a man for as 



			
			པའི་དབང་པོ་བྱུང་བར་གྱུར་ཅིག་ཅེས་བཏབ་བོ། །

			pay wang po jung war gyur chik che tap bo 

			long as it takes them to attain awakening.’



			
			དེའི་སྨོན་ལམ་ཆེན་པོ་དགུ་པ་ནི་གང་གི་ཚེ་བདག་མ་འོངས་པའི་དུས་ན། 

			dey mön lam chen po gu pa ni gang gi tse dak ma ong pay dü na 

			“His ninth great aspiration was, ‘In the future, 



			
			བླ་ན་མེད་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་བྱང་ཆུབ་མངོན་པར་རྫོགས་

			la na me pa yang dak par dzok pay jang chup ngön par dzok

			when I have attained awakening as a perfect buddha 



			
			པར་སངས་རྒྱས་པ་དེའི་ཚེ་བདག་བྱང་ཆུབ་ཐོབ་པ་ན། 

			par sang gyé pa deyi tse dak jang chup top pa na 

			who has manifested unsurpassed and perfect awakening, 



			
			སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་བདུད་ཀྱི་ཞགས་པ་རྣམས་ལས་ཡོངས་སུ་ཐར་བར་བྱའོ། །

			sem chen tam che dü kyi shak pa nam lé yong su tar war ja o 

			may I release all beings from Māra’s bonds. 



			
			ལྟ་བ་ཐ་དད་པ་མི་མཐུན་པ་ཟིང་ཟིང་བས་མི་མཐུན་པར་གྱུར་པ་དག་

			ta wa ta de pa mi tün pa sing sing wé mi tün par gyur pa dak 

			May I establish in the correct view those who are in opposition 



			
			ཡང་དག་པའི་ལྟ་བ་ལ་དགོད་པར་བྱའོ། །

			yang dak pay ta wa la gö par ja o 

			due to their divergent, contrasting, and disturbed views.



			
			མཐར་གྱིས་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའི་སྤྱོད་པ་བསྟན་པར་བྱའོ་ཞེས་བཏབ་བོ། །

			tar gyi jang chup sem pay chö pa ten par jo she tap bo 

			In due order, may I teach them the conduct of a bodhisattva.’



			
			དེའི་སྨོན་ལམ་ཆེན་པོ་བཅུ་པ་ནི་གང་གི་ཚེ་བདག་མ་འོངས་པའི་དུས་ན། 

			dey mön lam chen po chu pa ni gang gi tse dak ma ong pay dü na 

			“His tenth great aspiration was, ‘In the future, 



			
			བླ་ན་མེད་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་བྱང་ཆུབ་མངོན་པར་

			la na me pa yang dak par dzok pay jang chup ngön par 

			when I have attained awakening as a perfect buddha 



			
			རྫོགས་པར་སངས་རྒྱས་པ་དེའི་ཚེ། བདག་བྱང་ཆུབ་ཐོབ་པ་ན་

			dzok par sang gyé pa deyi tse dak jang chup top pa na 

			who has manifested unsurpassed and perfect awakening, 



			
			སེམས་ཅན་གང་སུ་དག་རྒྱལ་པོའི་འཇིགས་པས་སྐྲག་པ་དང་། 

			sem chen gang su dak gyal poy jik pé trak pa dang 

			may the power of my merit free from all manner of harm



			
			གང་དག་བཅིང་བ་དང་། བརྡེག་པ་དང་། གོ་རར་གཞུག་པ་དང་། 

			gang dak ching wa dang dek pa dang go rar shuk pa dang 

			any beings who are terrified because they fear the king, 



			
			གསད་པར་འོས་པ། སྒྱུ་དུ་མས་ཀུན་ཏུ་གཙེས་པ། 

			se par ö pa gyu du mé kün tu tse pa 

			and who are bound, beaten, tortured, sentenced to death, 



			
			ང་རྒྱལ་དང་བྲལ་བ་ལུས་དང་ངག་དང་སེམས་སྡུག་བསྔལ་གྱིས་

			nga gyal dang dral wa lü dang ngak dang sem duk ngal gyi 

			persecuted due to many false accusations, dishonored, 



			
			ཉེན་པ་དེ་དག་བདག་གི་བསོད་ནམས་ཀྱི་མཐུས་གནོད་པ་ཐམས་ཅད་ལས་

			nyen pa de dak dak gi sö nam kyi tü nö pa tam che lé yong su

			and who are pained by bodily, verbal, 



			
			ཡོངས་སུ་ཐར་བར་གྱུར་ཅིག་ཅེས་བཏབ་བོ། །

			tar war gyur chik che tap bo 

			or mental suffering.’



			
			དེའི་སྨོན་ལམ་ཆེན་པོ་བཅུ་གཅིག་པ་ནི། གང་གི་ཚེ་བདག་མ་འོངས་

			dey mön lam chen po chu chik pa ni gang gi tse dak ma ong 

			“His eleventh great aspiration was, ‘In the future, 



			
			པའི་དུས་ན་བླ་ན་མེད་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་བྱང་ཆུབ་མངོན་

			pay dü na la na me pa yang dak par dzok pay jang chup ngön 

			when I have attained awakening as a perfect buddha 



			
			པར་རྫོགས་པར་སངས་རྒྱས་པ་དེའི་ཚེ། 

			par dzok par sang gyé pa deyi tse 

			who has manifested unsurpassed and perfect awakening, 



			
			བདག་བྱང་ཆུབ་ཐོབ་པ་ན་སེམས་ཅན་གང་སུ་དག་བཀྲེས་པ་དང་། 

			dak jang chup top pa na sem chen gang su dak tre pa dang 

			may I provide food that is vibrant, aromatic, and savory 



			
			སྐོམ་པའི་མེ་རབ་ཏུ་འབར་བ། ཁ་ཟས་ཚོལ་བ་ལ་རབ་ཏུ་བརྩོན་པ། 

			kom pay me rap tu bar wa kha sé tsöl wa la rap tu tsön pa 

			to satiate the bodies of any beings who are scorched by the 



			
			སྡིག་པའི་ལས་བྱེད་པ་དེ་དག་བདག་གིས་ཁ་དོག་དང་། དྲི་དང་། 

			dik pay lé je pa de dak dak gi kha dok dang dri dang 

			fire of hunger and thirst, who expend great effort searching 



			
			རོར་ལྡན་པའི་ཁ་ཟས་ཀྱིས་ལུས་ཚིམ་པར་བྱས་ཏེ། 

			ror den pay kha sé kyi lü tsim par jé te 

			for food, and who commit sinful actions. Then, may I make 



			
			ཕྱིས་ཆོས་ཀྱི་རོས་ཤིན་ཏུ་བདེ་བ་ལ་དགོད་པར་བྱའོ་ཞེས་བཏབ་བོ། །

			chi chö kyi rö shin tu de wa la gö par jo she tap bo 

			them even happier with the taste of the Dharma.’



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དེའི་སྨོན་ལམ་ཆེན་པོ་བཅུ་གཉིས་པ་ནི་གང་གི་

			de shin shek pa dey mön lam chen po chu nyi pa ni gang gi 

			“That thus-gone one’s twelfth great aspiration was, ‘In the 



			
			ཚེ་བདག་མ་འོངས་པའི་དུས་ན། བླ་ན་མེད་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་

			tse dak ma ong pay dü na la na me pa yang dak par dzok 

			future, when I have attained awakening as a perfect buddha 



			
			པའི་བྱང་ཆུབ་མངོན་པར་རྫོགས་པར་སངས་རྒྱས་པ་དེའི་ཚེ། 

			pay jang chup ngön par dzok par sang gyé pa deyi tse 

			who has manifested unsurpassed and perfect awakening, 



			
			སེམས་ཅན་གང་སུ་དག་སྒྲེན་མོ་བགོ་བ་མེད་པ་དབུལ་བ། 

			sem chen gang su dak dren mo go wa me pa wül wa 

			may I provide those sentient beings who are naked, 



			
			སྡུག་བསྔལ་བ། གྲང་བ་དང་། ཚ་བ་དང་། སྦྲང་བུ་དང་། 

			duk ngal wa drang wa dang tsa wa dang drang bu dang 

			have no clothes, are poor, suffering, and who are miserable 



			
			ཤ་སྦྲང་དག་གིས་ཉིན་མཚན་དུ་སྡུག་བསྔལ་གྱི་ཚོར་བ་མྱོང་བ་

			sha drang dak gi nyin tsen du duk ngal gyi tsor wa nyong wa

			day and night due to cold, heat, flies, and biting insects, 



			
			དག་ལ་བདག་གིས་གོས་ཡོངས་སུ་སྤྱད་པར་འོས་པ་ཚོན་སྣ་ཚོགས་སུ་ཁ་

			dak la dak gi gö yong su che par ö pa tsön na tsok su kha 

			with clothes that suit their needs and are dyed 



			
			བསྒྱུར་བ་དག་སྦྱིན་པར་བྱའོ། །ཇི་ལྟར་འདོད་པ་བཞིན་དུ་རིན་པོ་ཆེའི་རྒྱན་

			gyur wa dak jin par jo ji tar dö pa shin du rin po chey gyen 

			in bright colors. May I fulfill all the wishes of beings 



			
			སྣ་ཚོགས་དང་། སྤུད་པ་དང་། ཕྲེང་བ་དང་། སྤོས་དང་། 

			na tsok dang pü pa dang treng wa dang pö dang 

			with whatever types of jewelry, ornaments, 



			
			བྱུག་པ་དང་། རོལ་མོའི་སྒྲ་དང་། སིལ་སྙན་དང་། 

			juk pa dang röl moy dra dang sil nyen dang 

			garlands, perfumes, ointments, music, 



			
			ཕེག་རྡོབ་པ་རྣམས་ཀྱིས་སེམས་ཅན་རྣམས་ཀྱི་བསམ་པ་ཐམས་ཅད་

			pek dop pa nam kyi sem chen nam kyi sam pa tam che 

			instruments, and drums 



			
			ཡོངས་སུ་རྫོགས་པར་གྱུར་ཅིག་ཅེས་བཏབ་བོ། །

			yong su dzok par gyur chik che tap bo 

			they desire.’ 



			
			འཇམ་དཔལ་བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དགྲ་བཅོམ་པ་

			jam pal chom den dé de shin shek pa dra chom pa 

			Mañjuśrī, those are the twelve great aspirations 



			
			ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་དེ་

			yang dak par dzok pay sang gyé men gyi la vaidūryayi ö de 

			that the blessed, thus-gone, worthy, and perfect Buddha 



			
			སྔོན་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའི་སྤྱད་པ་སྤྱོད་པ་ན་སྨོན་ལམ་ཆེན་པོ་

			ngön jang chup sem pay che pa chö pa na mön lam chen po 

			Bhaiṣajya-guru-vaiḍūrya-prabha proclaimed long ago, 



			
			བཅུ་གཉིས་པོ་དེ་དག་བཏབ་པར་གྱུར་ཏོ། །

			chu nyi po de dak tap par gyur to 

			when he was practicing bodhisattva conduct. 



			
			འཇམ་དཔལ་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་དེའི་སྨོན་ལམ་གང་ཡིན་པ་དང་། 

			jam pal de shin shek pa men gyi la vaidūryayi ö dey mön lam gang yin pa dang 

			“Mañjuśrī, the aspirations of the Thus-Gone One Bhaiṣajya-guru Vaiḍūrya-prabha-rāja 



			
			སངས་རྒྱས་ཀྱི་ཞིང་གི་ཡོན་ཏན་བཀོད་པ་གང་ཡིན་པ་དེ་ནི་བསྐལ་པའམ། 

			sang gyé kyi shing gi yön ten kö pa gang yin pa de ni kal pa am

			and the array of good qualities of his buddhafield cannot be 



			
			བསྐལ་པ་ལས་ལྷག་པར་ཡང་ཟད་པར་བྱར་མི་ནུས་སོ། །

			kal pa lé lhak par yang se par jar mi nü so 

			exhausted over the course of an eon or even more than an eon. 



			
			སངས་རྒྱས་ཀྱི་ཞིང་དེ་ནི་ཤིན་ཏུ་ཡོངས་སུ་དག་པ་སྟེ། 

			sang gyé kyi shing de ni shin tu yong su dak pa te 

			His buddhafield is utterly pure. 



			
			རྡོ་དང་། གསེག་མ་དང་། གྱོ་མོ་མེད་པ། འདོད་པའི་སྐྱོན་མེད་པ། 

			do dang sek ma dang gyo mo me pa dö pay kyön me pa 

			There are no stones, pebbles, or gravel; there are no faults 



			
			ངན་སོང་དང་སྡུག་བསྔལ་གྱི་སྒྲ་མེད་པ། བུད་མེད་ཀྱི་དངོས་པོ་མེད་པ། 

			ngen song dang duk ngal gyi dra me pa bü me kyi ngö po me pa 

			related to desire; there are no cries of suffering and the lower realms; and there is no such thing as the female gender. 



			
			ས་དང་། རྩིག་པ་དང་། ར་བ་དང་། རྟ་བབས་དང་། 

			sa dang tsik pa dang ra wa dang ta bap dang 

			The foundation, walls, fences, archways, latticework windows, 



			
			སྐར་ཁུང་གི་དྲ་བ་དང་། བ་གམ་ནི་བཻ་ཌཱུརྱའི་རང་བཞིན་ཅན། 

			kar khung gi dra wa dang ba gam ni vaidūryayi rang shin chen 

			and turrets are made of blue beryl, 



			
			པུ་ཤུ་ནི་རིན་པོ་ཆེ་སྣ་བདུན་གྱི་རང་བཞིན་ཅན་ཏེ། 

			pu shu ni rin po che na dün gyi rang shin chen te 

			and the parapets are made of the seven precious substances. 



			
			འཇིག་རྟེན་གྱི་ཁམས་བདེ་བ་ཅན་ཅི་འདྲ་བ་དེ་བཞིན་དུ། 

			jik ten gyi kham de wa chen chi dra wa de shin du 

			The array of good qualities of the world 



			
			འཇིག་རྟེན་གྱི་ཁམས་བཻ་ཌཱུརྱ་ར་སྣང་བའི་སངས་རྒྱས་ཀྱི་ཞིང་གི་ཡོན་ཏན་

			jik ten gyi kham vaidūrya ra nang way sang gyé kyi shing gi 

			Vaiḍūrya-nirbhāsa is equal to that 



			
			བཀོད་པ་ཡང་དེ་དང་འདྲའོ། །

			yön ten kö pa yang de dang dro 

			of the world Sukhāvatī. 



			
			འཇིག་རྟེན་གྱི་ཁམས་དེ་ན་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་གྲངས་མེད་དཔག་ཏུ་མེད་

			jik ten gyi kham de na jang chup sem pa drang me pak tu me 

			“There are two bodhisattva great beings who are foremost 



			
			པ་དེ་དག་གི་ནང་ན། 

			pa de dak gi nang na 

			among the immeasurable 



			
			བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་སེམས་དཔའ་ཆེན་པོ་གཙོ་བོ་གཉིས་ཡོད་དེ། 

			jang chup sem pa sem pa chen po tso wo nyi yö de 

			and innumerable bodhisattvas in that world. 



			
			གཅིག་གི་མིང་ནི་ཉི་མ་ལྟར་རྣམ་པར་སྣང་བྱེད་ཅེས་བྱ། 

			chik gi ming ni nyi ma tar nam par nang je che ja 

			The first is named Sūrya-vairocana 



			
			གཉིས་པའི་མིང་ནི་ཟླ་བ་ལྟར་རྣམ་པར་སྣང་བྱེད་ཅེས་བྱ་སྟེ། 

			nyi pay ming ni da wa tar nam par nang je che ja te 

			and the second is named Candra-vairocana. 



			
			དེ་དག་ནི་བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་

			de dak ni chom den dé de shin shek pa men gyi la vaidūryayi 

			These two maintain the treasury of the holy Dharma of the 



			
			འོད་དེའི་དམ་པའི་ཆོས་ཀྱི་མཛོད་འཛིན་པའོ། །

			ö dey dam pay chö kyi dzö dzin po 

			blessed Thus-Gone One Bhaiṣajya-guru-vaiḍūrya-prabha. 



			
			འཇམ་དཔལ་དེ་ལྟ་བས་ན་དད་པའི་རིགས་ཀྱི་བུ་འམ། 

			jam pal de ta wé na de pay rik kyi bu am 

			Mañjuśrī, that is why a faithful son or daughter of the lineage 



			
			རིགས་ཀྱི་བུ་མོས་སངས་རྒྱས་ཀྱི་ཞིང་དེར་སྐྱེ་བར་སྨོན་ལམ་ཐོབ་ཅིག །

			rik kyi bu mö sang gyé kyi shing der kye war mön lam top chik 

			should make the aspiration to be born in that buddhafield.”



			
			ཡང་བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་འཇམ་དཔལ་གཞོན་ནུར་གྱུར་པ་ལ་བཀའ་སྩལ་པ།

			yang chom den dé kyi jam pal shön nur gyur pa la ka tsal pa

			The Blessed One continued to address Mañjuśrī-kumāra-bhūta saying,



			
			འཇམ་དཔལ་སེམས་ཅན་སོ་སོའི་སྐྱེ་བོ་གང་དག་དགེ་བ་དང་མི་དགེ་

			jam pal sem chen so soy kye bo gang dak ge wa dang mi ge 

			“Mañjuśrī, there are ordinary beings who do not know about 



			
			བ་མི་ཤེས་པ་དག་ཡོད་དེ། དེ་དག་ནི་ཆགས་པའི་ཟིལ་གྱིས་ནོན་པ། 

			wa mi she pa dak yö de de dak ni chak pay sil gyi nön pa 

			virtue and nonvirtue. They are overcome by greed and do not 



			
			སྦྱིན་པ་དང་སྦྱིན་པའི་འབྲས་བུ་རྣམ་པར་སྨིན་པ་མི་ཤེས་པའོ། །

			jin pa dang jin pay dré bu nam par min pa mi she po 

			understand generosity and the ripened result of generosity. 



			
			དེ་དག་ནི་བྱིས་པ། གླེན་པ། དད་པའི་དབང་པོ་དང་བྲལ་བ། 

			de dak ni ji pa len pa de pay wang po dang dral wa 

			They are childish and foolish, lacking the capacity for faith. 



			
			ནོར་སོག་ཅིང་། སྲུང་བ་ལ་མངོན་པར་བརྩོན་གྱི། 

			nor sok ching sung wa la ngön par tsön gyi 

			As they strive to accumulate and maintain wealth, 



			
			སྦྱིན་པ་ཡང་དག་པར་འགྱེད་པ་ལ་དེ་དག་གི་སེམས་མི་འགྲོ་བ་སྟེ། 

			jin pa yang dak par gye pa la de dak gi sem mi dro wa te 

			their minds are not disposed toward generosity and sharing. 



			
			སྦྱིན་པའི་དུས་ཉེ་བར་གནས་པ་ན་རང་གི་ལུས་ཀྱི་ཤ་ལས་བཅད་པ་བཞིན་

			jin pay dü nye war né pa na rang gi lü kyi sha lé che pa shin 

			When it is time to give a gift, they become dejected as if they 



			
			དུ་ཡིད་མི་དགའ་བར་འགྱུར་རོ། །

			du yi mi ga bar gyur ro 

			were cutting the flesh from their own bodies. 



			
			སེམས་ཅན་དེ་དག་ནི་བདག་ཉིད་ཀྱང་དུ་མ་ཡོངས་སུ་མི་སྤྱོད་ན་

			sem chen de dak ni dak nyi kyang du ma yong su mi chö na 

			Many of those beings do not even allow themselves to enjoy 



			
			ཕ་མ་དང་། ཆུང་མ་དང་། བུ་དང་། 

			pa ma dang chung ma dang bu dang 

			material wealth, let alone provide for their parents, wives, 



			
			བུ་མོ་ལ་མི་སྟེར་བ་ལྟ་སྨོས་ཀྱང་ཅི་དགོས། བྲན་ཕོ་དང་། 

			bu mo la mi ter wa ta mö kyang chi gö dren po dang 

			sons, and daughters, their male and 



			
			བྲན་མོ་དང་། ལས་བྱེད་པ་རྣམས་ལ་ལྟ་སྨོས་ཀྱང་ཅི་དགོས། 

			dren mo dang lé je pa nam la ta mö kyang chi gö 

			female servants and employees, 



			
			གཞན་སློང་བ་རྣམས་ལ་ལྟ་སྨོས་ཀྱང་ཅི་དགོས། 

			shen long wa nam la ta mö kyang chi gö 

			and for beggars. 



			
			སེམས་ཅན་དེ་ལྟ་བུ་དེ་དག་ནི་འདི་ནས་ཤི་འཕོས་ནས་ཡི་དགས་ཀྱི་འཇིག་

			sem chen de ta bu de dak ni di né shi pö né yi dak kyi jik ten

			“When such beings pass away, they are reborn 



			
			རྟེན་དུ་སྐྱེ་བར་འགྱུར། ཡང་ན་དུད་འགྲོའི་སྐྱེ་གནས་སུ་སྐྱེ་བར་འགྱུར་རོ། །

			du kye war gyur yang na dü droy kye né su kye war gyur ro 

			in the hungry ghost realm or as animals. 



			
			དེ་ལ་གང་དག་སྔོན་མིར་གྱུར་པ་ན། བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་

			de la gang dak ngön mir gyur pa na chom den dé de shin 

			For those among them who have heard the name of the blessed 



			
			པ་སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་དེའི་མཚན་ཐོས་པར་གྱུར་པ་དེ་

			shek pa men gyi la vaidūryayi ö deyi tsen tö par gyur pa de 

			Thus-Gone One Bhaiṣajya-guru-vaiḍūrya-prabha in their previous lives as humans — 



			
			དག་ནི་གཤིན་རྗེའི་འཇིག་རྟེན་ན་གནས་ཀྱང་རུང་། 

			dak ni shin jey jik ten na né kyang rung 

			whether they find themselves in the world of the Yama 



			
			དུད་འགྲོའི་སྐྱེ་གནས་ན་གནས་ཀྱང་རུང་སྟེ། 

			dü droy kye né na né kyang rung te 

			or in the animal realm — 



			
			དེར་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དེའི་མཚན་མངོན་དུ་འགྱུར་ཞིང་

			der de shin shek pa deyi tsen ngön du gyur shing 

			that thus-gone one’s name will appear there before them. 



			
			དྲན་མ་ཐག་པ་ཙམ་གྱིས་དེ་ནས་ཤི་འཕོས་ནས་ཡང་མིའི་འཇིག་རྟེན་དུ་

			dren ma tak pa tsam gyi de né shi pö né yang mi jik ten du 

			Simply by recollecting it, after they eventually pass away, 



			
			སྐྱེ་བར་འགྱུར་ཚེ་རབས་དྲན་པར་འགྱུར་རོ། །

			kye war gyur tse rap dren par gyur ro 

			they will once again be born in the human realm. They will remember their former lifetimes, 



			
			ངན་འགྲོའི་འཇིགས་པས་སྐྲག་ནས་ཡང་འདོད་པའི་ཡོན་ཏན་དག་དོན་དུ་མི་

			ngen droy jik pé trak né yang dö pay yön ten dak dön du mi 

			grow anxious out of fear of the lower realms, and no longer 



			
			གཉེར་བ་དང་། སྦྱིན་པ་ལ་མངོན་པར་དགའ་བ་དང་། སྦྱིན་པའི་བསྔགས་པ་

			nyer wa dang jin pa la ngön par ga wa dang jin pay ngak pa 

			concern themselves with sense pleasures. They will delight in 



			
			བརྗོད་པ་དང་། བདོག་པ་ཐམས་ཅད་ཡོངས་སུ་གཏོང་བར་གྱུར་ཏེ། 

			jö pa dang dok pa tam che yong su tong war gyur te 

			generosity, promote generosity, and give away everything that 



			
			རིམ་གྱིས་རང་གི་མགོ་དང་། ལག་པ་དང་། རྐང་པ་དང་། མིག་དང་། 

			rim gyi rang gi go dang lak pa dang kang pa dang mik dang

			they own. Eventually, they will even give their own head, hands, 



			
			ཤ་དང་། ཁྲག་ཀྱང་སློང་བ་རྣམས་ལ་རབ་ཏུ་སྦྱིན་པར་འགྱུར་ན། 

			sha dang trak kyang long wa nam la rap tu jin par gyur na 

			feet, eyes, flesh, and blood to anyone who asks, 



			
			ནོར་གྱི་ཕུང་པོ་གཞན་ལྟ་སྨོས་ཀྱང་ཅི་དགོས། 

			nor gyi pung po shen ta mö kyang chi gö 

			let alone other things like accumulated wealth.



			
			འཇམ་དཔལ་གཞན་ཡང་སེམས་ཅན་གང་དག་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་རྣམས་

			jam pal shen yang sem chen gang dak de shin shek pa nam 

			“Moreover, Mañjuśrī, there are beings who undermine the 



			
			ཀྱི་བསླབ་པའི་གནས་འཇིག་པ་དག་ཡོད་དེ། དེ་དག་ཚུལ་ཁྲིམས་ལོག་པར་

			kyi lap pay né jik pa dak yö de de dak tsül trim lok par shuk 

			precepts of the thus-gone ones. They violate discipline and 



			
			ཞུགས་ཤིང་ལྟ་བ་ལོག་པར་ཞུགས་ནས། གང་དག་ཚུལ་ཁྲིམས་དང་

			shing ta wa lok par shuk né gang dak tsül trim dang den pa 

			engage in wrong views. Those who are disciplined may 



			
			ལྡན་པ་དེ་དག་ནི་ཚུལ་ཁྲིམས་སྲུང་གི་མང་དུ་ཐོས་པ་ཡོངས་སུ་མི་ཚོལ་ཏེ། 

			de dak ni tsül trim sung gi mang du tö pa yong su mi tsöl te 

			maintain their discipline, but do not seek erudition, 



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་པས་གསུངས་པའི་མདོ་སྡེ་རྣམས་ཀྱི་དོན་ཟབ་མོ་མི་ཤེས། 

			de shin shek pé sung pay do de nam kyi dön sap mo mi she 

			and so they do not understand the profound meaning of the discourses that the Thus-Gone One has taught. 



			
			གང་དག་མང་དུ་ཐོས་པ་དེ་དག་ནི་ལྷག་པའི་ང་རྒྱལ་ཅན་དུ་གྱུར་ཏེ། 

			gang dak mang du tö pa de dak ni lhak pay nga gyal chen du gyur te 

			Those who do become erudite develop excessive pride, 



			
			ང་རྒྱལ་གྱིས་ནོན་པས་གཞན་དག་ལ་ཕྲག་དོག་བྱེད་ཅིང་དམ་པའི་

			nga gyal gyi nön pé shen dak la trak dok je ching dam pay

			and because they are overcome by their pride, they act with 



			
			ཆོས་ལ་དབང་ཟ་བར་འགྱུར། སྤོང་བར་འགྱུར་རོ། །

			chö la wang sa bar gyur pong war gyur ro 

			jealousy toward others, and misuse and forsake the holy Dharma. 



			
			མི་བླུན་པོ་དེ་ལྟ་བུ་དེ་དག་ནི་བདུད་ཀྱི་ཕྱོགས་པ་སྟེ། 

			mi lün po de ta bu de dak ni dü kyi chok pa te 

			Such foolish people who side with Māra 



			
			བདག་ཀྱང་ལམ་ངན་པར་ཞུགས་ལ་སེམས་ཅན་གཞན་བྱེ་བ་ཁྲག་ཁྲིག་

			dak kyang lam ngen par shuk la sem chen shen je wa trak trik 

			pursue a bad path themselves and cause many billions



			
			བརྒྱ་སྟོང་དུ་མ་དག་ཀྱང་གཡང་ས་ཆེན་པོར་ལྟུང་བར་བྱེད་པའོ། །

			gya tong du ma dak kyang yang sa chen por dung war je po 

			of other beings to fall into the great abyss. 



			
			སེམས་ཅན་དེ་ལྟ་བུ་དེ་དག་ནི་སེམས་ཅན་དམྱལ་བ་མི་བཟད་པར་འགྲོ་བར་འགྱུར་རོ། །

			sem chen de ta bu de dak ni sem chen nyal wa mi se par dro war gyur ro 

			Those beings are reborn amidst the horrors of hell. 



			
			གང་དག་སྔོན་མིར་གྱུར་པ་ན་བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་

			gang dak ngön mir gyur pa na chom den dé de shin shek pa 

			“For those who have heard the name of the blessed Thus-Gone One 



			
			སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་དེའི་མཚན་ཐོས་པར་གྱུར་པ་དེ་དག་ནི་

			men gyi la vaidūryayi ö deyi tsen tö par gyur pa de dak ni 

			Bhaiṣajya-guru-vaiḍūrya-prabha in a previous life as a human being, 



			
			སེམས་ཅན་དམྱལ་བ་ན་གནས་ཀྱང་དེར་སངས་རྒྱས་ཀྱི་མཐུས་དེ་བཞིན་

			sem chen nyal wa na né kyang der sang gyé kyi tü de shin

			even for those who live in the hell realms, the power of the 



			
			གཤེགས་པ་དེའི་མཚན་མངོན་དུ་འགྱུར་ཏེ། 

			shek pa deyi tsen ngön du gyur te 

			Buddha will cause the name of that thus-gone one to appear before them. 



			
			དེ་དག་དེ་ནས་ཤི་འཕོས་ནས་ཡང་མིའི་འཇིག་རྟེན་དུ་སྐྱེ་བར་འགྱུར། 

			de dak de né shi pö né yang mi jik ten du kye war gyur 

			Then, when they pass away, they will be reborn in the human realm. 



			
			ཡང་དག་པའི་ལྟ་བ་ཅན་དང་། བརྩོན་འགྲུས་དང་ལྡན་པ་དང་། 

			yang dak pay ta wa chen dang tsön drü dang den pa dang 

			They will maintain the correct view, be diligent, 



			
			དགེ་བའི་བསམ་པ་ཅན་དུ་འགྱུར་རོ། །

			ge way sam pa chen du gyur ro 

			and their minds will be predisposed toward virtue. 



			
			དེ་དག་ཁྱིམ་སྤངས་ཏེ་དེ་བཞིན་གཤེགས་པའི་བསྟན་པ་ལ་རབ་ཏུ་བྱུང་

			de dak khyim pang te de shin shek pay ten pa la rap tu jung

			They will leave home, go forth in the teaching of the Thus-Gone 



			
			ནས་མཐར་གྱིས་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའི་སྤྱད་པ་སྤྱོད་པར་འགྱུར་རོ། །

			né tar gyi jang chup sem pay che pa chö par gyur ro 

			One, and will finally practice bodhisattva conduct. 



			
			འཇམ་དཔལ་གཞན་ཡང་སེམས་ཅན་གང་དག་བདག་གི་བསྔགས་པ་བརྗོད་

			jam pal shen yang sem chen gang dak dak gi ngak pa jö ching 

			“Moreover, Mañjuśrī, there are beings who praise themselves 



			
			ཅིང་ཕྲག་དོག་གིས་གཞན་དག་ལ་མི་སྙན་པར་རྗོད་པ་ཡོད་དེ། 

			trak dok gi shen dak la mi nyen par jö pa yö de 

			and denigrate others out of jealousy. 



			
			བདག་ལ་བསྟོད་ཅིང་གཞན་ལ་སྨོད་པའི་སེམས་ཅན་དེ་དག་ངན་སོང་

			dak la tö ching shen la mö pay sem chen de dak ngen song 

			Beings who sing their own praises and denigrate others will 



			
			གསུམ་པོ་དག་ཏུ་ལོ་སྟོང་ཕྲག་མང་པོར་སྡུག་བསྔལ་མྱོང་བར་འགྱུར་རོ། །

			sum po dak tu lo tong trak mang por duk ngal nyong war gyur ro 

			suffer in the three lower realms for many thousands of years. 



			
			དེ་དག་ལོ་སྟོང་ཕྲག་དུ་མ་འདས་ནས་དེ་ནས་ཤི་འཕོས་ནས་བ་ལང་དང་། 

			de dak lo tong trak du ma dé né de né shi pö né wa lang dang 

			After many thousands of years have passed, they will pass away 



			
			རྟ་དང་། རྔ་མོ་དང་། བོང་བུ་ལ་སོགས་པ་དུད་འགྲོའི་སྐྱེ་གནས་

			ta dang nga mo dang bong bu la sok pa dü droy kye né 

			and be reborn in the animal realm as cows, horses, camels, 



			
			རྣམས་སུ་སྐྱེ་བར་འགྱུར། ལྕུག་ལྕག་དང་། དབྱུག་ལྕག་རྣམས་ཀྱིས་

			nam su kye war gyur chuk chak dang yuk chak nam kyi 

			donkeys, and so forth. They will be beaten with whips and rods, 



			
			བརྡེག་པ་དང་། བཀྲེས་པ་དང་། སྐོམ་པས་ལུས་ཉེན་པ་དང་།

			dek pa dang tre pa dang kom pé lü nyen pa dang 

			their bodies will be afflicted by hunger and thirst, and they 



			
			ཁལ་ཆེན་པོ་བཀལ་ཏེ་ལམ་དུ་འགྲོ་བར་འགྱུར་རོ། །

			khal chen po kal te lam du dro war gyur ro 

			will have to carry great loads as they move along the road. 



			
			གལ་ཏེ་བརྒྱ་ལ་མིའི་སྐྱེ་བ་རྙེད་ན་ཡང་རྟག་ཏུ་རིགས་དམའ་བ་རྣམས་ཀྱི་

			gal te gya la mi kye wa nye na yang tak tu rik ma wa nam kyi 

			Even if they do attain a human birth, they will always be born 



			
			ནང་དུ་སྐྱེ་བར་འགྱུར་རོ། །བྲན་དུ་འགྱུར་ཞིང་གཞན་གྱི་དབང་དུ་འགྱུར་རོ། །

			nang du kye war gyur ro dren du gyur shing shen gyi wang du gyur ro 

			into families of low standing, be servants, and be under another person’s control. 



			
			གང་དག་སྔོན་མིར་གྱུར་པ་ན་བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་

			gang dak ngön mir gyur pa na chom den dé de shin shek pa 

			“Those who have heard the name of the blessed, thus-gone, 



			
			སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་དེའི་མཚན་ཐོས་པར་གྱུར་པ། 

			men gyi la vaidūryayi ö deyi tsen tö par gyur pa 

			worthy, and perfect Buddha Bhaiṣajya-guru-vaiḍūrya-prabha 



			
			དེ་དག་ནི་དགེ་བའི་རྩ་བ་དེས་སྡུག་བསྔལ་ཐམས་ཅད་ལས་ཡོངས་སུ་ཐར་

			de dak ni ge way tsa wa de duk ngal tam che lé yong su tar 

			in a previous life as a human being will be liberated from 



			
			བར་འགྱུར། དབང་པོ་རྣོ་བར་འགྱུར། མཁས་པ་དང་། གསལ་བ་དང་། 

			war gyur wang po no war gyur khé pa dang sal wa dang

			all manner of suffering due to that root of virtue. They will be 



			
			ཡིད་གཞུངས་པ་དང་། དགེ་བ་ཡོངས་སུ་བཙལ་བ་ལ་མངོན་པར་བརྩོན་པ་

			yi shung pa dang ge wa yong su tsal wa la ngön par tsön pa 

			intelligent, learned, bright, prudent, focused on pursuing 



			
			དང་། རྟག་ཏུ་དགེ་བའི་བཤེས་གཉེན་དང་འགྲོགས་པ་རྙེད་པར་འགྱུར། 

			dang tak tu ge way she nyen dang drok pa nye par gyur 

			virtue, and will always find company with a spiritual teacher. 



			
			བདུད་ཀྱི་ཞགས་པ་གཅོད་པ་དང་། མ་རིག་པའི་སྒོ་ངའི་སྦུབས་གཅོག་པ་དང་། 

			dü kyi shak pa chö pa dang ma rik pay go ngay bup chok pa dang

			They will cut Māra’s bonds, crush the eggshell of ignorance, 



			
			ཉོན་མོངས་པའི་ཆུ་ཀླུང་སྐེམས་པར་འགྱུར། 

			nyön mong pay chu lung kem par gyur 

			and dry up the river of the afflictions. 



			
			སྐྱེ་བ་དང་། རྒ་ཤི་དང་། མྱ་ངན་དང་། སྨྲེ་སྔགས་འདོན་པ་དང་། 

			kye wa dang ga shi dang nya ngen dang me ngak dön pa dang

			They will be liberated from birth, old age, death, anguish, 



			
			སྡུག་བསྔལ་བ་དང་། ཡིད་མི་བདེ་བ་དང་། འཁྲུག་པ་རྣམས་ལས་ཡོངས་སུ་ཐར་བར་འགྱུར་རོ། །

			duk ngal wa dang yi mi de wa dang truk pa nam lé yong su tar war gyur ro 

			lamentation, suffering, unhappiness, and conflict.



			
			འཇམ་དཔལ་གཞན་ཡང་སེམས་ཅན་གང་དག་ཕྲ་མ་ལ་མངོན་པར་དགའ་

			jam pal shen yang sem chen gang dak tra ma la ngön par ga 

			“Mañjuśrī, there are also those beings who delight in slander 



			
			ཞིང་སེམས་ཅན་གང་དག་ཕན་ཚུན་འཐབ་པ་དང་། 

			shing sem chen gang dak pen tsün tap pa dang 

			and beings who instigate fights, arguments, 



			
			རྩོད་པ་དང་། འགྱེད་པར་བྱེད་དུ་འཇུག་པ་དག་ཡོད་དེ། 

			tsö pa dang gye par je du juk pa dak yö de 

			and disputes with one another. 



			
			སེམས་ཅན་དེ་དག་རྣམ་པར་རྩོད་པའི་སེམས་སུ་གྱུར་པས་ལུས་དང་ངག་དང་། 

			sem chen de dak nam par tsö pay sem su gyur pé lü dang ngak dang 

			Such contentious beings commit various types of nonvirtuous 



			
			ཡིད་ཀྱིས་མི་དགེ་བ་རྣམ་པ་སྣ་ཚོགས་མངོན་པར་འདུ་བྱེད་དོ། །

			yi kyi mi ge wa nam pa na tsok ngön par du je do 

			actions with their body, speech, and mind. 



			
			གཅིག་ལ་གཅིག་ཕན་པ་མ་ཡིན་པ་འདོད་ཅིང་རྟག་ཏུ་ཕན་ཚུན་གནོད་པར་བྱ་བའི་ཕྱིར་བརྩོན་ཏེ། 

			chik la chik pen pa ma yin pa dö ching tak tu pen tsün nö par ja way chir tsön te 

			They do not wish to benefit one another and constantly try to harm one another. 



			
			དེ་དག་ནགས་ཚལ་གྱི་ལྷ་དང་། ཤིང་གི་ལྷ་དང་། རིའི་ལྷ་འགུགས་པར་བྱེད། 

			de dak nak tsal gyi lha dang shing gi lha dang ri lha guk par je 

			They summon a forest deity, tree deity, or mountain deity, 



			
			དུར་ཁྲོད་རྣམས་སུ་འབྱུང་པོ་ཐ་དད་པ་དག་འགུགས་པར་བྱེད། 

			dur trö nam su jung po ta de pa dak guk par je 

			or they summon the various spirits in the charnel grounds. 



			
			དུད་འགྲོའི་སྐྱེ་གནས་སུ་སོང་བའི་སྲོག་ཆགས་རྣམས་ཀྱི་སྲོག་གཅོད་ཅིང་

			dü droy kye né su song way sok chak nam kyi sok chö ching 

			They kill beings who have taken birth as animals and offer 



			
			ཤ་དང་ཁྲག་ཟ་བའི་གནོད་སྦྱིན་དང་། སྲིན་པོ་རྣམས་མཆོད་པར་བྱེད་དེ། 

			sha dang trak sa way nö jin dang sin po nam chö par je de 

			them to the yakṣas and rākṣasas who eat flesh and blood. 



			
			དགྲ་བོ་དེའི་མིང་ནས་བརྗོད་པའམ། གཟུགས་བྱས་ནས་དེར་རིག་སྔགས་དྲག་པོ་སྒྲུབ་ཅིང་། 

			dra wo deyi ming né jö pa am suk jé né der rik ngak drak po drup ching

			They utter the name of their enemy or create an effigy, cast a violent spell at them, 



			
			བྱད་སྟེམས་དང་། རོ་ལངས་ཀྱི་སྦྱོར་བས་སྲོག་གི་བར་ཆད་བྱ་བ་དང་། 

			je tem dang ro lang kyi jor wé sok gi bar che ja wa dang 

			and enlist a kākhorda or vetāla to create obstacles in their 



			
			ལུས་རྣམ་པར་གཞིག་པར་འདོད་པ་ལ་གང་དག་གིས་བཅོམ་ལྡན་འདས་

			lü nam par shik par dö pa la gang dak gi chom den dé 

			life with the hope that they will destroy their enemy’s body. 



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་ཀྱི་རྒྱལ་པོ་དེའི་མཚན་

			de shin shek pa men gyi la vaidūryayi ö kyi gyal po deyi tsen 

			However, no one can create obstacles for those who have heard



			
			ཐོས་པར་གྱུར་པ་དེ་དག་ལ་གང་གིས་ཀྱང་བར་ཆད་བྱ་བར་མི་ནུས་ཏེ། 

			tö par gyur pa de dak la gang gi kyang war che ja bar mi nü te

			the name of the blessed Thus-Gone One Bhaiṣajya-guru-vaiḍūrya-prabha. 



			
			དེ་དག་ཕན་ཚུན་བྱམས་པའི་སེམས་དང་། ཕན་པའི་སེམས་དང་། 

			de dak pen tsün jam pay sem dang pen pay sem dang 

			Such people are loving to one another, beneficent, 



			
			གནོད་པའི་སེམས་མེད་པའི་སེམས་སུ་གནས་པར་འགྱུར། 

			nö pay sem me pay sem su né par gyur 

			free from ill will, 



			
			རང་རང་གི་བདོག་པས་ཆོག་ཤེས་པར་འགྱུར་རོ། །

			rang rang gi dok pé chok she par gyur ro 

			and satisfied with their own possessions. 



			
			འཇམ་དཔལ་གཞན་ཡང་འཁོར་བཞི་པོ་དགེ་སློང་དང་། དགེ་སློང་མ་དང་། 

			jam pal shen yang khor shi po ge long dang ge long ma dang 

			“Moreover, Mañjuśrī, among the fourfold assembly of monks, 



			
			དགེ་བསྙེན་དང་། དགེ་བསྙེན་མ་དེ་དག་དང་། གཞན་ཡང་དད་པའི་རིགས་ཀྱི་བུའམ།

			ge nyen dang  ge nyen ma de dak dang   shen yang de pay rik kyi bu am 

			nuns, male lay practitioners, and female lay practitioners, 



			
			རིགས་ཀྱི་བུ་མོ་གང་དག་ཡན་ལག་བརྒྱད་དང་ལྡན་པའི་བསྙེན་གནས་ལ་ཉེ་བར་གནས་ཏེ། 

			rik kyi bu mo gang dak yen lak gye dang den pay nyen né la nye war né te 

			as well as among other faithful sons or daughters of the lineage who observe the eightfold precepts, 



			
			ལོ་གཅིག་གམ། ཟླ་བ་གསུམ་དུ་བསླབ་པའི་གཞི་རྣམས་འཛིན་ཅིང་གང་

			lo chik gam da wa sum du lap pay shi nam dzin ching gang 

			there are some who maintain the precepts for one year or three 



			
			དག་གིས་བསམ་པས་བདག་གི་དགེ་བའི་རྩ་བ་འདིས་ནུབ་ཕྱོགས་གང་ན་

			dak gi sam pé dak gi ge way tsa wa di nup chok gang na 

			months. If they develop an aspiration, saying, ‘Due to my root 



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ཚེ་དཔག་མེད་བཞུགས་པའི་འཇིག་རྟེན་གྱི་ཁམས་བདེ་བ་ཅན་དུ་སྐྱེ་བར་ཤོག་ཤིག་ཅེས་སྨོན་ལམ་དེ་ལྟ་བུ་བཏབ་པ་དག་ལས། 

			de shin shek pa tse pak me shuk pay jik ten gyi kham de wa chen du kye war shok shik che mön lam de ta bu tap pa dak lé 

			of virtue, may I be reborn in the west in Sukhāvatī, the world where the Thus-Gone One Amitāyus resides,’ 



			
			གང་དག་གིས་བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་དེའི་མཚན་ཐོས་པར་གྱུར་པ་

			gang dak gi chom den dé de shin shek pa men gyi la vaidūryayi ö deyi tsen tö par gyur pa 

			they will hear the name of the blessed Thus-Gone One Bhaiṣajya-guru-vaiḍūrya-prabha. 



			
			དེ་དག་འཆི་བའི་དུས་ཀྱི་ཚེ་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་བརྒྱད་རྫུ་འཕྲུལ་གྱིས་ལྷགས་ནས་ལམ་སྟོན་པར་འགྱུར་ཏེ། 

			de dak chi way dü kyi tse jang chup sem pa gye dzu trül gyi lhak né lam tön par gyur te 

			Then, at the moment of death, the eight bodhisattvas will miraculously appear, show them the way, 



			
			དེ་དག་དེར་པདྨ་ཚོན་ཁ་དོག་སྣ་ཚོགས་རྣམས་ལས་རྫུས་ཏེ་སྐྱེ་བར་འགྱུར་རོ། །

			de dak der pema tsön kha dok na tsok nam lé dzü te kye war gyur ro 

			and they will take miraculous birth there upon brightly colored lotuses. 



			
			གང་ལ་ལ་དག་ལྷའི་འཇིག་རྟེན་དུ་སྐྱེ་བར་འགྱུར་བ་དེ་དག་ནི་དེར་སྐྱེས་ནས་སྔོན་གྱི་

			gang la l dak lhay jik ten du kye war gyur wa de dak ni der kye né ngön gyi

			“Some will be born in the god realms, and after they are born there,



			
			དགེ་བའི་རྩ་བ་དེ་ཟད་པར་མི་འགྱུར་ཞིང་ངན་འགྲོར་འགྲོ་བར་མི་འགྱུར་རོ། །

			ge way tsa wa de se par mi gyur shing ngen dror dro war mi gyur ro 

			their previous roots of virtue will never be exhausted, and they will not proceed to the lower realms. 



			
			དེ་ནས་ཤི་འཕོས་ནས་ཀྱང་མིའི་འཇིག་རྟེན་འདིར་གླིང་བཞི་པའི་དབང་ཕྱུག་འཁོར་ལོས་སྒྱུར་བའི་རྒྱལ་པོར་གྱུར་ཏེ། 

			de né shi pö né kyang mi jik ten dir ling shi pay wang chuk khor lö gyur way gyal por gyur te 

			After they pass away, they will become universal emperors with dominion over the four continents in this human realm, 



			
			སེམས་ཅན་བྱེ་བ་ཁྲག་ཁྲིག་བརྒྱ་སྟོང་དུ་མ་དགེ་བ་བཅུའི་ལས་ཀྱི་ལམ་ལ་འགོད་པར་འགྱུར་རོ། །

			sem chen je wa trak trik gya tong du ma ge wa chuy lé kyi lam la gö par gyur ro 

			and they will establish many billions of beings on the path of the ten virtuous actions. 



			
			གཞན་དུ་ན་ཡང་རྒྱལ་རིགས་ཤིང་སཱ་ལ་ཆེན་པོ་ལྟ་བུའི་ཁྱིམ་དག་ཏུ་སྐྱེ་བར་འགྱུར། 

			shen du na yang gyal rik shing sā la chen po ta buy khyim dak tu kye war gyur

			“Others will be born in great kṣatriya households,



			
			བྲམ་ཟེ་ཤིང་སཱ་ལ་ཆེན་པོ་ལྟ་བུའི་ཁྱིམ་དག་དང་། 

			dram se shing sā la chen po ta buy khyim dak dang 

			born in great brahmin households, 



			
			ཁྱིམ་བདག་ཤིང་སཱ་ལ་ཆེན་པོ་ལྟ་བུའི་ཁྱིམ་དག་དང་། ནོར་དང་། འབྲུ་དང་། 

			khyim dak shing sā la chen po ta buy khyim dak dang nor dang dru dang 

			born in great landowning households, 



			
			མཛོད་དང་། བང་བ་མང་པོ་འབྱོར་པའི་ཁྱིམ་དག་ཏུ་སྐྱེ་བར་འགྱུར་ཏེ། 

			dzö dang bang wa mang po jor pay khyim dak tu kye war gyur te 

			and born in households whose treasuries and storehouses 



			
			གཟུགས་ཕུན་སུམ་ཚོགས་པ་དང་། དབང་ཕྱུག་ཕུན་སུམ་ཚོགས་པ་དང་། 

			suk pün sum tsok pa dang wang chuk pün sum tsok pa dang 

			contain and abundance of riches and grain. They will have 



			
			གཡོག་ཕུན་སུམ་ཚོགས་པ་དང་། དཔའ་བ་དང་། རྟུལ་ཕོད་པ་དང་། 

			yok pün sum tsok pa dang pa wa dang tül pö pa dang 

			excellent physiques, be powerful, have attendants, be 



			
			ཚན་པོ་ཆེ་ཆེན་པོའི་སྟོབས་ཀྱི་ཤུགས་དང་ལྡན་པར་འགྱུར་རོ། །

			tsen po che chen poy top kyi shuk dang den par gyur ro 

			courageous and heroic, and have the strength of a great champion. 



			
			བུད་མེད་གང་གིས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དེའི་མཚན་ཐོས་ཤིང་བཟུང་བ་

			bü me gang gi de shin shek pa deyi tsen tö shing sung wa

			Any woman who should hear the Thus-Gone One’s name and



			
			དེའི་བུད་མེད་ཀྱི་དངོས་པོ་དེ་ཐ་མ་ཡིན་པར་ཤེས་པར་བྱའོ། །

			dey bü me kyi ngö po de ta ma yin par she par jo 

			bear it in mind should know that it is the last time she will be of the female gender.”



			
			དེ་ནས་བཅོམ་ལྡན་འདས་ལ་འཇམ་དཔལ་གཞོན་ནུར་གྱུར་པས་འདི་སྐད་ཅེས་གསོལ་ཏོ། །

			de né chom den dé la jam pal shön nur gyur pé di ke che söl to 

			At that point Mañjuśrī-kumāra-bhūta told the Blessed One, 



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་སླད་མའི་ཚེ་སླད་མའི་དུས་ན། གང་དག་མདོ་འདི་འཆང་བ་དང་། ཀློག་པ་དང་། 

			chom den dé le may tse le may dü na gang dak do di chang wa dang lok pa dang 

			“Blessed One, in the future I will proclaim the name of the 



			
			འཆད་པ་དང་། གཞན་དག་ལ་རྒྱ་ཆེར་ཡང་དག་པར་སྟོན་པ་དང་། 

			che pa dang shen dak la gya cher yang dak par tön pa dang 

			blessed Thus-Gone One Bhaiṣajya-guru-vaiḍūrya-prabha in 



			
			ཡི་གེར་འདྲི་བ་དང་། ཡི་གེར་འདྲིར་སྩོལ་བ་དང་། གླེགས་བམ་ལ་བྲིས་ཏེ་

			yi ger dri wa dang yi ger drir tsöl wa dang lek bam la dri te 

			various ways to those faithful sons and daughters of the 



			
			མེ་ཏོག་དང་། བདུག་པ་དང་། སྤོས་དང་། ཕྲེང་བ་དང་། བྱུག་པ་དང་། གདུགས་དང་། 

			me tok dang duk pa dang pö dang treng wa dang juk pa dang duk dang 

			lineage who hold this discourse, recite it, explain it, teach it 



			
			རྒྱལ་མཚན་རྣམས་ཀྱིས་བཀུར་སྟི་བགྱིད་པའི་དད་པའི་རིགས་ཀྱི་བུའམ། 

			gyal tsen nam kyi kur ti gyi pay de pay rik kyi bu am 

			correctly and in detail to others, copy it, commission it to be 



			
			རིགས་ཀྱི་བུ་མོ་དེ་དག་ལ་བདག་གིས་བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་

			rik kyi bu mo de dak la dak gi chom den dé de shin shek pa

			copied, write it in a book, and venerate it with flowers,



			
			སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་དེའི་མཚན་རྣམ་པ་སྣ་ཚོགས་སུ་བསྒྲག་པར་བགྱིའོ། །

			men gyi la vaidūryayi ö deyi tsen nam pa na tsok su drak par gyio 

			incense, garlands, ointments, parasols, and victory banners. 



			
			ཐ་ན་རྨི་ལམ་དུ་ཡང་སངས་རྒྱས་ཀྱི་མཚན་རྣ་ལམ་དུ་ཉེ་བར་བསྒྲག་པར་བགྱིའོ། །

			ta na mi lam du yang ngé gyé kyi tsen na lam du nye war drak par gyio 

			I will proclaim it so that they will even hear that buddha’s name in their dreams. 



			
			ཚོན་སྣ་ལྔ་པའི་གོས་རྣམས་ཀྱིས་དཀྲིས་ཏེ་ཕྱོགས་གཙང་མར་བཞག་ན། 

			tsön na nga pay gö nam kyi datri te chok tsang mar shak na 

			“They will wrap this discourse with cloths of the five different colors and place it in a clean area. 



			
			གང་ན་མདོ་སྡེ་འདི་གནས་པ་དེར་རྒྱལ་པོ་ཆེན་པོ་བཞི་འཁོར་དང་བཅས་

			gang na do de di né pa der gyal po chen po shi khor dang ché 

			The Four Great Kings with their retinues and billions of deities 



			
			པ་དང་། ལྷ་བྱེ་བ་ཁྲག་ཁྲིག་བརྒྱ་སྟོང་གཞན་ཡང་མཆི་བར་འགྱུར་རོ། །

			pa dang lha je wa trak trik gya tong shen yang chi war gyur ro 

			will gather wherever this discourse is located. 



			
			གང་དག་བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་དེའི་མཚན་དང་། 

			gang dak chom den dé de shin shek pa men gyi la vaidūryayi ö deyi tsen dang 

			Those who retain the name of the blessed Thus-Gone One Bhaiṣajya-guru-vaiḍūrya-prabha 



			
			སྔོན་གྱི་སྨོན་ལམ་གྱི་ཁྱད་པར་རྒྱས་པའི་མདོ་འདི་འཛིན་པ་དེ་དག་དུས་མ་ལགས་པར་འགུམ་པར་མི་འགྱུར། 

			ngön gyi mön lam gyi khye par gyé pay do di dzin pa de dak dü ma lak par gum par mi gyur 

			and this discourse on the detailed account of his previous aspirations will not suffer untimely deaths. 



			
			སུས་ཀྱང་མདངས་འཕྲོག་པར་མི་ནུས་ཏེ། ཕྲོགས་ན་ཡང་སླར་འཕྲོག་པར་འགྱུར་རོ། །

			sü kyang dang trok par mi nü te trok na yang lar trok par gyur ro 

			No one will be able to steal their vital energy, and if it has been stolen, they will take it back.” 



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་བཀའ་སྩལ་པ། འཇམ་དཔལ་དེ་དེ་བཞིན་ཏེ། 

			chom den dé kyi ka tsal pa jam pal de de shin te 

			The Blessed One replied, “It is so, Mañjuśrī. 



			
			ཇི་སྐད་སྨྲས་པ་བཞིན་ནོ། །འཇམ་དཔལ་དད་པའི་རིགས་ཀྱི་བུའམ། 

			ji ke mé pa shin no jam pal de pay rik kyi bu am 

			What you say is true. Mañjuśrī, a faithful son 



			
			རིགས་ཀྱི་བུ་མོ་གང་དག་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དེ་ལ་མཆོད་པ་བྱེད་པ་དེ་

			rik kyi bu mo gang dak de shin shek pa de la chö pa je pa de 

			or daughter of the lineage who makes offerings to that 



			
			དག་གིས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དེའི་སྐུ་གཟུགས་བྱ། 

			dak gi de shin shek pa dey ku suk ja 

			thus-gone one should make a statue of that thus-gone one 



			
			ཉིན་ཞག་བདུན་དུ་འཕགས་པའི་ཡན་ལག་བརྒྱད་དང་ལྡན་པའི་བསྙེན་གནས་ལ་ཉེ་བར་གནས་པར་བྱ། 

			nyin shak dün du pak pay yen lak gye dang den pay nyen né la nye war né par ja 

			and observe the fast associated with the noble eightfold precepts for seven days and seven nights. 



			
			ཁ་ཟས་གཙང་མ་བཟའ་ཞིང་ལུས་ལེགས་པར་བཀྲུས་ཏེ། 

			kha sé tsang ma sa shing lü lek par trü te 

			They should eat pure food and thoroughly wash their body. 



			
			གོས་བཟང་པོ་དྲི་མ་མེད་པ་བགོ་ཞིང་ཕྱོགས་གཙང་མར་མེ་ཏོག་སྣ་ཚོགས་སིལ་མ་བཀྲམ་པ། 

			gö sang po dri ma me pa go shing chok tsang mar me tok na tsok sil ma tram pa 

			They should wear fine, clean clothes. Then, in a clean area, they should scatter the petals of various flowers



			
			སྤོས་སྣ་ཚོགས་ཀྱིས་བདུགས་པ། རས་དང་། གདུགས་དང་། 

			pö na tsok kyi duk pa ré dang duk dang 

			and perfume the area with various fragrances. They should 



			
			རྒྱལ་མཚན་སྣ་ཚོགས་ཀྱིས་ལེགས་པར་བརྒྱན་པའི་ས་ཕྱོགས་སུ་དྲི་མ་མེད་

			gyal tsen na tsok kyi lek par gyen pay sa chok su dri ma me 

			then decorate the place with various cloths, parasols, and 



			
			པའི་སེམས་དང་། རྙོག་པ་མེད་པའི་སེམས་དང་། གནོད་སེམས་མེད་པའི་

			pay sem dang nyok pa me pay sem dang nö sem me pay 

			banners. There, they should then cultivate a stainless mind, an untainted mind, a mind free from ill intent, 



			
			སེམས་དང་། བྱམས་པའི་སེམས་དང་། བཏང་སྙོམས་ཀྱི་སེམས་དང་། 

			sem dang jam pay sem dang tang nyom kyi sem dang 

			a benevolent mind, an impartial mind, and an equanimous 



			
			མཉམ་པའི་སེམས་སུ་བྱ། རོལ་མོའི་སྒྲ་དང་། སིལ་སྙན་དང་། 

			nyam pay sem su ja röl moy dra dang sil nyen dang 

			mind. They should then play music, instruments, and sing songs



			
			གླུ་དབྱངས་བླང་ཞིང་དེ་བཞིན་གཤེགས་པའི་སྐུ་གཟུགས་དེ་ལ་བསྐོར་བ་བྱས་ཏེ། 

			lu yang lang shing de shin shek pay ku suk de la kor wa jé te 

			as they circumambulate the statue of that thus-gone one. 



			
			དེའི་སྔོན་གྱི་སྨོན་ལམ་ཡང་ཡིད་ལ་བྱ་ཞིང་མདོ་འདི་ཡང་བསྟན་ན་གང་བསམས་པ་དང་།

			dey ngön gyi mön lam yang yi la ja shing do di yang ten na gang sam pa dang

			“If they contemplate his previous aspirations and teach this 



			
			གང་སྨོན་པའི་བསམ་པ་དེ་ཐམས་ཅད་ཡོངས་སུ་རྫོགས་པར་འགྱུར་ཏེ། 

			gang mön pay sam pa de tam che yong su dzok par gyur te 

			discourse, all their wishes and aspirations will be fulfilled. 



			
			གལ་ཏེ་ཚེ་རིང་བར་སྨོན་ན་ནི་ཚེ་རིང་པོར་འགྱུར་རོ། །

			gal te tse ring war mön na ni tse ring por gyur ro 

			If they aspire to a long life, they will have a long life. 



			
			གལ་ཏེ་ལོངས་སྤྱོད་དང་ལྡན་པར་སྨོན་ན་ནི་ལོངས་སྤྱོད་འབྱོར་པར་འགྱུར་རོ། །

			gal te long chö dang den par mön na ni long chö jor par gyur ro 

			If they pray for wealth, they will have wealth. 



			
			གལ་ཏེ་དབང་ཕྱུག་དང་ལྡན་པར་སྨོན་ན་ནི་ཚེགས་ཆུང་ངུས་རྙེད་པར་འགྱུར་རོ། །

			gal te wang chuk dang den par mön na ni tsek chung ngü nye par gyur ro 

			If they pray to become a powerful ruler, they will achieve that with little trouble. 



			
			གལ་ཏེ་བུ་འདོད་ན་ནི་བུ་རྙེད་པར་འགྱུར་རོ། །

			gal te bu dö na ni bu nye par gyur ro 

			If they wish for a son, they will have a son. 



			
			གང་དག་སྡིག་པ་ཅན་གྱི་རྨི་ལམ་རྨིས་སམ། གང་དུ་བྱ་ཁྭ་ཏ་དང་། 

			gang dak dik pa chen gyi mi lam mi sam gang du ja kha ta dang 

			“If someone has a bad dream, sees a crow 



			
			ལྟས་ངན་པ་མཐོང་ངམ། གནས་གང་དུ་བཀྲ་མི་ཤིས་པ་བརྒྱ་དག་གནས་པར་གྱུར་པ་ལ། 

			té ngen pa tong ngam né gang du tra mi shi pa gya dak né par gyur pa la 

			or a bad omen somewhere, or dwells in a location where the one hundred inauspicious things are present 



			
			གང་དག་བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་

			gang dak chom den dé de shin shek pa men gyi la vaidūryayi ö 

			and venerates the blessed Thus-Gone One Bhaiṣajya-guru-vaiḍūrya-prabha 



			
			དེ་ལ་མཆོད་པ་རྣམ་པ་སྣ་ཚོགས་ཀྱིས་བཀུར་སྟི་བྱེད་ན་རྨི་ལམ་ངན་པ་དང་། 

			de la chö pa nam pa na tsok kyi kur ti je na mi lam ngen pa dang 

			with the various types of offerings, then the bad dreams, 



			
			ལྟས་ངན་པ་དང་། བཀྲ་མི་ཤིས་པའི་དངོས་པོ་ཐམས་ཅད་མཐོང་བར་མི་འགྱུར་རོ། །

			té ngen pa dang tra mi shi pay ngö po tam che tong war mi gyur ro 

			bad omens, and inauspicious things will no longer appear. 



			
			གང་དག་མེས་འཇིགས་པ་དང་། ཆུས་འཇིགས་པ་དང་། 

			gang dak me jik pa dang chü jik pa dang 

			“If beings who are afraid of fire, afraid of water, 



			
			མཚོན་གྱིས་འཇིགས་པ་དང་། དུག་གིས་འཇིགས་པ་དང་། 

			tsön gyi jik pa dang duk gi jik pa dang 

			afraid of weapons, afraid of poison, 



			
			གཡང་སས་འཇིགས་པ་དང་། གླང་པོ་ཆེ་གཏུམ་པོས་འཇིགས་པ་དང་། 

			yang sé jik pa dang lang po che tum pö jik pa dang 

			afraid of steep cliffs, afraid of raging elephants, 



			
			སེང་གེས་འཇིགས་པ་དང་། སྟག་གིས་འཇིགས་པ་དང་། དོམ་དང་། 

			seng ge jik pa dang tak gi jik pa dang dom dang 

			afraid of lions, afraid of tigers, afraid of bears, 



			
			དྲེད་དང་། སྦྲུལ་གདུག་པས་འཇིགས་པ་དང་། སྦྲུལ་དང་། སྡིག་པ་དང་། 

			dre dang drül duk pé jik pa dang drül dang dik pa dang 

			hyenas, and poisonous snakes, and afraid of snakes, scorpions, 



			
			རྐང་ལག་བརྒྱ་པས་འཇིགས་པ་དེ་དག་གིས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དེ་ལ་

			kang lak gya pé jik pa de dak gi de shin shek pa de la 

			and centipedes have made offerings to that thus-gone one, 



			
			མཆོད་པ་བྱས་ན་འཇིགས་པ་ཐམས་ཅད་ལས་ཡོངས་སུ་ཐར་བར་འགྱུར་རོ། །

			chö pa jé na jik pa tam che lé yong su tar war gyur ro 

			they will be freed from all manner of perilous situations. 



			
			གང་དག་ཕ་རོལ་གྱི་དམག་ཚོགས་ཀྱིས་འཇིགས་པ་དང་། 

			gang dak pa röl gyi mak tsok kyi jik pa dang 

			Any beings who are afraid of enemy armies, 



			
			རྐུན་པོས་འཇིགས་པ་དང་། ཆོམ་པོས་འཇིགས་པ་དེ་དག་གིས་ཀྱང་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དེ་ལ་མཆོད་པ་བྱའོ། །

			kün pö jik pa dang chom pö jik pa de dak gi kyang de shin shek pa de la chö pa jo 

			afraid of thieves, and afraid of bandits should also make offerings to that thus-gone one.



			
			འཇམ་དཔལ་གཞན་ཡང་དད་པའི་རིགས་ཀྱི་བུའམ། རིགས་ཀྱི་བུ་མོ་གང་

			jam pal shen yang de pay rik kyi bu am rik kyi bu mo gang 

			“Moreover, Mañjuśrī, if any faithful sons or daughters of the 



			
			དག་ཇི་སྲིད་འཚོའི་བར་དུ་དཀོན་མཆོག་གསུམ་ལ་སྐྱབས་སུ་འཛིན་ཅིང་། 

			dak ji si tsoy bar du kön chok sum la kyap su dzin ching 

			lineage who maintain taking refuge in the Three Jewels for as 



			
			ལྷ་གཞན་མི་འཛིན་པ་དང་། གང་དག་ཡང་བསླབ་པའི་གཞི་ལྔ་པོ་

			lha shen mi dzin pa dang gang dak yang lap pay shi nga po 

			long as they live and have no other tutelary deity, maintain 



			
			དག་འཛིན་པ་དང་། གང་དག་བསླབ་པའི་གཞི་བཅུ་པོ་དག་འཛིན་པ་དང་། 

			dak dzin pa dang gang dak lap pay shi chu po dak dzin pa dang 

			the five precepts, maintain the ten precepts, maintain 



			
			གང་དག་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའི་སྡོམ་པ་བསླབ་པའི་གཞི་བཞི་བརྒྱ་པོ་དག་འཛིན་པ་དང་། 

			gang dak jang chup sem pay dom pa lap pay shi shi gya po dak dzin pa dang 

			the four hundred vows and precepts of a bodhisattva, 



			
			ཁྱིམ་གྱི་གནས་ནས་བྱུང་བའི་དགེ་སློང་གང་དག་བསླབ་པའི་གཞི་ཉིས་བརྒྱ་ལྔ་བཅུ་པོ་དག་འཛིན་པ་དང་། 

			khyim gyi né né jung way ge long gang dak lap pay shi nyi gya nga chu po dak dzin pa dang 

			are monks who have left home and maintain the two hundred and fifty precepts, 



			
			དགེ་སློང་མ་གང་དག་བསླབ་པའི་གཞི་ལྔ་བརྒྱ་པོ་དག་འཛིན་པ་དང་། 

			ge long ma gang dak lap pay shi nga gya po dak dzin pa dang 

			or are nuns who maintain the five hundred precepts, 



			
			གང་དག་ཇི་ལྟར་ཡོངས་སུ་བཟུང་བའི་བསླབ་པའི་སྡོམ་པ་དེ་དག་གི་ནང་ནས་བསླབ་པའི་གཞི་གང་ཡང་རུང་བ་ཞིག་ལས་ཉམས་པར་གྱུར་ཏེ། 

			gang dak ji tar yong su sung way lap pay dom pa de dak gi nang né lap pay shi gang yang rung wa shik lé nyam par gyur te 

			should break any one of the precepts among the vows and precepts they have taken 



			
			ངན་འགྲོ་ངན་སོང་གིས་འཇིགས་སྐྲག་པ་གང་དག་བཅོམ་ལྡན་འདས་

			ngen dro ngen song gi jik trak pa gang dak chom den dé 

			and are anxious and afraid of falling into the lower realms 



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་སྨན་གྱི་བླ་བཻཌཱུརྱའི་འོད་དེ་ལ་མཆོད་པ་རྣམ་པ་སྣ་ཚོགས་བྱེད་ན། 

			de shin shek pa men gyi la vaiḍūrayi ö de la chö pa nam pa na tsok je na 

			and then make offerings to the blessed Thus-Gone One Bhaiṣajya-guru-vaiḍūrya-prabha, 



			
			དེ་དག་ལ་ངན་སོང་གསུམ་གྱི་སྡུག་བསྔལ་མེད་པར་ཤེས་པར་བྱའོ། །

			de dak la ngen song sum gyi duk ngal me par she par ja o 

			they should know that they will not suffer rebirth in the three lower realms. 



			
			བུད་མེད་གང་ལ་ལ་བུ་བཙའ་བའི་དུས་ན་སྡུག་བསྔལ་མ་རུངས་པ་དྲག་པོ་མི་བཟད་པ་མྱོང་བ་དེས། 

			bü me gang la l bu tsa way dü na duk ngal ma rung pa drak po mi se pa nyong wa de 

			“If any woman giving birth who experiences intense, fierce, and unbearable suffering 



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་དེ་ལ་མཆོད་ན། 

			chom den dé de shin shek pa men gyi la vaidūryayi ö de la chö na 

			makes offerings to the blessed Thus-Gone One Bhaiṣajya-guru-vaiḍūrya-prabha, 



			
			དེ་མྱུར་དུ་ཡོངས་སུ་ཐར་བར་འགྱུར། 

			de nyur du yong su tar war gyur 

			she will immediately be liberated from that suffering. 



			
			བུ་ཡང་ཡན་ལག་ཡོངས་སུ་ཚང་བར་བཙའ་ཞིང་གཟུགས་བཟང་བ་དང་། 

			bu yang yen lak yong su tsang war tsa shing suk sang wa dang 

			The child will be born with all its limbs intact, and it will have 



			
			མཛེས་པ་དང་། བལྟ་ན་སྡུག་པ་དང་། དབང་པོ་རྣོ་བ་དང་། 

			dze pa dang ta na duk pa dang wang po no wa dang 

			a good physique, be handsome, good looking, have sharp 



			
			བློ་དང་ལྡན་པ་དང་། ནད་མེད་ཅིང་གནོད་པ་ཉུང་བར་འགྱུར་རོ། །

			lo dang den pa dang ne me ching nö pa nyung war gyur ro 

			faculties, be intelligent, healthy, and have few difficulties. 



			
			དེ་ལ་མི་མ་ཡིན་པས་མདངས་འཕྲོག་པར་མི་ནུས་སོ། །

			de la mi ma yin pé dang trok par mi nü so 

			Nonhuman beings will not be able to steal its vital energy.”



			
			དེ་ནས་བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་ཚེ་དང་ལྡན་པ་ཀུན་དགའ་བོ་ལ་བཀའ་སྩལ་པ། 

			de né chom den dé kyi tse dang den pa kün ga bo la ka tsal pa 

			At that point the Blessed One asked venerable Ānanda, 



			
			ཀུན་དགའ་བོ་གང་གི་ཕྱིར་ང་བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་སྨན་

			kün ga bo gang gi chir nga chom den dé de shin shek pa men 

			“Ānanda, do you trust and believe in the good qualities of the 



			
			གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་དེའི་ཡོན་ཏན་བརྗོད་པར་ཁྱོད་དད་དམ་ཡིད་ཆེས་སམ། 

			gyi la vaidūryayi ö dey yön ten jö par khyö de dam yi che sam 

			blessed Thus-Gone One Bhaiṣajya-guru Vaiḍūrya-prabha-rāja that I have described? 



			
			ཡང་ན་ཁྱོད་སངས་རྒྱས་ཀྱི་སྤྱོད་ཡུལ་ཟབ་མོ་འདི་ལ་ཡིད་གཉིས་སམ། 

			yang na khyö sang gyé kyi chö yül sap mo di la yi nyi sam 

			Are you uncertain, or do you have any reservations or doubts 



			
			སོམ་ཉི་འམ། ཐེ་ཚོམ་ཟ་བ་མེད་དམ། 

			som nyi am te tsom sa wa me dam 

			about this profound buddha domain?” 



			
			དེ་སྐད་ཅེས་བཀའ་སྩལ་པ་དང་། དེ་ནས་བཅོམ་ལྡན་འདས་ལ་ཚེ་དང་ལྡན་པ་ཀུན་དགའ་བོས་འདི་སྐད་ཅེས་གསོལ་ཏོ། །

			de ke che ka tsal pa dang de né chom den dé la tse dang den pa kün ga bö di ke che söl to 

			“Respected Blessed One,” venerable Ānanda replied, 



			
			བཙུན་པ་བཅོམ་ལྡན་འདས་བདག་དེ་བཞིན་གཤེགས་པས་གསུངས་པའི་

			tsün pa chom den dé dak de shin shek pé sung pay 

			“I am not uncertain, nor do I have any reservations 



			
			ཆོས་རྣམས་ལ་ཡིད་གཉིས་སམ། སོམ་ཉི་འམ། 

			chö nam la yi nyi sam som nyi am 

			or doubts about the qualities 



			
			ཐེ་ཙོམ་འཚལ་བ་མ་མཆིས་སོ། །དེ་ཅིའི་སླད་དུ་ཞེ་ན། 

			te tsom tsal wa ma chi so de chi le du she na 

			that the Thus-Gone One has described, 



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་རྣམས་ལ་སྐུ་དང་། གསུང་དང་། ཐུགས་ཀྱི་ཀུན་ཏུ་

			de shin shek pa nam la ku dang sung dang tuk kyi kün tu 

			because the thus-gone ones have no impure conduct of body, 



			
			སྤྱོད་པ་ཡོངས་སུ་མ་དག་པ་མི་མངའ་བའི་སླད་དུའོ། །

			chö pa yong su ma dak pa mi nga bay le du o 

			speech, and mind. 



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་གདུགས་དང་དགུང་ཟླ་འདི་ལྟར་རྫུ་འཕྲུལ་ཆེ་ཞིང་། 

			chom den dé duk dang gung da di tar dzu trül che shing 

			Blessed One, even such miraculous and powerful beings 



			
			འདི་ལྟར་མཐུ་ཆེ་བ་འདི་གཉིས་ནི་དོག་ས་ལ་ལྟུང་ཡང་གདའ། 

			di tar tu che wa di nyi ni dok sa la tung yang da 

			as the sun and the moon might fall to the earth, and even Sumeru,



			
			རིའི་རྒྱལ་པོ་རི་རབ་ནི་གནས་ནས་འཕོ་ཡང་གདའི། 

			ri gyal po ri rap ni né né po yang day 

			the king of mountains, might move from its base, 



			
			སངས་རྒྱས་རྣམས་ཀྱི་བཀའ་ནི་གཞན་དུ་མི་འགྱུར་ལགས་སོ། །

			sang gyé nam kyi ka ni shen du mi gyur lak so 

			but the word of the buddhas is never incorrect. 



			
			བཙུན་པ་བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་ལྟ་ལགས་ཀྱིས་ཀྱང་སེམས་ཅན་དད་པའི་

			tsün pa chom den dé de ta lak kyi kyang sem chen de pay 

			Yet still, respected Blessed One, there are beings who lack 



			
			དབང་པོ་དང་བྲལ་བ་དག་མཆིས་ཏེ། སངས་རྒྱས་རྣམས་ཀྱི་སངས་རྒྱས་

			wang po dang dral wa dak chi te sang gyé nam kyi sang gyé 

			the capacity for faith, and when they hear about this buddha 



			
			ཀྱི་སྤྱོད་ཡུལ་འདི་ཐོས་ནས། དེ་དག་འདི་སྙམ་དུ་སེམས་པར་འགྱུར་ཏེ། 

			kyi chö yül di tö né de dak di nyam du sem par gyur te 

			domain of the buddhas, they will wonder 



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དེའི་མཚན་འདི་དྲན་པ་ཙམ་གྱིས་ཇི་ལྟར་ཤིན་ཏུ་ཡོན་ཏན་དང་། 

			de shin shek pa deyi tsen di dren pa tsam gyi ji tar shin tu yön ten dang 

			‘How can such good qualities and benefits come about by 



			
			ཕན་ཡོན་དུ་འགྱུར་སྙམ་ནས་དེ་དག་མི་དད་ཅིང་ཡིད་མི་ཆེས་ཏེ། 

			pen yön du gyur nyam né de dak mi de ching yi mi che te 

			merely recollecting the name of that thus-gone one?’ Because they have no faith, do not believe, 



			
			སྤོང་བས་ཡུན་རིང་པོར་གནོད་པ་དང་། མི་སྨན་པ་དང་། 

			pong wé yün ring por nö pa dang mi men pa dang 

			and reject this, for a long time they will suffer injuries, 



			
			མི་བདེ་བ་དང་། ལོག་པར་ལྟུང་བར་འགྱུར་རོ། །

			mi de wa dang lok par tung war gyur ro 

			lack medicines, be unhappy, and fall into the lower realms.”



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་བཀའ་སྩལ་པ། ཀུན་དགའ་བོ་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་

			chom den dé kyi ka tsal pa kün ga bo de shin shek pa 

			The Blessed One replied, “Ānanda, it is untenable and 



			
			དེའི་མཚན་སུའི་རྣ་ལམ་དུ་གྲག་པར་གྱུར་པ་དེ་ངན་འགྲོ་ངན་

			deyi tsen suyi na lam du drak par gyur pa de ngen dro ngen 

			impossible for someone who has had the name of that thus-gone one resound in their ear 



			
			སོང་དུ་འགྲོ་བར་འགྱུར་བ་ནི་གནས་མེད་དེ་གོ་སྐབས་མ་ཡིན་ནོ། །

			song du dro war gyur wa ni né me de go kap ma yin no 

			to be reborn in the lower realms. 



			
			ཀུན་དགའ་བོ་སངས་རྒྱས་རྣམས་ཀྱི་སངས་རྒྱས་ཀྱི་སྤྱོད་ཡུལ་ནི་ཡིད་ཆེས་པར་དཀའ་བའོ། །

			kün ga bo sang gyé nam kyi sang gyé kyi chö yül ni yi che par ka wo 

			Ānanda, the domain of the buddhas is difficult to believe. 



			
			ཀུན་དགའ་བོ་ཁྱོད་དད་ཅིང་ཡིད་ཆེས་པ་གང་ཡིན་པ་དེ་ནི་དེ་བཞིན་

			kün ga bo khyö de ching yi che pa gang yin pa de ni de shin 

			Ānanda, the fact that you have faith and believe should be seen 



			
			གཤེགས་པའི་མཐུ་ཡིན་པར་བལྟའོ། །བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་སེམས་དཔའ་

			shek pay tu yin par to jang chup sem pa sem pa 

			as something that is the power of the Thus-Gone One. 



			
			ཆེན་པོ་སྐྱེ་བ་གཅིག་གིས་ཐོགས་པ་རྣམས་མ་གཏོགས་པར་འདི་ནི་ཉན་ཐོས་

			chen po kye wa chik gi tok pa nam ma tok par di ni nyen tö 

			This is something that only bodhisattva great beings who are one birth away



			
			དང་། རང་སངས་རྒྱས་ཐམས་ཅད་ཀྱིས་མ་ཡིན་ནོ། །

			dang rang sang gyé tam che kyi ma yin no 

			from awakening possess — not hearers and solitary buddhas. 



			
			ཀུན་དགའ་བོ་མིར་འགྱུར་བ་རྙེད་པ་ནི་རྙེད་པར་དཀའོ། །

			kün ga bo mir gyur wa nye pa ni nye par ko 

			“Ānanda, attaining a human life is rare, 



			
			དཀོན་མཆོག་གསུམ་ལ་དད་ཅིང་གུས་པ་ཡང་རྙེད་པར་དཀའོ། །

			kön chok sum la de ching gü pa yang nye par ko 

			and faith and devotion toward the Three Jewels is rare, 



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དེའི་མཚན་ཐོས་པ་ཡང་རྙེད་པར་ཤིན་ཏུ་དཀའོ། །

			de shin shek pa deyi tsen tö pa yang nye par shin tu ko 

			but hearing the name of that thus-gone one is even more rare. 



			
			ཀུན་དགའ་བོ་བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་དེའི་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའི་སྤྱོད་པ་ཡང་ཚད་མེད་དོ། །

			kün ga bo chom den dé de shin shek pa men gyi la vaidūryayi ö dey jang chup sem pay chö pa yang tse me do 

			Ānanda, the bodhisattva conduct of the blessed Thus-Gone One Bhaiṣajya-guru-vaiḍūrya-prabha is immeasurable, 



			
			ཐབས་མཁས་པ་ཡང་ཚད་མེད་དོ། །སྨོན་ལམ་གྱི་ཁྱད་པར་རྒྱས་པ་ཡང་ཚད་མེད་དོ། །

			tap khé pa yang tse me do mön lam gyi khye par gyé pa yang tse me do 

			his skillful means is immeasurable, and the detailed account of his aspirations is immeasurable. 



			
			ང་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དེའི་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའི་སྤྱོད་པ་བསྐལ་པའམ། 

			nga de shin shek pa dey jang chup sem pay chö pa kal pa am 

			If I wanted to explain that thus-gone one’s bodhisattva conduct 



			
			བསྐལ་པ་ལས་ལྷག་པར་རྒྱ་ཆེར་ཡང་དག་པར་བཤད་པར་འདོད་ཀྱང་

			kal pa lé lhak par gya cher yang dak par she par dö kyang 

			accurately and extensively for an eon or the remainder of an 



			
			བསྐལ་པ་ཟད་པར་འགྱུར་གྱི། བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་སྨན་

			kal pa se par gyur gyi chom den dé de shin shek pa men 

			eon, the eon would come to an end before I could complete 



			
			གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་དེའི་སྔོན་གྱི་སྨོན་ལམ་གྱི་ཁྱད་པར་རྒྱས་

			gyi la vaidūryayi ö dey ngön gyi mön lam gyi khye par gyé 

			that detailed account of the blessed Thus-Gone One 



			
			པའི་མཐའ་རྟོགས་པར་ནི་མི་འགྱུར་རོ། །

			pay ta tok par ni mi gyur ro 

			Bhaiṣajya-guru Vaiḍūrya-prabha-rāja’s previous aspirations.”



			
			ཡང་དེའི་ཚེ་འཁོར་དེའི་ནང་ནས་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་སེམས་དཔའ་

			yang deyi tse khor dey nang né jang chup sem pa sem pa 

			At that point a bodhisattva great being from among the 



			
			ཆེན་པོ་སྐྱབས་གྲོལ་ཞེས་བྱ་བ་སྟན་ལས་ལངས་ཏེ། བླ་གོས་ཕྲག་པ་གཅིག་

			chen po kyap dröl she ja wa ten lé lang te la gö trak pa chik 

			gathering named Trāṇamukta rose from his seat, adjusted his upper robe on one shoulder, 



			
			ཏུ་གཟར་ནས་པུས་མོ་གཡས་པའི་ལྷ་ང་ས་ལ་བཙུགས་ཏེ། 

			tu sar né pü mo yé pay lha na sa la tsuk te 

			knelt with his right knee on the ground, 



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ག་ལ་བ་དེ་ལོགས་སུ་ཐལ་མོ་སྦྱར་བ་བཏུད་ནས། 

			chom den de ga la wa de lok su tal mo jar wa tü né 

			bowed to the Blessed One with his palms together, 



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ལ་འདི་སྐད་ཅེས་གསོལ་ཏོ། །

			chom den dé la di ke che söl to 

			and said to the Blessed One, 



			
			བཙུན་པ་བཅོམ་ལྡན་འདས་སླད་མའི་ཚེ། སླད་མའི་དུས་ན། 

			tsün pa chom den dé le may tse le may dü na 

			“Respected Blessed One, in the future 



			
			སེམས་ཅན་བྲོ་ནད་སྣ་ཚོགས་ཀྱིས་ཡོངས་སུ་གཟིར་ཏེ། 

			sem chen dro ne na tsok kyi yong su sir te 

			there will be beings whose bodies are tormented by various 



			
			ཡུན་རིང་པོའི་བྲོ་ནད་ཀྱིས་ལུས་ཀྱི་ཤ་བས་ཤིང་། 

			yün ring poy dro ne kyi lü kyi sha wé shing 

			types of illnesses. Their limbs will atrophy due to persistent illness



			
			བཀྲེས་པ་དང་སྐོམ་པས་གྲེ་བ་དང་། མཆུ་ནི་སྐམས། འགུམ་པ་ལ་ནི་

			tre pa dang kom pé dre wa dang chu ni kam gum pa la ni 

			and their lips and throats will wither from hunger and thirst. 



			
			མངོན་དུ་ཕྱོགས། མཛའ་བཤེས་དང་། ཉེ་དུ་དང་། སྣག་གི་གཉེན་མཚམས་

			ngön du chok dza she dang nye du dang nak gi nyen tsam 

			They will face death surrounded by weeping friends, acquaintances, and relatives. 



			
			ངུ་བ་རྣམས་ཀྱིས་ནི་བསྐོར། ཕྱོགས་རྣམས་ནི་མུན་པར་མཐོང་། 

			ngu wa nam kyi ni kor chok nam ni mün par tong 

			They will see darkness in all directions and be led by Yama’s servants.



			
			གཤིན་རྗེའི་མི་རྣམས་ཀྱིས་ནི་དྲངས་ཏེ། དེའི་ལུས་འདི་ན་ཉལ་ཡང་རྣམ་

			shin jey mi nam kyi ni drang te dey lü di na nyal yang nam 

			Such a person’s body will lie there, but the consciousness



			
			པར་ཤེས་པ་ཆོས་ཀྱི་རྒྱལ་པོ་གཤིན་རྗེའི་མདུན་དུ་ཁྲིད་ཅིང་། 

			par she pa chö kyi gyal po shin jey dün du tri ching 

			will be brought before the Dharma King Yama. 



			
			མི་དེ་དང་ལྷན་ཅིག་སྐྱེས་པའི་ལྷ་སླད་བཞིན་འབྲང་བ་གང་ལགས་པ་དེས་ནི་དེས་དགེ་བ་དང་། 

			mi de dang lhen chik kye pay lha le shin drang wa gang lak pa de ni de ge wa dang 

			The god who was born with that person and who has recorded all of that person’s virtuous and nonvirtuous actions 



			
			མི་དགེ་བ་བགྱིས་པ་དེ་ཐམས་ཅད་ལེགས་པར་ཡི་གེར་བྲིས་ནས་ཆོས་ཀྱི་རྒྱལ་པོ་གཤིན་རྗེ་ལ་ཕུལ་བ་དང་། 

			mi ge wa gyi pa de tam che lek par yi ger dri né chö kyi gyal po shin je la pül wa dang 

			in writing will then present them to the Dharma King Yama. 



			
			ཆོས་ཀྱི་རྒྱལ་པོ་གཤིན་རྗེས་དེ་ལ་དྲིས་ཤིང་བརྟགས་ནས་དགེ་བའམ། 

			chö kyi gyal po shin je de la dri shing tak né ge waam 

			The Dharma King Yama will then question and interrogate the person and issue his judgment based on how many of their 



			
			མི་དགེ་བ་ཇི་ལྟར་བགྱིས་པ་དེ་བཞིན་དུ་བསྒོ་བ་ལས། 

			mi ge wa ji tar gyi pa de shin du go wa lé 

			actions were virtuous or nonvirtuous. 



			
			གང་དག་ནད་པ་དེའི་དོན་དུ་བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་

			gang dak ne pa dey dön du chom den dé de shin shek pa 

			“If, on behalf of those who were ill, refuge is taken in the 



			
			སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་དེ་ལ་སྐྱབས་སུ་མཆི་ཞིང་འདི་འདྲ་བའི་སྦྱོར་

			men gyi la vaidūryayi ö de la kyap su chi shing di dra bay jor

			blessed Thus-Gone One Bhaiṣajya-guru Vaiḍūrya-prabha-rāja and offerings are performed in this way,



			
			བས་མཆོད་པ་བགྱིད་ན། དེའི་རྣམ་པར་ཤེས་པ་སླར་ལྡོག་ཅིང་རྨི་ལམ་

			wé chö pa gyi na dey nam par she pa lar dok ching mi lam 

			their consciousness will turn back and, as if dreaming, 



			
			རྨིས་པ་བཞིན་དུ་བདག་ཉིད་ཀྱིས་འཚལ་བའི་གནས་དེར་མཆིས་ཏེ། 

			mi pa shin du dak nyi kyi tsal way né der chi te 

			make its way to the location that one desires. 



			
			ཡང་ན་ནི་གདུགས་བདུན། ཡང་ན་ནི་གདུགས་ཉི་ཤུ་རྩ་གཅིག །

			yang na ni duk dün yang na ni duk nyi shu tsa chik 

			Then, on the seventh, twenty-first, thirty-fifth, or forty-ninth day,



			
			ཡང་ན་ནི་གདུགས་སུམ་ཅུ་རྩ་ལྔ། ཡང་ན་ནི་གདུགས་བཞི་བཅུ་རྩ་དགུ་ལ། 

			yang na ni duk sum chu tsa nga yang na ni duk shi chu tsa gu la 

			their consciousness will return, and they will remember



			
			དེའི་རྣམ་པར་ཤེས་པ་སླར་ལྡོག་ཅིང་དྲན་པ་རྙེད་ལ། 

			dey nam par she pa lar dok ching dren pa nye la 

			what happened to them. The ripening of virtuous and nonvirtuous



			
			དེ་དགེ་བ་དང་། མི་དགེ་བའི་ལས་ཀྱི་རྣམ་པར་སྨིན་པ་བདག་ཉིད་ཀྱི་

			de ge wa dang mi ge way lé kyi nam par min pa dak nyi kyi 

			actions will now be clear to them, and they will no longer



			
			མངོན་སུམ་དུ་འགྱུར་ཏེ་སྲོག་གི་སླད་དུ་ཡང་། སྡིག་པའི་ལས་མི་བགྱིད་དོ། །

			ngön sum du gyur te sok gi le du yang dik pay lé mi gyi do 

			commit unwholesome actions, even at the expense of their life. 



			
			དེ་ལྟ་ལགས་པས་དད་པའི་རིགས་ཀྱི་བུའམ། 

			de ta lak pé de pay rik kyi bu am 

			Therefore, faithful sons or daughters 



			
			རིགས་ཀྱི་བུ་མོས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དེ་ལ་མཆོད་པར་བགྱིའོ། །

			rik kyi bu mö de shin shek pa de la chö par gyio 

			of the lineage should make offerings to that thus-gone one.” 



			
			དེ་ནས་ཚེ་དང་ལྡན་པ་ཀུན་དགའ་བོས། བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་སྐྱབས་གྲོལ་ལ་འདི་སྐད་ཅེས་སྨྲས་སོ། །

			de né tse dang den pa kün ga bö jang chup sem pa kyap dröl la di ke che mé so 

			Venerable Ānanda then asked the bodhisattva Trāṇamukta, 



			
			རིགས་ཀྱི་བུ། བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་སྨན་གྱི་བླ་

			rik kyi bu chom den dé de shin shek pa men gyi la 

			“Son of the lineage, how should one perform such an offering to 



			
			བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་དེ་ལ། ཇི་ལྟར་མཆོད་པར་བྱ། 

			vaidūryayi ö de la ji tar chö par ja 

			the blessed Thus-Gone One Bhaiṣajya-guru Vaiḍūrya-prabha-rāja?”



			
			བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་སྐྱབས་གྲོལ་གྱིས་སྨྲས་པ། 

			jang chup sem pa kyap dröl gyi mé pa 

			The bodhisattva Trāṇamukta replied, 



			
			བཙུན་པ་ཀུན་དགའ་བོ་གང་དག་ནད་ཆེན་པོ་ལས་ཡོངས་སུ་ཐར་བར་འདོད་

			tsün pa kün ga bo gang dak ne chen po lé yong su tar war dö 

			“Venerable Ānanda, those who want to free someone from 



			
			པ་དེ་དག་གིས་ནད་པ་དེའི་དོན་དུ། ཉིན་བདུན་མཚན་བདུན་དུ་ཡན་ལག་

			pa de dak gi ne pa dey dön du nyin dün tsen dün du yen lak 

			a grave illness should observe the eightfold purification vows 



			
			བརྒྱད་དང་ལྡན་པའི་གསོ་སྦྱོང་གི་སྡོམ་པ་བླང་བར་བྱའོ། །

			gye dang den pay so jong gi dom pa lang war jo 

			for seven days and seven nights to benefit the sick person. 



			
			དགེ་སློང་གི་དགེ་འདུན་ལ་ཟས་དང་། སྐོམ་རྣམས་དང་། 

			ge long gi gendün la sé dang kom nam dang 

			They should make offerings to the monastic saṅgha of food, 



			
			ཡོ་བྱད་ཐམས་ཅད་ཀྱིས་ཅི་ནུས་སུ་མཆོད་པ་དང་། རིམ་གྲོ་བྱའོ། །

			yo je tam che kyi chi nü su chö pa dang rim dro ja o 

			drink, and provisions as much as they can and offer service. 



			
			ཉིན་ལན་གསུམ་མཚན་ལན་གསུམ་དུ། བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་

			nyin len sum tsen len sum du chom den dé de shin 

			They should focus on the name of the blessed Thus-Gone One 



			
			གཤེགས་པ་སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་དེའི་མཚན་ཡིད་ལ་བྱའོ། །

			shek pa men gyi la vaidūryayi ö deyi tsen yi la ja o 

			Bhaiṣajya-guru Vaiḍūrya-prabha-rāja three times each day and three times each night. 



			
			མདོ་འདི་ལན་བཞི་བཅུ་རྩ་དགུ་གདོན་པར་བྱའོ། །ཞག་བཞི་བཅུ་རྩ་དགུར་

			do di len shi chu tsa gu dön par ja o shak shi chu tsa gur 

			They should recite this discourse forty-nine times, offer oil 



			
			མར་མེ་བུད་པར་བྱའོ། །སྐུ་གཟུགས་བདུན་བྱའོ། །

			mar me bü par ja o ku suk dün ja o 

			lamps for forty-nine days, and make seven statues. 



			
			སྐུ་གཟུགས་རེ་རེའི་སྤྱན་སྔར་ཡང་མར་མེ་བདུན་བདུན་གཞག་གོ། །

			ku suk re rey chen ngar yang mar me dün dün shak go 

			They should place seven oil lamps in front of each statue, 



			
			མར་མེ་རེ་རེའི་ཚད་ཀྱང་ཤིང་རྟའི་འཕང་ལོ་ཙམ་དུ་བྱས་ཏེ། 

			mar me re rey tse kyang shing tay pang lo tsam du jé te 

			and each of the oil lamps should be as large as a chariot wheel 



			
			ཅི་ནས་ཀྱང་ཞག་བཞི་བཅུ་རྩ་དགུར་མར་མེ་མི་ཟད་པར་བྱའོ། །

			chi né kyang shak shi chu tsa gur mar me mi se par ja o 

			to ensure that the oil lamps will not go out during the forty-nine days.



			
			ཚོན་སྣ་ལྔ་པའི་བ་དན་བཞི་བཅུ་རྩ་དགུ་ལས་ལྷག་པར་བྱའོ། །

			tsön na nga pay wa den shi chu tsa gu lé lhak par ja o 

			They should make more than forty-nine five-colored flags. 



			
			བཙུན་པ་ཀུན་དགའ་བོ་གཞན་ཡང་རྒྱལ་པོ་རྒྱལ་རིགས་སྤྱི་བོ་ནས་དབང་

			tsün pa kün ga bo shen yang gyal po gyal rik chi bo né wang 

			“Respected Ānanda, if anointed kṣatriya kings 



			
			བསྐུར་བ་རྣམས་ལ། ནད་ཀྱི་གནོད་པའམ། རང་གི་དམག་ཚོགས་སམ། 

			kur wa nam la ne kyi nö paam rang gi mak tsok sam 

			face a threat of injury, disaster, and conflict 



			
			ཕ་རོལ་གྱི་དམག་ཚོགས་ཀྱི་གནོད་པའམ། རྒྱུ་སྐར་གྱི་གནོད་པའམ། 

			pa röl gyi mak tsok kyi nö pa am gyu kar gyi nö pa am 

			that is related to an illness, their own 



			
			གཟའ་ཟླ་བའི་གནོད་པའམ། གཟའ་ཉི་མའི་གནོད་པའམ། 

			sa da way nö pa am sa nyi may nö pa am 

			or an enemy army, a lunar asterism,



			
			དུས་མ་ཡིན་པའི་རླུང་དང་ཆར་གྱི་གནོད་པའམ། 

			dü ma yin pay lung dang char gyi nö pa am 

			a lunar eclipse, a solar eclipse, 



			
			ཐན་པའི་གནོད་པ་ཡང་རུང་སྟེ། གནོད་པ་དང་། ནད་འགོ་བ་དང་། 

			ten pay nö pa yang rung te nö pa dang ne go wa dang 

			unseasonable winds and rains,



			
			འཁྲུག་པ་ཞིག་ཉེ་བར་གནས་པར་གྱུར་ན། 

			truk pa shik nye war né par gyur na 

			and drought,



			
			རྒྱལ་པོ་རྒྱལ་རིགས་སྤྱི་བོ་ནས་དབང་བསྐུར་བ་དེས། 

			gyal po gyal rik chi wo né wang kur wa de 

			then those anointed kṣatriya kings should be 



			
			སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་ལ་བྱམས་པའི་སེམས་སུ་བྱ། 

			sem chen tam che la jam pay sem su ja 

			benevolent toward all beings. 



			
			བཙོན་དུ་བཟུང་བ་རྣམས་གཏང་བར་བྱ་ཞིང་གོང་དུ་སྨོས་པ་བཞིན་

			tsön du sung wa nam tang war ja shing gong du mö pa shin 

			If they release their prisoners and perform the aforementioned



			
			དུ་བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་དེ་ལ་དེ་ལྟ་བུར་མཆོད་པ་བྱས་ན། 

			du chom den dé de shin shek pa men gyi la vaidūryayi ö de la de ta bur chö pa jé na 

			offering to the blessed Thus-Gone One Bhaiṣajya-guru Vaiḍūrya-prabha-rāja, 



			
			རྒྱལ་པོ་རྒྱལ་རིགས་སྤྱི་བོ་ནས་དབང་བསྐུར་བ་དེའི་དགེ་བའི་རྩ་བ་དེ་དང་། 

			gyal po gyal rik chi bo né wang kur wa dey ge way tsa wa de dang 

			the roots of virtue of those anointed kṣatriya kings 



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་དེའི་

			chom den dé de shin shek pa men gyi la vaidūryayi ö deyi n

			and this detailed account of the previous aspiration prayers of the blessed Thus-Gone One



			
			སྔོན་གྱི་སྨོན་ལམ་གྱི་ཁྱད་པར་གྱིས་ཡུལ་བདེ་བ་དང་། ལོ་ལེགས་པར་འགྱུར། 

			gön gyi mön lam gyi khye par gyi yül de wa dang lo lek par gyur 

			Bhaiṣajya-guru Vaiḍūrya-prabha-rāja will ensure that the country will be happy, crops will be good, 



			
			རླུང་དང་ཆར་དུས་སུ་ལྡང་ཞིང་ལོ་ཏོག་འགྲུབ་པར་འགྱུར། 

			lung dang char dü su dang shing lo tok drup par gyur 

			the winds and rains will come on time, and there will be a successful harvest. 



			
			ཡུལ་དེ་ན་གནས་པའི་སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་ཀྱང་ནད་མེད་པ་དང་། 

			yül de na né pay sem chen tam che kyang ne me pa dang 

			All the beings who live in that country will be healthy 



			
			བདེ་བ་དང་། མཆོག་ཏུ་དགའ་བ་མང་བར་འགྱུར་རོ། །

			de wa dang chok tu ga wa mang war gyur ro 

			and happy and will abound in supreme joy. 



			
			ཡུལ་དེར་གནོད་སྦྱིན་དང་། སྲིན་པོ་དང་། འབྱུང་པོ་དང་། 

			yül der nö jin dang sin po dang jung po dang 

			The wicked yakṣas, rākṣasas, bhūtas, 



			
			ཤ་ཟ་མ་རུངས་པས་སེམས་ཅན་རྣམས་ལ་གཙེ་བར་མི་འགྱུར་རོ། །

			sha sa ma rung pé sem chen nam la tse bar mi gyur ro 

			and piśācas in that country will not harm beings. 



			
			ལྟས་ངན་པ་ཐམས་ཅད་མཐོང་བར་མི་འགྱུར་རོ། །

			té ngen pa tam che tong war mi gyur ro 

			No evil omens will appear, 



			
			རྒྱལ་པོ་རྒྱལ་རིགས་སྤྱི་བོ་ནས་དབང་བསྐུར་བ་དེའི་ཚེ་དང་། མདོག་དང་། 

			gyal po gyal rik chi bo né wang kur wa deyi tse dang 

			and the lifespans, complexions, energy, health, and power of 



			
			སྟོབས་དང་། ནད་མེད་པ་དང་། དབང་ཕྱུག་རྣམས་མངོན་པར་འཕེལ་བར་འགྱུར་རོ། །

			dok dang top dang ne me pa dang wang chuk nam ngön par pel war gyur ro 

			those anointed kṣatriya kings will increase.”



			
			དེ་ནས་ཚེ་དང་ལྡན་པ་ཀུན་དགའ་བོས་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་སྐྱབས་གྲོལ་ལ་འདི་སྐད་ཅེས་སྨྲས་སོ། །

			de né tse dang den pa kün ga bö jang chup sem pa kyap dröl la di ke che mé so 

			Then venerable Ānanda asked the bodhisattva Trāṇamukta, 



			
			རིགས་ཀྱི་བུ་ཇི་ལྟར་ན་ཚེ་ཡོངས་སུ་ཟད་ནས་ཡང་མངོན་པར་སྐྱེ། 

			rik kyi bu ji tar na tse yong su se né yang ngön par kye 

			“Son of good family, how is it that someone’s lifespan may be restored after it has been exhausted?” 



			
			བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་སྐྱབས་གྲོལ་གྱིས་སྨྲས་པ། 

			jang chup sem pa kyap dröl gyi mé pa 

			“Respected Ānanda,” the bodhisattva Trāṇamukta replied,



			
			བཙུན་པ་ཀུན་དགའ་བོ་དུས་མ་ཡིན་པར་འཆི་བ་དགུ་ཡོད་པར། 

			tsün pa kün ga bo dü ma yin par chi wa gu yö par 

			“have you not heard from the Thus-Gone One 



			
			ཁྱོད་ཀྱིས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ལས་མ་ཐོས་སམ། 

			khyö kyi de shin shek pa lé ma tö sam 

			that death occurring before it is time may be of nine types? 



			
			དེའི་ཕྱིར། སྔགས་དང་སྨན་གྱི་སྦྱོར་བ་རྣམས་བསྟན་ཏོ། །

			deyi chir ngak dang men gyi jor wa nam ten to 

			It is for those that he has taught the use of mantras and medicines. 



			
			སེམས་ཅན་ནད་ཀྱིས་བཏབ་ལ། དེ་ནད་ཚབས་མི་ཆེས་ཀྱང་སྨན་དང་རིམ་གྲོ་བྱེད་པ་དང་མི་ལྡན་ནམ། 

			sem chen ne kyi tap la de ne tsap mi che kyang men dang rim dro je pa dang mi den nam 

			There are beings who contract an illness, and even though that illness is not very severe, they either lack both medicine 



			
			ཡང་ན་སྨན་པ་སྨན་མ་ཡིན་པ་བྱེད་པ་ཡང་ཡོད་དེ། 

			yang na men pa men ma yin pa je pa yang yö de 

			and nurses or the doctors administer the wrong medicine. 



			
			འདི་ནི་དུས་མ་ཡིན་པར་འཆི་བ་དང་པོའོ། །

			di ni dü ma yin par chi wa dang po o 

			This is the first type of untimely death. 



			
			དུས་མ་ཡིན་པར་འཆི་བ་གཉིས་པ་ནི། གང་དག་རྒྱལ་པོའི་ཆད་པས་འཆི་བའི་དུས་བྱེད་པའོ། །

			dü ma yin par chi wa nyi pa ni gang dak gyal poy che pé chi way dü je pa o 

			The second type of untimely death is when someone is executed as a king’s punishment. 



			
			དུས་མ་ཡིན་པར་འཆི་བ་གསུམ་པ་ནི། གང་དག་ཧ་ཅང་བག་མེད་དེ་བག་

			dü ma yin par chi wa sum pa ni gang dak ha chang bak me 

			The third type of untimely death is when someone is extremely careless, 



			
			མེད་པར་གནས་པ་དེ་དག་ལ་མི་མ་ཡིན་པ་དག་གིས་མདངས་འཕྲོག་པའོ། །

			de wak me par né pa de dak la mi ma yin pa dak gi dang trok pa o 

			for nonhuman beings steal the vital energy from those who live carelessly. 



			
			དུས་མ་ཡིན་པར་འཆི་བ་བཞི་པ་ནི། གང་དག་མེས་ཚིག་སྟེ། འཆི་བའི་དུས་བྱེད་པའོ། །

			dü ma yin par chi wa shi pa ni gang dak me tsik te chi way dü je pa o 

			The fourth type of untimely death is when someone is burned by fire and dies. 



			
			དུས་མ་ཡིན་པར་འཆི་བ་ལྔ་པ་ནི། གང་དག་ཆུས་འཆི་བའོ། །

			dü ma yin par chi wa nga pa ni gang dak chü chi ba o 

			The fifth type of untimely death is when someone dies by drowning.



			
			དུས་མ་ཡིན་པར་འཆི་བ་དྲུག་པ་ནི། གང་དག་སེང་གེ་དང་། སྟག་དང་། 

			dü ma yin par chi wa druk pa ni gang dak seng ge dang 

			The sixth type of untimely death is when someone dies upon 



			
			ཝ་དང་། སྦྲུལ་དང་། གཅན་གཟན་ཁྲོ་བོའི་ནང་དུ་ཆུད་དེ་འཆི་བའོ། །

			tak dang wa dang drül dang chen sen tro woy nang du chü de chi wa o 

			encountering a ferocious predator such as a lion, tiger, jackal, or snake.



			
			དུས་མ་ཡིན་པར་འཆི་བ་བདུན་པ་ནི། གང་དག་རི་ཁ་ནས་གཡང་དུ་ལྷུང་བའོ། །

			dü ma yin par chi wa dün pa ni gang dak ri kha né yang du lhung wa o 

			The seventh type of untimely death is when someone falls off a mountainside into an abyss. 



			
			དུས་མ་ཡིན་པར་འཆི་བ་བརྒྱད་པ་ནི། གང་དག་དུག་དང་། བྱད་དང་། རོ་ལངས་ཀྱི་སྦྱོར་བས་གསོད་པའོ། །

			dü ma yin par chi wa gye pa ni gang dak duk dang je dang ro lang kyi jor wé sö pa o 

			The eighth type of untimely death is when someone is killed by poison, a kākhorda, or a vetāla. 



			
			དུས་མ་ཡིན་པར་འཆི་བ་དགུ་པ་ནི། གང་དག་ཟས་དང་སྐོམ་མ་རྙེད་

			dü ma yin par chi wa gu pa ni gang dak sé dang kom ma nye 

			The ninth type of untimely death is when someone cannot find 



			
			ནས་བཀྲེས་པ་དང་། སྐོམ་པས་ཉེན་ཏེ་འཆི་བའི་དུས་བྱེད་པའོ། །

			né tre pa dang kom pé nyen te chi way dü je pa o 

			food and drink and dies of starvation and thirst. 



			
			མདོར་ན་འདི་དག་ནི། དེ་བཞིན་གཤེགས་པས་དུས་མ་ཡིན་པར་འཆི་བ་ཆེན་པོར་བསྟན་པ་སྟེ། 

			dor na di dak ni de shin shek pé dü ma yin par chi wa chen por ten pa te 

			This is a brief account of the major types of untimely death that the Thus-Gone One has taught, 



			
			གཞན་ཡང་དུས་མ་ཡིན་པར་འཆི་བ་ནི་གྲངས་མེད་དཔག་ཏུ་མེད་དོ། །

			shen yang dü ma yin par chi wa ni drang me pak tu me do 

			but there are an innumerable and incalculable number of other kinds of untimely death.”



			
			དེ་ནས་འཁོར་དེར་གནོད་སྦྱིན་གྱི་སྡེ་དཔོན་ཆེན་པོ་བཅུ་གཉིས་འདུས་པར་

			de né khor der nö jin gyi de pön chen po chu nyi dü par 

			There were twelve great yakṣa generals gathered in that 



			
			གྱུར་ཏེ། གནོད་སྦྱིན་གྱི་སྡེ་དཔོན་ཆེན་པོ་ཇི་འཇིགས་དང་། 

			gyur te nö jin gyi de pön chen po ji jik dang 

			assembly — the great yakṣa general Kiṃbhīra,



			
			གནོད་སྦྱིན་གྱི་སྡེ་དཔོན་ཆེན་པོ་རྡོ་རྗེ་དང་། 

			nö jin gyi de pön chen po dor jé dang 

			the great yakṣa general Vajra,



			
			གནོད་སྦྱིན་གྱི་སྡེ་དཔོན་ཆེན་པོ་རྒྱན་འཛིན་དང་། 

			nö jin gyi de pön chen po gyen dzin dang 

			the great yakṣa general Mekhila, 



			
			གནོད་སྦྱིན་གྱི་སྡེ་དཔོན་ཆེན་པོ་གཟའ་འཛིན་དང་། 

			nö jin gyi de pön chen po sa dzin dang 

			the great yakṣa general Antila, 



			
			གནོད་སྦྱིན་གྱི་སྡེ་དཔོན་ཆེན་པོ་རླུང་དང་། 

			nö jin gyi de pön chen po lung dang 

			the great yakṣa general Anila, 



			
			གནོད་སྦྱིན་གྱི་སྡེ་དཔོན་ཆེན་པོ་གནས་བཅས་དང་། 

			nö jin gyi de pön chen po né ché dang 

			the great yakṣa general Saṇṭhila, 



			
			གནོད་སྦྱིན་གྱི་སྡེ་དཔོན་ཆེན་པོ་དབང་འཛིན་དང་། 

			nö jin gyi de pön chen po wang dzin dang 

			the great yakṣa general Indala, 



			
			གནོད་སྦྱིན་གྱི་སྡེ་དཔོན་ཆེན་པོ་བཏུང་འཛིན་དང་། 

			nö jin gyi de pön chen po tung dzin dang 

			the great yakṣa general Pāyila, 



			
			གནོད་སྦྱིན་གྱི་སྡེ་དཔོན་ཆེན་པོ་སྨྲ་འཛིན་དང་། 

			nö jin gyi de pön chen po ma dzin dang 

			the great yakṣa general Mahāla, 



			
			གནོད་སྦྱིན་གྱི་སྡེ་དཔོན་ཆེན་པོ་བསམ་འཛིན་དང་། 

			nö jin gyi de pön chen po sam dzin dang 

			the great yakṣa general Cidāla, 



			
			གནོད་སྦྱིན་གྱི་སྡེ་དཔོན་ཆེན་པོ་གཡོ་བ་འཛིན་དང་། 

			nö jin gyi de pön chen po yo wa dzin dang 

			the great yakṣa general Caundhula, 



			
			གནོད་སྦྱིན་གྱི་སྡེ་དཔོན་ཆེན་པོ་རྫོགས་བྱེད་དེ། 

			nö jin gyi de pön chen po dzok je de 

			and the great yakṣa general Vikala. 



			
			གནོད་སྦྱིན་གྱི་སྡེ་དཔོན་ཆེན་པོ་བཅུ་གཉིས་པོ་དེ་དག་གོ། །

			nö jin gyi de pön chen po chu nyi po de dak go 

			These were the twelve great yakṣa generals.



			
			གནོད་སྦྱིན་གྱི་སྡེ་དཔོན་ཆེན་པོ་རེ་རེ་ལ་ཡང་། 

			nö jin gyi de pön chen po re re la yang 

			Each great yakṣa general had 



			
			གཡོག་གནོད་སྦྱིན་བདུན་འབུམ་བདུན་འབུམ་ཡོད་པ་སྟེ། 

			yok nö jin dün bum dün bum yö pa te 

			seven hundred thousand yakṣa attendants, 



			
			དེ་དག་གིས་ཚིག་གཅིག་ཏུ་བཅོམ་ལྡན་འདས་ལ་འདི་སྐད་ཅེས་གསོལ་ཏོ། །

			de dak gi tsik chik tu chom den dé la di ke che söl to 

			and they all told the Blessed One with a single voice, 



			
			སངས་རྒྱས་ཀྱི་མཐུས་བདག་ཅག་གིས། བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་

			sang gyé kyi tü dak chak gi chom den dé de shin 

			“Blessed One, due to the Buddha’s power, we have heard the name 



			
			གཤེགས་པ་སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་དེའི་མཚན་ཐོས་ཏེ། བདག་ཅག་ལ་

			shek pa men gyi la vaidūryayi ö deyi tsen tö te dak chak la 

			of the blessed Thus-Gone One Bhaiṣajya-guru Vaiḍūrya-prabha-rāja, 



			
			ཡང་ངན་འགྲོར་མཆི་བའི་འཇིགས་པ་འབྱུང་བར་མི་འགྱུར་རོ། །

			yang ngen dror chi way jik pa jung war mi gyur ro 

			and we will no longer have any fear of proceeding to the lower realms. 



			
			དེས་ན་བདག་ཅག་ལྷན་ཅིག་ཏུ་མཐུན་པར་ཇི་སྲིད་འཚོའི་བར་དུ། 

			de na dak chak lhen chik tu tün par ji si tsoy bar du 

			All of us together, for as long as we live, 



			
			སངས་རྒྱས་ལ་སྐྱབས་སུ་མཆིའོ། །ཆོས་ལ་སྐྱབས་སུ་མཆིའོ། །

			sang gyé la kyap su chi o chö la kyap su chi o 

			take refuge in the Buddha, we take refuge in the Dharma, 



			
			དགེ་འདུན་ལ་སྐྱབས་སུ་མཆིའོ། །སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་ཀྱི་དོན་དང་། 

			gendün la kyap su chi o sem chen tam che kyi dön dang 

			and we take refuge in the Saṅgha. We will diligently work for 



			
			སྨན་པ་དང་། བདེ་བའི་སླད་དུ་སྤྲོ་བར་བགྱིའོ། །

			men pa dang de way le du tro war gyi o 

			the benefit, aid, and happiness of all beings. 



			
			བྱེ་བྲག་ཏུ་ནི་གྲོང་ངམ། གྲོང་ཁྱེར་རམ། གྲོང་རྡལ་ལམ། 

			je drak tu ni drong ngam drong khyer ram drong dal lam 

			In particular, we will protect any being who practices this sūtra 



			
			དགོན་པའི་གནས་གང་ན་མདོ་སྡེ་འདི་སྤྱོད་པ་དང་། 

			gön pay né gang na do de di chö pa dang 

			in villages, town, provinces, and forests, and who remembers 



			
			གང་ན་བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་

			gang na chom den dé de shin shek pa men gyi la vaidūryayi ö 

			the name of the blessed Thus-Gone One Bhaiṣajya-guru Vaiḍūrya-prabha-rāja, 



			
			དེའི་མཚན་འཆང་བ་དང་། མཆོད་པ་དང་། རིམ་གྲོ་བགྱིད་པའི་སེམས་

			deyi tsen chang wa dang chö pa dang rim dro gyi pay sem 

			makes offerings to him, and serves him.



			
			ཅན་དེ་དག་ལ་བདག་ཅག་གིས་བསྲུང་བར་བགྱི། ཡོངས་སུ་བསྐྱང་བར་

			chen de dak la dak chak gi sung war gyi yong su kyang war 

			They will be under our protection, they will be under our care,



			
			བགྱི། གནོད་པ་ཐམས་ཅད་ལས་ཡོངས་སུ་ཐར་བར་བགྱི། 

			gyi nö pa tam che lé yong su tar war gyi 

			they will be free from all manner of misfortunes, 



			
			བསམ་པ་ཐམས་ཅད་ཡོངས་སུ་རྫོགས་པར་བགྱིའོ། །

			sam pa tam che yong su dzok par gyi o 

			and we will fulfill their every wish.”



			
			དེ་ནས་བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་གནོད་སྦྱིན་གྱི་སྡེ་དཔོན་ཆེན་པོ་དེ་དག་ལ། 

			de né chom den dé kyi nö jin gyi de pön chen po de dak la 

			“Very good, very good,” the Blessed One said in response to 



			
			ལེགས་སོ་ཞེས་བྱ་བ་བྱིན་ཏེ། 

			lek so she ja wa jin te 

			the great yakṣa generals. 



			
			གནོད་སྦྱིན་གྱི་སྡེ་དཔོན་ཆེན་པོ་དག་གང་གི་ཕྱིར་ཁྱེད། 

			nö jin gyi de pön chen po dak gang gi chir khye 

			“It is excellent that you great yakṣa generals are so grateful 



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་དེ་ལ་བྱས་པ་གཟོ་ཞིང་རྗེས་སུ་དྲན་ལ། 

			chom den dé de shin shek pa men gyi la vaidūryayi ö de la jé pa so shing je su dren la 

			toward the blessed Thus-Gone One Bhaiṣajya-guru Vaiḍūrya-prabha-rāja, and that you are so committed to recollecting him 



			
			སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་ལ་ཕན་པའི་ཕྱིར་ཞུགས་པ་ལེགས་སོ་ལེགས་སོ། །

			sem chen tam che la pen pay chir shuk pa lek so lek so 

			and working for the benefit of all beings.” 



			
			དེ་ནས་ཚེ་དང་ལྡན་པ་ཀུན་དགའ་བོ་སྟན་ལས་ལངས་ཏེ། བླ་གོས་ཕྲག་པ་

			de né tse dang den pa kün ga bo ten lé lang te la gö trak pa 

			“Then venerable Ānanda rose from his seat, adjusted his upper 



			
			གཅིག་ཏུ་གཟར་ནས། པུས་མོ་གཡས་པའི་ལྷ་ང་ས་ལ་བཙུགས་ཏེ། 

			chik tu sar né pü mo yé pay lha nga sa la tsuk te 

			robe on one shoulder, knelt with his right knee on the ground, 



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ག་ལ་བ་དེ་ལོགས་སུ་ཐལ་མོ་སྦྱར་བ་བཏུད་ནས། 

			chom den de ga la wa de lok su tal mo jar wa tü né 

			bowed to the Blessed One with his palms together, 



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ལ་འདི་སྐད་ཅེས་གསོལ་ཏོ། །

			chom den dé la di ke che söl to 

			and asked, 



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ཆོས་ཀྱི་རྣམ་གྲངས་འདིའི་མིང་ཅི་ལགས། 

			chom den dé chö kyi nam drang di ming chi lak 

			“Blessed One, what is the name of this Dharma discourse? 



			
			འདི་ཇི་ལྟར་གཟུང་བར་བགྱི། བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་བཀའ་སྩལ་པ། 

			di ji tar sung war gyi chom den dé kyi ka tsal pa 

			How should it be remembered?” The Blessed One replied, 



			
			ཀུན་དགའ་བོ་དེའི་ཕྱིར། ཆོས་ཀྱི་རྣམ་གྲངས་འདི་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་

			kün ga bo deyi chir chö kyi nam drang di de shin shek pa 

			“Ānanda, this Dharma discourse should be remembered as 



			
			སྨན་གྱི་བླ་བཻཌཱུརྱའི་འོད་ཀྱི་སྔོན་གྱི་སྨོན་ལམ་གྱི་ཁྱད་པར་རྒྱས་པ་ཞེས་བྱ་བར་ཡང་ཟུང་ཤིག །

			men gyi la vaidūryayi ö kyi ngön gyi mön lam gyi khye par gyé pa she ja war yang sung shik 

			The Detailed Account of the Previous Aspirations of the Thus-Gone One Bhaiṣajya-guru-vaiḍūrya-prabha. 



			
			བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་ལག་ན་རྡོ་རྗེས་དམ་བཅས་པ་ཞེས་བྱ་བར་ཡང་ཟུང་ཤིག །

			jang chup sem pa lak na dor jé dam ché pa she ja war yang sung shik 

			It should also be remembered as The Bodhisattva Vajrapāṇi’s Vow. 



			
			ལས་ཀྱི་སྒྲིབ་པ་ཐམས་ཅད་རྣམ་པར་སྦྱོང་ཞིང་། རེ་བ་ཐམས་ཅད་ཡོངས་སུ་སྐོང་བ་ཞེས་བྱ་བར་ཡང་ཟུང་ཤིག །

			lé kyi drip pa tam che nam par jong shing re wa tam che yong su kong wa she ja war yang sung shik 

			It should also be remembered as Purifying All Karmic Obscurations and Fulfilling All Hopes. 



			
			གནོད་སྦྱིན་གྱི་སྡེ་དཔོན་ཆེན་པོ་བཅུ་གཉིས་ཀྱིས་དམ་བཅས་པ་ཞེས་བྱ་བར་ཡང་ཟུང་ཤིག །

			nö jin gyi de pön chen po chu nyi kyi dam ché pa she ja war yang sung shik 

			And it should also be remembered as The Vows of the Twelve Great Yakṣa Generals.”



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་དེ་སྐད་ཅེས་བཀའ་སྩལ་ནས། 

			chom den dé kyi de ke che ka tsal né 

			When the Blessed One had spoken, 



			
			འཇམ་དཔལ་གཞོན་ནུར་གྱུར་པ་དང་། བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་དེ་དག་དང་། 

			jam pal shön nur gyur pa dang jang chup sem pa de dak dang 

			Mañjuśrī-kumāra-bhūta, the bodhisattvas, 



			
			གསང་བ་པའི་བདག་པོ་ལག་ན་རྡོ་རྗེ་དང་། 

			sang wa pay dak po lak na dor jé dang 

			Lord of Secrets Vajrapāṇi, 



			
			ཐམས་ཅད་དང་ལྡན་པའི་འཁོར་དེ་དག་དང་། ལྷ་དང་། 

			tam che dang den pay khor de dak dang lha dang 

			the entire retinue, and the whole world with its gods, 



			
			མི་དང་། ལྷ་མ་ཡིན་དང་། དྲི་ཟར་བཅས་པའི་འཇིག་རྟེན་ཡི་རངས་ཏེ། 

			mi dang lha ma yin dang dri sar ché pay jik ten yi rang te 

			humans, asuras, and gandharvas rejoiced 



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་གསུངས་པ་ལ་མངོན་པར་བསྟོད་དོ།། །།

			chom den dé kyi sung pa la ngön par tö do 

			and praised what the Blessed One had said. 



			
			འཕགས་པ་བཅོམ་ལྡན་འདས་སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱའི་འོད་ཀྱི་སྔོན་གྱི་སྨོན་ལམ་གྱི་ཁྱད་པར་རྒྱས་པ་ཞེས་བྱ་བ་ཐེག་པ་ཆེན་པོའི་མདོ་རྫོགས་སོ།། །།

			pak pa chom den dé men gyi la vaidūryayi ö kyi ngön gyi mön lam gyi khye par gyé pa she ja wa tek pa chen poy do dzok so 

			This concludes the Great Vehicle sūtra “The Detailed Account of the Blessed One Bhaiṣajya-guru-vaiḍūrya-prabha.”



			
			རྒྱ་གར་གྱི་མཁན་པོ་ཛི་ན་མི་ཏྲ་དང་། དཱ་ན་ཤཱི་ལ་དང་། ཞུ་ཆེན་གྱི་ལོཙྪ་བ་བནྡེ་ཡེ་ཤེས་སྡེ་ལ་སོགས་པས་བསྒྱུར་ཅིང་ཞུས་ཏེ། སྐད་གསར་ཆད་ཀྱིས་ཀྱང་བཅོས་ནས་གཏན་ལ་ཕབ་པ།། །།

			This text was translated, edited, and finalized according to the new language reform by the Indian preceptors Jinamitra, Dānaśīla, and Śīlendrabodhi, along with the chief editor and translator Bandé Yeshé Dé.



			
			༈ ཐུགས་རྗེ་ཀུན་ལ་སྙོམས་པའི་བཅོམ་ལྡན་འདས། །

			tuk je kün la nyom pay chom den dé 

			O Bhagavan, you are equally compassionate to all.



			
			མཚན་ཙམ་ཐོས་པས་ངན་འགྲོའི་སྡུག་བསྔལ་སེལ། །

			tsen tsam tö pé ngen droy duk ngal sel 

			Your name, when heard, dispels the sufferings of the lower realms,



			
			དུག་གསུམ་ནད་སེལ་སངས་རྒྱས་སྨན་གྱི་བླ། །

			duk sum ne sel sang gyé men gyi la 

			And you eliminate the illnesses of the three poisons.



			
			བཻ་ཌཱུརྱ་ཡི་འོད་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			vaidūrya yi ö la chak tsal lo 

			Medicine Buddha Vaidurya Light, I bow to you.



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དགྲ་བཅོམ་པ་

			chom den dé de shin shek pa dra chom pa

			I prostate to the bhagavan, tathagata, arhat, 



			
			ཡང་དག་པར་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་སྨན་གྱི་བླ་བཻ་ཌཱུརྱ་

			yang dak par dzok pay sang gyé men gyi la vaidūrya

			completely perfect buddha Medicine Buddha 



			
			འོད་ཀྱི་རྒྱལ་པོ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			ö kyi gyal po la chak tsal lo 

			King of Vaidurya Light. 



			
			མཆོད་དོ་སྐྱབས་སུ་མཆིའོ། །ཞེས་དང༌། 

			chö do kyap su chio 

			I make offerings and go for refuge. 



			
			ཏདྱཐཱ། ༀ་བྷཻཥཛྱེ་བྷཻཥཛྱེ་མཧཱ་བྷཻཥཛྱེ་བྷཻཥཛྱེ། རཱཛ་སམུདྒཏེ་སྭཱཧཱ། 

			tadyathā oṃ bhaiṣhajye bhaiṣhajye mahābhaiṣhajye bhaiṣhajye rāja samudgate svāhā 



			
			ཞེས་གཟུངས་སྔགས་ཅི་འགྲུབ་བཟླ། 

			Repeat the dharani mantra as much as you are able.



			
			དགེ་བ་འདི་ཡིས་མྱུར་དུ་བདག །

			ge wa di yi nyur du dak 

			By this merit, may I swiftly



			
			སངས་རྒྱས་སྨན་བླ་འགྲུབ་གྱུར་ནས། །

			sang gyé men la drup gyur né 

			Accomplish Medicine Buddha.



			
			འགྲོ་བ་གཅིག་ཀྱང་མ་ལུས་པ། །

			dro wa chik kyang ma lü pa 

			May I then bring all sentient beings — 



			
			དེ་ཡི་ས་ལ་འགོད་པར་ཤོག །

			de yi sa la gö par shok 

			Not one left out — into that state.



			
			སེམས་ཅན་ནད་པ་ཇི་སྙེད་པ། །

			sem chen ne pa ji nye pa 

			May every being who is sick



			
			མྱུར་དུ་ནད་ལས་ཐར་གྱུར་ནས། །

			nyur du ne lé tar gyur né 

			Be swiftly cured of illness. 



			
			འགྲོ་བའི་ནད་རྣམས་མ་ལུས་པ། །

			dro bay ne nam ma lü pa 

			May none of wanderers’ maladies



			
			རྟག་ཏུ་འབྱུང་བ་མེད་པར་ཤོག །

			tak tu jung wa me par shok 

			Ever occur again.



			
		


		
			[image: ]

			Day Five

		


		
			༈  འཆི་མེད་རྔ་སྒྲའི་གཟུངས་མདོ།

			The Dhāraṇī of the Essence of Immeasurable Longevity and Wisdom


			
			༄༅། །རྒྱ་གར་སྐད་དུ། ཨཱརྱ་ཨ་པ་རི་མི་ཏ་ཨཱ་ཡུར་ཛྙཱ་ན་ཧྲྀ་ད་ཡ་ནཱ་མ་དྷཱ་ར་ཎཱི།

			gya gar ke du ārya aparimitāyur jñāna hṛdaya nāma dhāraṇī

			In Sanskrit: Āryā-parimitāyur-jñāna-hṛdaya-nāma-dhāraṇī



			
			བོད་སྐད་དུ། འཕགས་པ་ཚེ་དང་ཡེ་ཤེས་དཔག་ཏུ་མེད་པའི་སྙིང་པོ་ཞེས་བྱ་བའི་གཟུངས།

			bö ke du pak pa tse dang ye she pak tu me pay nying po she ja way sung

			In Tibetan: ’phags pa tshe dang ye shes dpag tu med pa’i snying po zhes bya ba’i gzungs



			
			སངས་རྒྱས་དང་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་ཐམས་ཅད་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			Homage to all buddhas and bodhisattvas.



			
			འདི་སྐད་བདག་གིས་ཐོས་པ་དུས་གཅིག་ན།

			di ke dak gi tö pa dü chik na

			Thus did I hear at one time.



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་གང་གཱ་ཏས་བསྐོར་བའི་རྫིང་བུའི་འགྲམ་ན།

			chom den dé gang gā té kor way dzing buy dram na

			The Blessed One was seated at the bank of a pool



			
			དགེ་སློང་ལྔ་བརྒྱའི་དགེ་སློང་གི་དགེ་འདུན་ཆེན་པོ་དང་།

			ge long nga gyay ge long gi gendün chen po dang

			by the Ganges river with a great monastic saṅgha of five hundred monks



			
			བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའི་དགེ་འདུན་ཆེན་པོ་དང་ཐབས་ཅིག་ཏུ་བཞུགས་ཏེ།

			jang chup sem pay gendün chen po dang tap chik tu shuk te

			and a great saṅgha of bodhisattvas.



			
			དེ་ནས་བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་དགེ་སློང་རྣམས་ལ་བཀའ་སྩལ་ནས།

			de né chom den dé kyi ge long nam la ka tsal né

			The Blessed One addressed the monks,



			
			དགེ་སློང་དེ་དག་བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱི་ལྟར་ཉན་པ་དང་།

			ge long de dak chom den dé kyi tar nyen pa dang

			the monks gave the Blessed One their full attention,



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་དེ་དག་ལ་འདི་སྐད་ཅེས་བཀའ་སྩལ་ཏོ། །

			chom den dé kyi de dak la di ke che ka tsal to

			and the Blessed One said to them:



			
			འདི་ནས་ནུབ་ཀྱི་ཕྱོགས་རོལ་ན། །

			di né nup kyi chok röl na

			“A perfect buddha,



			
			བདེ་བ་ཅན་གྱི་འཇིག་རྟེན་ཁམས། །

			de wa chen gyi jik ten kham

			The thus-gone Aparimitāyus,



			
			དེ་ན་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་བཞུགས། །

			de na dzok pay sang gyé shuk

			Lives to the west of here



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ཚེ་དཔག་མེད། །

			de shin shek pa tse pak me

			In the realm of Sukhāvatī.



			
			སུ་ཞིག་དེ་ཡི་མཚན་བརྗོད་ན། །

			su shik de yi tsen jö na

			Those who recite his name



			
			དེ་ནི་དེ་རུ་སྐྱེ་བར་འགྱུར། །

			de ni de ru kye war gyur

			Will be reborn there.



			
			འཆི་བའི་དུས་སུ་སྟོན་པ་ནི། །

			chi way dü su tön pa ni

			At the moment of death they will see



			
			དགེ་སློང་དགེ་འདུན་བཅས་ཏེ་མཐོང་། །

			ge long gendün ché te tong

			The teacher with his monastic saṅgha.



			
			དེ་ན་བུད་མེད་ཡོད་མ་ཡིན། །

			de na bü me yö ma yin

			“There are no women there,



			
			མངལ་ན་གནས་པ་ཡོད་མ་ཡིན། །

			ngal na né pa yö ma yin

			And there is no gestation in a womb.



			
			རིན་ཆེན་རྣམས་ཀྱི་པདྨོ་ལས། །

			rin chen nam kyi pemao lé

			Beings with great magical power



			
			རྫུ་འཕྲུལ་ཆེན་པོ་འབྱུང་བར་འགྱུར། །

			dzu trül chen po jung war gyur

			Are born there from a lotus made of jewels.



			
			ཟས་དང་གོས་དང་སྨན་རྣམས་དང་། །

			sé dang gö dang men nam dang

			“Food, clothing, medicines,



			
			ཆོས་གོས་མལ་ཆ་ལྷུང་བཟེད་རྣམས། །

			chö gö mal cha lhung se nam

			Robes, bedding, and alms bowls — 



			
			སེམས་ཀྱིས་བསམ་མ་ཐག་ཏུ་ནི། །

			sem kyi sam ma tak tu ni

			As soon as one thinks about them



			
			དེ་དག་མོད་ལས་འབྱུང་བར་འགྱུར། །

			de dak mö lé jung war gyur

			They instantly appear.



			
			ཕྱོགས་བཅུར་བཞུགས་པའི་སངས་རྒྱས་རྣམས། །

			chok chur shuk pay sang gyé nam

			“The buddhas dwelling in all ten directions



			
			བདེ་བ་ཅན་གྱི་བསྔགས་པ་བརྗོད། །

			de wa chen gyi ngak pa jö

			Sing the praises of Sukhāvatī.



			
			དེ་ལྟར་སངས་རྒྱས་བསམ་མི་ཁྱབ། །

			de tar sang gyé sam mi khyap

			Since the Buddha is inconceivable,



			
			སངས་རྒྱས་ཆོས་ཀྱང་བསམ་མི་ཁྱབ། །

			sang gyé chö kyang sam mi khyap

			The Buddha’s Dharma is inconceivable,



			
			འཕགས་པའི་དགེ་འདུན་བསམ་མི་ཁྱབ། །

			pak pay gendün sam mi khyap

			“And the noble saṅgha is inconceivable, too.



			
			བསམ་མི་ཁྱབ་ལ་དད་བྱས་ན། །

			sam mi khyap la de jé na

			When one has faith in the inconceivable



			
			རྣམ་པར་སྨིན་པ་བསམ་མི་ཁྱབ། །

			nam par min pa sam mi khyap

			The ripened result is inconceivable — 



			
			རྣམ་དག་ཞིང་དུ་སྐྱེ་བར་འགྱུར། །

			nam dak shing du kye war gyur

			One is reborn in a pure realm.



			
			དགེ་སློང་དག་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དགྲ་བཅོམ་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་

			ge long dak de shin shek pa dra chom pa yang dak par dzok

			“Monks, the thus-gone, worthy, perfect buddha



			
			པའི་སངས་རྒྱས་ཚེ་དཔག་མེད་ཀྱི་ཕོ་བྲང་འཁོར་དང་བཅས་པ་ཞེས་

			pay sang gyé tse pak me kyi po drang khor dang ché pa she

			Aparimitāyus’ palace, called Having a Retinue, is ten thousand



			
			བྱ་བ་རྒྱར་དཔག་ཚད་ཁྲི་ཡོད་པ་ཞིག་ཡོད་དེ། རྒྱལ་རིགས་སུ་སྐྱེས་སོ། །

			ja wa gyar pak tse tri yö pa shik yö de gyal rik su kye so

			leagues wide. He was born into a kṣatriya family.



			
			དགེ་སློང་དག་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དགྲ་བཅོམ་པ་ཡང་དག་པར་རྫོགས་

			ge long dak de shin shek pa dra chom pa yang dak par dzok

			Monks, the thus-gone, worthy, perfect buddha



			
			པའི་སངས་རྒྱས་ཚེ་དཔག་མེད་ཀྱི་ཡབ་ནི་འཁོར་ལོས་སྒྱུར་བའི་རྒྱལ་པོ་

			pay sang gyé tse pak me kyi yap ni khor lö gyur way gyal po

			Aparimitāyus’ father is a universal ruler



			
			བཟང་པོའི་མཆོག་ཅེས་བྱ་བར་གྱུར་ཏོ། །

			sang poy chok che ja war gyur to

			named Most Gracious,



			
			དེའི་ཡུམ་ནི་གཟི་བརྗིད་ཅན་ཞེས་བྱ་བར་གྱུར་ཏོ། །

			dey yum ni si ji chen she ja war gyur to

			and his mother is named Splendorous.



			
			དེའི་བཙུན་མོ་རྒྱལ་རིགས་བཟང་སྐྱོང་མ་ཞེས་བྱ་བར་གྱུར་ཏོ། །

			dey tsün mo gyal rik sang kyong ma she ja war gyur to

			His kṣatriya queen is named Gracious Protector.



			
			དགེ་སློང་དག་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ཚེ་དཔག་མེད་ཀྱི་སྲས་ནི་ཟླ་བའི་འོད་ཅེས་བྱ་བར་གྱུར་ཏོ། །

			ge long dak de shin shek pa tse pak me kyi sé ni da way ö che ja war gyur to

			Monks, the thus-gone Aparimitāyus’ son is named Moonlight



			
			རིམ་གྲོ་བ་ནི་སྙན་པ་དྲི་མ་མེད་ཅེས་བྱ་བར་གྱུར་ཏོ། །

			rim dro wa ni nyen pa dri ma me che ja war gyur to

			and his attendant’s name is Stainless Renown.



			
			དགེ་སློང་དག་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ཚེ་དཔག་མེད་ཀྱི་ཤེས་རབ་ཅན་གྱི་

			ge long dak de shin shek pa tse pak me kyi she rap chen gyi

			Monks, the thus-gone Aparimitāyus’ disciple foremost



			
			མཆོག་ཏུ་གྱུར་པ་ནི་བཟང་པོའི་ཏོག་ཅེས་བྱ་བར་གྱུར་ཏོ། །

			chok tu gyur pa ni sang poy tok che ja war gyur to

			in wisdom is called Pinnacle of Grace.



			
			རྫུ་འཕྲུལ་དང་ལྡན་པའི་མཆོག་དང་། །བརྩོན་འགྲུས་ཆེན་པོ་

			dzu trül dang den pay chok dang tsön drü chen po

			and his disciple foremost in miraculous powers and foremost 



			
			དང་ལྡན་པའི་མཆོག་ནི་བཀོད་པ་ཆེན་པོ་ཞེས་བྱའོ། །

			dang den pay chok ni kö pa chen po she ja o

			in great endeavor is named Great Array.



			
			དགེ་སློང་དག་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ཚེ་དཔག་མེད་ཀྱི་བདུད་ནི་མཆོད་པའི་རྒྱལ་པོ་ཞེས་བྱ་བར་གྱུར་ཏོ། །

			ge long dak de shin shek pa tse pak me kyi dü ni chö pay gyal po she ja war gyur to

			“Monks, the thus-gone Aparimitāyus’ Māra is called King of Offerings,



			
			ལྷས་བྱིན་གྱི་མིང་ནི་དང་བ་ཞེས་བྱ་བར་གྱུར་ཏོ། །

			lhé jin gyi ming ni dang wa she ja war gyur to

			and the name of his Devadatta is Gracious Gift.



			
			དགེ་སློང་དག་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ཚེ་དཔག་མེད་ཀྱི་ཉན་ཐོས་འདུས་པ་ཆེན་པོ་ནི་ཉན་ཐོས་ཆེན་པོ་དྲུག་ཁྲི་ཡོད་དོ། །

			ge long dak de shin shek pa tse pak me kyi nyen tö dü pa chen po ni nyen tö chen po druk tri yö do

			Monks, the thus-gone Aparimitāyus’ great gathering of hearers contains sixty thousand great hearers.



			
			དགེ་སློང་དག་སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་ཀྱིས་ལེགས་པར་བསམས་ཏེ།

			ge long dak sem chen tam che kyi lek par sam te

			“Monks, all the beings who think well of him should



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ཚེ་དཔག་མེད་ཀྱི་མཚན་ལེགས་པར་བཟུང་ལ།

			de shin shek pa tse pak me kyi tsen lek par sung la

			bear in mind the name of the thus-gone Aparimitāyus,



			
			ཞག་བཅུར་སངས་རྒྱས་རྗེས་སུ་དྲན་པ་ཡིད་ལ་མ་ཡེངས་པར་སྒོམ་ཞིང་

			shak chur sang gyé je su dren pa yi la ma yeng par gom shing

			practice for ten days with an undistracted mind that recollects



			
			འཇིག་རྟེན་གྱི་ཁམས་བདེ་བ་ཅན་ན་བཞུགས་པའི་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ཚེ་

			jik ten gyi kham de wa chen na shuk pay de shin shek pa tse

			the Buddha, and continually think of the thus-gone



			
			དཔག་མེད་རྒྱུན་དུ་ཡིད་ལ་བྱའོ། །

			pak me gyün du yi la jo

			Aparimitāyus who dwells in the realm of Sukhāvatī.



			
			དཔལ་འཆི་མེད་རྔ་སྒྲའི་རྒྱལ་པོ་ཞེས་བྱ་བའི་གཟུངས་འདི་ཡང་རྟག་ཏུ་བཟླས་བརྗོད་བྱའོ། །

			pal chi me nga dray gyal po she ja way sung di yang tak tu dé jö jo

			“They should also continually recite the dhāraṇī of Śrī Amṛta-dundu-bhisvara-rāja.



			
			ཉིན་ལན་གསུམ་མཚན་ལན་གསུམ་ཡན་ལག་ལྔས་ཕྱག་བྱས་ལ་སེམས་

			nyin len sum tsen len sum yen lak ngé chak jé la sem

			If all beings, three times a day and three times a night,



			
			ཅན་ཐམས་ཅད་ཀྱིས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ཚེ་དཔག་མེད་བསམས་ན།

			chen tam che kyi de shin shek pa tse pak me sam na

			prostrate with the five points of the body to the thus-gone Aparimitāyus while thinking of him,



			
			ཞག་བཅུ་འདས་པའི་དུས་སུ་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ཚེ་དཔག་མེད་མཐོང་བར་འགྱུར་རོ། །

			shak chu dé pay dü su de shin shek pa tse pak me tong war gyur ro

			after ten days they will have a vision of the thus-gone Aparimitāyus



			
			ཕྱོགས་བཅུ་ན་བཞུགས་པའི་སངས་རྒྱས་བཅོམ་ལྡན་འདས་ཐམས་ཅད་ཀྱང་མཐོང་བར་འགྱུར་རོ། །

			chok chu na shuk pay sang gyé chom den dé tam che kyang tong war gyur ro

			and a vision of all of the blessed buddhas dwelling in the ten directions.



			
			དགེ་བའི་རྩ་བ་ཐམས་ཅད་ཀྱང་འཇིག་རྟེན་གྱི་ཁམས་བདེ་བ་ཅན་དུ་ཡོངས་སུ་བསྔོས་ན།

			ge way tsa wa tam che kyang jik ten gyi kham de wa chen du yong su ngö na

			If they dedicate all of their roots of virtue to rebirth in the realm of Sukhāvatī,



			
			དེ་འཆི་བའི་དུས་ཀྱི་ཚེ་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ཚེ་དཔག་མེད་མདུན་ན་བཞུགས་པར་འགྱུར།

			de chi way dü kyi tse de shin shek pa tse pak me dün na shuk par gyur

			when they die the thus-gone Aparimitāyus will be present before them,



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ཚེ་དཔག་མེད་དེའི་སངས་རྒྱས་ཀྱི་ཞིང་དུ་སྐྱེ་བར་འགྱུར་རོ། །

			de shin shek pa tse pak me dey sang gyé kyi shing du kye war gyur ro

			and they will be reborn in the buddha field of the thus-gone Aparimitāyus.



			
			དགེ་སློང་དག་འཆི་མེད་རྔ་སྒྲའི་རྒྱལ་པོ་ཞེས་བྱ་བའི་གཟུངས་དེ་གང་ཞེ་ན།

			ge long dak chi me nga dray gyal po she ja way sung de gang she na

			“Monks, this is the dhāraṇī called Amṛta-dundu-bhisvara-rāja:



			
			ཏདྱཐཱ། ཤབལེ། ཨབལེ། སམཛལེ། ནིརྡེཤེ། ནིརྫ�ཏེ། ནིརུཀྟེ། 

			tadyathā śavale avale samajale nirdeśe nirjāte nirukte



			
			ནིརྨུཁེ། ཛྭལ་པརིཙྪེདནི། སུཁཱབཏཱི་ནིརྡེཤེ། ཨམྲྀཏེ།  

			nirmukhe jvala paricchedani sukhāvatī nirdeśe amrite



			
			ཨཱཡུར་གརྦྷ་ནིརྷ�ནི། ཨམྲྀཏེ། ཨཱཡུཿཔྲསཱདྷནི། ནིརྦུདྡྷི། 

			āyur garbha nirhāni amṛte ayuḥ prasādhani nirbuddhi



			
			ཨཱཀཱཤ་ནིརྫ�ཏེ། ཨཱཀཱཤ་ནིརྡེཤེ། ཨཱཀཱཤ་ནིརྐུཤལེ། ཨཱཀཱཤ་ནིརྡརྴནེ། 

			ākāśa nirjāte ākāśa nirdeśe ākāśa nirkuśale ākāśa nirdarśane



			
			ཨཱཀཱཤ་ཨདྷིཥྛཱནེ། སུཁཱབཏཱི་ཨདྷིཥྛཱནེ། རཱུཔ་ནིརྡེཤེ། 

			ākāśa adhiṣṭhāne sukhāvatī adhiśṭhāne rūpanirdeśe



			
			ཙཏྭཱརི་དྷརྨ་པྲསཱདྷནེ། ཙཏྭཱརི་ཨཱརྱ་སཏྱ་པྲསཱདྷནེ། 

			catvāri dharma prasādhane catvāri ārya satya prasādhane



			
			ཙཏྭཱརི་མཱརྒ་བྷབན་པྲསཱདྷནེ། བལ་བཱིརྱ་པྲསཱདྷནེ། 

			catvāri mārga bhavana prasādhane bala vīrya prasādhane



			
			དྷརྨཱཙྪེདནེ། ཀུཤལེ། ཀུཤལ་ནིརྡེཤེ། ཀུཤལ་པྲཏིཥྛཱནེ། 

			dharmā cchedane kuśale kuśala nirdeśe kuśala pratiṣṭhāne



			
			བུདྡྷ་ཀུཤལེ། བིཤུདྡྷ་པྲབྷཱས། དྷརྨ་ཀརཎེ། ནིརྫ�ཏེ། 

			buddha kuśale viśuddha prabhāsa dharma karaṇe nirjāti



			
			ནིརྦུདྡྷེ། བིམལེ། བིརཛེ། རཱཛསེ། རསཱགྲེ། རསཱགྲ་བལ། 

			nirbuddhe vimale viraje rājase rasāgre rasāgrabala



			
			རསཱགྲ། ཨདྷིཥྛིཏེ། ཀུལེ་པྲཏིཀུལེ། བིཀུལེ། དནྟེ་སུདནྟ་ཙིཏྟེ། 

			rasāgra adhiṣṭhite kule pratikule vikule dānte sudantacitte



			
			སུཔྲཤཱནྟ་ཙིཏྟེ། སུཔྲཏིཥྛིཏེ། སུལེ་སུམུཁཱི། དྷརྨེ་ཙ་དྷརྨེ། 

			supraśānta citte supratiṣṭhite sule sumukhī dharme ca dharme



			
			བལེ་ཙ་བལེ། ཨནུཤ་ཨབལེ། བུདྡྷ་ཨཱཀཱཤ་གུཎེ།  

			bale ca bale anuśa abale buddha ākāśaguṇe



			
			བུདྡྷ་ཨཱཀཱཤ་ནིརྒུཎེ། ཨམྲྀཏ་དུནྡུབྷིཿསྭརེ་སྭཱཧཱ།

			buddha ākāśa nirguṇe amṛta dundubhiḥ svare svāhā



			
			དགེ་སློང་དག་དད་པའི་རིགས་ཀྱི་བུའམ། རིགས་ཀྱི་བུ་མོ་གང་ལ་ལ་འཆི་

			ge long dak de pay rik kyi bu am rik kyi bu mo gang la la chi

			“Monks, faithful sons or daughters of the lineage who recite



			
			མེད་རྔ་སྒྲའི་རྒྱལ་པོ་ཞེས་བྱ་བའི་གཟུངས་འདི་སྐད་བསྟན་པ་དེ་བཞིན་དུ་ཁ་ཏོན་བྱེད་པ་དེས།

			me nga dray gyal po she ja way sung di ke ten pa de shin du kha tön je pa de

			this Amṛta-dundu-bhisvara-rāja dhāraṇī as it has been taught



			
			གོས་གཙང་མ་བགོས་ཏེ་ས་ཕྱོགས་གཙང་ཞིང་དྲི་མ་མེད་པར།

			gö tsang ma gö te sa chok tsang shing dri ma me par

			should dress in clean clothes and, in a place that is clean and unspoilt,



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ཚེ་དཔག་མེད་ལ་མེ་ཏོག་དང་སྤོས་ཀྱིས་མཆོད་པར་བྱའོ། །

			de shin shek pa tse pak me la me tok dang pö kyi chö par ja o

			make offerings of flowers and perfumes to the thus-gone Aparimitāyus.



			
			བྱང་ཆུབ་ཀྱི་སྙིང་པོ་པདྨའི་གནས་དང་།

			jang chup kyi nying po pemay né dang

			They should imagine the lotus seat at the Seat of Awakening



			
			བྱང་ཆུབ་ཀྱི་ཤིང་ཕུན་སུམ་ཚོགས་པ་ཡང་ཡིད་ལ་བྱའོ། །

			jang chup kyi shing pün sum tsok pa yang yi la jo

			and the perfect Bodhi Tree.



			
			དེ་ལ་ཡང་འདོད་པ་བསྐྱེད་པར་བྱས་ཏེ།

			de la yang dö pa kye par jé te

			They should arouse longing to be there,



			
			འདོད་པ་དང་དད་པ་བྱས་ན་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ཚེ་དཔག་མེད་དེའི་

			dö pa dang de pa jé na de shin shek pa tse pak me dey sang

			and if they have such longing and faith they will be reborn in



			
			སངས་རྒྱས་ཀྱི་ཞིང་དུ་སྐྱེ་བར་འགྱུར་རོ། །

			gyé kyi shing du kye war gyur ro

			the buddha field of the thus-gone Aparimitāyus.



			
			དགེ་སློང་དག་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ཚེ་དཔག་མེད་ཀྱི་ཤིང་གི་རྒྱལ་པོ་ནི་

			ge long dak de shin shek pa tse pak me kyi shing gi gyal po ni

			“Monks, the thus-gone Aparimitāyus’ king of trees is the tree



			
			རིན་པོ་ཆེའི་པདྨ་རྣམ་པར་སྣང་བ་ཞེས་བྱ་བ་ཤིང་དེ་

			rin po chey pema nam par nang wa she ja wa shing de

			called Radiating Jeweled Lotus,



			
			མེ་ཏོག་དང་འབྲས་བུ་ཕུན་སུམ་ཚོགས་པའོ། །

			me tok dang dré bu pün sum tsok po

			and it is covered in flowers and fruit.



			
			པདྨའི་གདན་ནི་དག་ཅིང་གསལ་ལ་བཟང་ཞིང་བཀྲ་བའི་འོད་ཟེར་ཅན་ཞེས་བྱ་བ་སྟེ།

			pemay den ni dak ching sal la sang shing tra way ö ser chen she ja wa te

			The lotus seat, which is pure, bright, and fine, is called Brilliant Light Ray.



			
			རིན་པོ་ཆེ་དུ་མས་བསྐོར་བ་ལ་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ཚེ་དཔག་མེད་བཞུགས་སོ། །

			rin po che du mé kor wa la de shin shek pa tse pak me shuk so

			The thus-gone Aparimitāyus is seated there surrounded by many precious jewels.



			
			གཡས་ན་ནི་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་སྤྱན་རས་གཟིགས་དབང་ཕྱུག་གོ། །

			yé na ni jang chup sem pa chen ré sik wang chuk go

			The bodhisattva Avalokiteśvara is to his right,



			
			གཡོན་ན་ནི་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་མཐུ་ཆེན་ཐོབ་པ་སྟེ།

			yön na ni jang chup sem pa tu chen top pa te

			the bodhisattva Mahāsthāmaprāpta is to his left,



			
			བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའི་ཚོགས་གྲངས་མེད་པས་བསྐོར་ཏོ། །

			jang chup sem pay tsok drang me pé kor to

			and they are all surrounded by an incalculable gathering of bodhisattvas.



			
			དད་པའི་རིགས་ཀྱི་བུའམ། རིགས་ཀྱི་བུ་མོ་གང་ལ་ལ་མོས་པ་དང་།

			de pay rik kyi bu am rik kyi bu mo gang la l mö pa dang

			Faithful sons or daughters of good family who have great



			
			དད་པ་དང་། གུས་པ་མང་བ་དེ་དེར་སྐྱེ་བར་འགྱུར་ཏེ།

			de pa dang gü pa mang wa de der kye war gyur te

			devotion, faith, and reverence will be reborn there.



			
			གསེར་གྱི་ས་གཞི་ཆེན་པོ་ལ་རིན་པོ་ཆེ་སྣ་བདུན་གྱི་པདྨ་ཆེན་པོ་དག་ལ་རྫུས་ཏེ་སྐྱེ་བར་འགྱུར་རོ། །

			ser gyi sa shi chen po la rin po che na dün gyi pema chen po dak la dzü te kye war gyur ro

			They will take miraculous birth on great lotuses made of the seven precious jewels situated on the great golden ground.



			
			དགེ་སློང་དག་དགེ་སློང་ཕའམ། དགེ་སློང་མའམ། དགེ་བསྙེན་ཕའམ།

			ge long dak ge long pa am ge long maam ge nyen paam

			“Monks, any monk, nun, male lay practitioner,



			
			དགེ་བསྙེན་མ་གང་ལ་ལ་བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ཚེ་དཔག་

			ge nyen ma gang la l chom den dé de shin shek pa tse pak

			or female lay practitioner who bears in mind the name of the



			
			མེད་དེའི་མཚན་ཡང་དག་པར་འཛིན་པ་དེ་ལ་མེའི་འཇིགས་པ་མི་འབྱུང་།

			me dey tsen yang dak par dzin pa de la mey jik pa mi jung

			thus-gone Aprāmitāyus will never have to face danger from fire,



			
			ཆུའི་འཇིགས་པ་མི་འབྱུང་། དུག་གི་འཇིགས་པ་མི་འབྱུང་།

			chuy jik pa mi jung duk gi jik pa mi jung

			will never have to face danger from water, will never have to face danger from poisons,



			
			མཚོན་ཆའི་འཇིགས་པ་མི་འབྱུང་། གནོད་སྦྱིན་གྱི་འཇིགས་པ་མི་འབྱུང་།

			tsön chay jik pa mi jung nö jin gyi jik pa mi jung

			will never have to face danger from weapons, will never have to face danger from yakṣas,



			
			སྲིན་པོའི་འཇིགས་པ་མི་འབྱུང་། སྔོན་གྱི་ལས་ཀྱི་རྣམ་པར་སྨིན་པ་ནི་གང་ལ་ཡང་མ་གཏོགས་སོ། །

			sin poy jik pa mi jung ngön gyi lé kyi nam par min pa ni gang la yang ma tok so

			and will never have to face danger from rākṣasas, except for those that arise due to the ripening of previous actions.”



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་དེ་སྐད་ཅེས་བཀའ་སྩལ་ནས།

			chom den dé kyi de ke che ka tsal né

			When the Blessed One had spoken these words,



			
			དགེ་སློང་དེ་དག་དང་། ཐམས་ཅད་དང་ལྡན་པའི་འཁོར་དེ་དག་དང་།

			ge long de dak dang tam che dang den pay khor de dak dang

			the monks, the entire retinue, and the world with its gods,



			
			ལྷ་དང་། མི་དང་། ལྷ་མ་ཡིན་དང་། དྲི་ཟར་བཅས་པའི་འཇིག་རྟེན་ཡི་རངས་ཏེ།

			lha dang mi dang lha ma yin dang dri sar ché pay jik ten yi rang te

			humans, asuras, and gandharvas rejoiced



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་གསུངས་པ་ལ་མངོན་པར་བསྟོད་དོ།། །

			chom den dé kyi sung pa la ngön par tö do

			and praised what the Blessed One had said.



			
			འཕགས་པ་ཚེ་དང་ཡེ་ཤེས་དཔག་ཏུ་མེད་པའི་སྙིང་པོ་ཞེས་བྱ་བའི་གཟུངས་རྫོགས་སོ།། །།

			pakpa tse dang ye shé pak tu me pei nying po zhé ja wai jung dzok so

			This concludes The Noble Dhāraṇī Heart Mantra of Immeasurable Longevity and Wisdom. 



			
			རྒྱ་གར་གྱི་མཁན་པོ་པུ་ཎྱ་སཾ་བྷ་ཝ་དང་། ལོཙྪ་བ་པ་ཚབ་ཉི་མ་གྲགས་ཀྱིས་བསྒྱུར་བའོ།།

			This text was translated by the Indian preceptor Puṇyasambhava and the translator Patsab Nyima Drak.



			
			༈ འཇིག་རྟེན་འདྲེན་པའི་གཙོ་བོ་ཚེ་དཔག་མེད། །

			jik ten dren pay tso wo tse pak me 

			Amitayus, foremost guide of the world,



			
			དུས་མིན་འཆི་བ་མ་ལུས་འཇོམས་པའི་དཔལ། །

			dü min chi wa ma lü jom pay pal 

			Whose glory conquers all untimely death,



			
			མགོན་མེད་སྡུག་བསྔལ་གྱུར་པ་རྣམས་ཀྱི་སྐྱབས། །

			gön me duk ngel gyur pa nam kyi kyap 

			Gives refuge to all defenseless, suffering beings.



			
			སངས་རྒྱས་ཚེ་དཔག་མེད་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			sang gyé tse pak me la chak tsal lo 

			I prostrate to the buddha Amitayus.



			
			ཨོཾ་ནམོ་བྷགཝཏེ་ཨཔརིམིཏ་

			oṃ namo bhagavate aparimita 



			
			ཨཱཡུརྫྙཱན་སུབིནིཤྩིཏ་ཏེཛོ་རཱཛཱཡ། 

			āyurjñāna suviniścita tejo rājāya 



			
			ཏཐཱགཏཱཡ། ཨརྷཏེ་སམྱཀྶཾ་བུདྡྷཡ། ཏདྱཐཱ། 

			tathāgatāya arhate samyaksaṃ buddhaya tadyathā 



			
			ཨོཾ་པུཎྱེ་པུཎྱེ་མཧཱ་པུཎྱེ་ཨཔརིམིཏ་

			oṃ puṇye puṇye mahā puṇye aparimita 



			
			པུཎྱེ་ཨཔརིམིཏ་པུཎྱ་ཛྙཱན་སཾབྷཱརོཔཙིཏེ། 

			puṇye aparimita puṇya jñāna saṃbhāropacite 



			
			ཨོཾ་སརྦ་སཾསྐཱར་པརིཤུདྡྷ་དྷརྨཏེ་གགན་སམུདྒཏེ་

			oṃ sarva saṃskāra pariśuddha dharmate gagana samudgate 



			
			སྭབྷཱཝ་བིཤུདྡྷེ་མཧཱ་ནཡ་པརིབཱརེ་སྭཱཧཱ།

			svabhāva viśuddhe mahā naya parivāre svāhā 



			
			སྦྱིན་པའི་སྟོབས་ཀྱིས་སངས་རྒྱས་ཡང་དག་འཕགས། །  

			jin pay top kyi sang gyé yang dak pak 

			From generosity’s power, the buddhas are exalted.



			
			མི་ཡི་སེང་གེ་སྦྱིན་པའི་སྟོབས་རྟོགས་ཏེ། །

			mi yi seng ge jin pay top tok te 

			The lions of humans realize generosity’s power.



			
			སྙིང་རྗེ་ཅན་གྱི་གྲོང་ཁྱེར་འཇུག་པ་ན། །

			nying je chen gyi drong khyer juk pa na 

			When they enter the city of the compassionate,



			
			སྦྱིན་པའི་སྟོབས་ཀྱི་སྒྲ་ནི་གྲག་པར་འགྱུར། །

			jin pay top kyi dra ni drak par gyur 

			Word of the power of generosity resounds. 



			
			ཚུལ་ཁྲིམས་སྟོབས་ཀྱིས་སངས་རྒྱས་ཡང་དག་འཕགས། །

			tsül trim top kyi sang gyé yang dak pak 

			From discipline’s power, the buddhas are exalted. 



			
			མི་ཡི་སེང་གེ་ཚུལ་ཁྲིམས་སྟོབས་རྟོགས་ཏེ། །

			mi yi seng ge tsül trim top tok te 

			The lions of humans realize discipline’s power.



			
			སྙིང་རྗེ་ཅན་གྱི་གྲོང་ཁྱེར་འཇུག་པ་ན། །

			nying je chen gyi drong khyer juk pa na 

			When they enter the city of the compassionate,



			
			ཚུལ་ཁྲིམས་སྟོབས་ཀྱི་སྒྲ་ནི་གྲག་པར་འགྱུར། །

			tsül trim top kyi dra ni drak par gyur 

			Word of the power of discipline resounds.



			
			བཟོད་པའི་སྟོབས་ཀྱིས་སངས་རྒྱས་ཡང་དག་འཕགས། །

			sö pay top kyi sang gyé yang dak pak 

			From patience’s power, the buddhas are exalted. 



			
			མི་ཡི་སེང་གེ་བཟོད་པའི་སྟོབས་རྟོགས་ནས། །

			mi yi seng ge sö pay top tok né 

			The lions of humans realize patience’s power.



			
			སྙིང་རྗེ་ཅན་གྱི་གྲོང་ཁྱེར་འཇུག་པ་ན། །

			nying je chen gyi drong khyer juk pa na 

			When they enter the city of the compassionate,



			
			བཟོད་པའི་སྟོབས་ཀྱི་སྒྲ་ནི་གྲག་པར་འགྱུར། །

			sö pay top kyi dra ni drak par gyur 

			Word of the power of patience resounds.



			
			བརྩོན་འགྲུས་སྟོབས་ཀྱིས་སངས་རྒྱས་ཡང་དག་འཕགས། །

			tsön drü top kyi sang gyé yang dak pak 

			From diligence’s power, the buddhas are exalted. 



			
			མི་ཡི་སེང་གེ་བརྩོན་འགྲུས་སྟོབས་རྟོགས་ཏེ། །

			mi yi seng ge tsön drü top tok te 

			The lions of humans realize diligence’s power.



			
			སྙིང་རྗེ་ཅན་གྱི་གྲོང་ཁྱེར་འཇུག་པ་ན། །

			nying je chen gyi drong khyer juk pa na 

			When they enter the city of the compassionate,



			
			བརྩོན་འགྲུས་སྟོབས་ཀྱི་སྒྲ་ནི་གྲག་པར་འགྱུར། །

			tsön drü top kyi dra ni drak par gyur 

			Word of the power of diligence resounds.



			
			བསམ་གཏན་སྟོབས་ཀྱིས་སངས་རྒྱས་ཡང་དག་འཕགས། །

			sam ten top kyi sang gyé yang dak pak 

			From dhyana’s power, the buddhas are exalted. 



			
			མི་ཡི་སེང་གེ་བསམ་གཏན་སྟོབས་རྟོགས་ཏེ། །

			mi yi seng ge sam ten top tok te 

			The lions of humans realize dhyana’s power.



			
			སྙིང་རྗེ་ཅན་གྱི་གྲོང་ཁྱེར་འཇུག་པ་ན། །

			nying je chen gyi drong khyer juk pa na 

			When they enter the city of the compassionate,



			
			བསམ་གཏན་སྟོབས་ཀྱི་སྒྲ་ནི་གྲག་པར་འགྱུར། །

			sam ten top kyi dra ni drak par gyur 

			Word of the power of dhyana resounds.



			
			ཤེས་རབ་སྟོབས་ཀྱིས་སངས་རྒྱས་ཡང་དག་འཕགས། །

			she rap top kyi sang gyé yang dak pak 

			From prajna’s power, the buddhas are exalted. 



			
			མི་ཡི་སེང་གེ་ཤེས་རབ་སྟོབས་རྟོགས་ཏེ། །

			mi yi seng ge she rap top tok te 

			The lions of humans realize prajna’s power.



			
			སྙིང་རྗེ་ཅན་གྱི་གྲོང་ཁྱེར་འཇུག་པ་ན། །

			nying je chen gyi drong khyer juk pa na 

			When they enter the city of the compassionate,



			
			ཤེས་རབ་སྟོབས་ཀྱི་སྒྲ་ནི་གྲག་པར་འགྱུར། །

			she rap top kyi dra ni drak par gyur 

			Word of the power of prajna resounds.



			
		


		
			ཆགས་མེད་བདེ་སྨོན།

			An Aspiration for Birth in the Pure Realm of Sukhavati


			
			༄༅། །ཨེ་མ་ཧོ།

			e ma ho



			
			འདི་ནས་ཉི་མ་ནུབ་ཀྱི་ཕྱོགས་རོལ་ན། །

			di ne nyi ma nup kyi chok röl na

			In the direction of the setting sun from here,



			
			གྲངས་མེད་འཇིག་རྟེན་མང་པོའི་ཕ་རོལ་ན། །

			drang me jik ten mang poy pa rol na

			Past innumerable worlds



			
			ཅུང་ཟད་སྟེང་དུ་འཕགས་པའི་ཡུལ་ས་ན། །

			chung se teng du pak pay yül sa na

			And slightly elevated above us,



			
			རྣམ་པར་དག་པའི་ཞིང་ཁམས་བདེ་བ་ཅན། །

			nam par dak pay shing kham de wa chen

			Is the pure realm of Sukhavati.



			
			བདག་གི་ཆུ་བུར་མིག་གིས་མ་མཐོང་ཡང༌། །

			dak gi chu bur mik gi ma tong yang

			Although I do not see it with my physical eye,



			
			རང་སེམས་གསལ་བའི་ཡིད་ལ་ལམ་མེར་གསལ། །

			rang sem sal way yi la lam mer sal

			It is vividly clear in my mind.



			
			དེ་ན་བཅོམ་ལྡན་རྒྱལ་བ་འོད་དཔག་མེད། །

			de na chom den gyal wa ö pak me

			There resides the bhagavan Amitabha.



			
			པདྨ་རཱ་གའི་མདོག་ཅན་གཟི་བརྗིད་འབར། །

			pe ma ra gay dok chen si ji bar

			The color of ruby, he blazes with majesty.



			
			དབུ་ལ་གཙུག་ཏོར་ཞབས་ལ་འཁོར་ལོ་སོགས། །

			u la tsuk tor shap la khor lo sok

			He is adorned by the thirty-two good marks and the eighty signs,



			
			མཚན་བཟང་སོ་གཉིས་དཔེ་བྱད་བརྒྱད་ཅུས་སྤྲས། །

			tsen sang so nyi pe che gye chü tre

			Such as the ushnisha on his head and the wheels on his feet.



			
			ཞལ་གཅིག་ཕྱག་གཉིས་མཉམ་གཞག་ལྷུང་བཟེད་འཛིན། །

			shal chik chak nyi nyam shak lhung se dzin

			He has one face and two hands and holds an alms bowl in meditation.



			
			ཆོས་གོས་རྣམ་གསུམ་གསོལ་ཞིང་སྐྱིལ་ཀྲུང་གིས། །

			chö gö nam sum söl shing kyil trung gi

			Wearing the three Dharma robes, he is seated in vajra posture



			
			པདྨ་སྟོང་ལྡན་ཟླ་བའི་གདན་སྟེང་དུ། །

			pe ma tong den da way den teng du

			On a thousand-petaled lotus and a moon disk seat. 



			
			བྱང་ཆུབ་ཤིང་ལ་སྐུ་རྒྱབ་བརྟེན་མཛད་དེ། །

			jang chup shing la ku gyap ten dze de

			His back is supported by a bodhi tree.



			
			ཐུགས་རྗེའི་སྤྱན་གྱིས་རྒྱང་ནས་བདག་ལ་གཟིགས། །

			tuk jey chen gyi gyang ne dak la sik

			He gazes upon me from a distance with compassionate eyes.



			
			གཡས་སུ་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་སྤྱན་རས་གཟིགས། །

			ye su jang chup sem pa chen re sik

			On his right is the bodhisattva Avalokita.



			
			སྐུ་མདོག་དཀར་པོ་ཕྱག་གཡོན་པད་དཀར་འཛིན། །

			ku dok kar po chak yön pe kar dzin

			He is white and holds a white lotus in his left hand.



			
			གཡོན་དུ་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་མཐུ་ཆེན་ཐོབ། །

			yön du jang chup sem pa tu chen top

			On Amitabha’s left is the bodhisattva Mahasthamaprapta.



			
			སྔོན་པོ་རྡོ་རྗེས་མཚན་པའི་པདྨ་གཡོན། །

			ngön po dor jey tsen pay pe ma yön

			He is blue and holds in his left hand a lotus with a vajra on it.



			
			གཡས་གཉིས་སྐྱབས་སྦྱིན་ཕྱག་རྒྱ་བདག་ལ་བསྟན། །

			ye nyi kyap jin chak gya dak la ten

			The right hands of them both display to me the mudra of giving protection.



			
			གཙོ་བོ་གསུམ་པོ་རི་རྒྱལ་ལྷུན་པོ་བཞིན། །

			tso wo sum po ri gyal lhün po shin

			These three principals are like Mount Meru,



			
			ལྷང་ངེ་ལྷན་ནེ་ལྷམ་མེར་བཞུགས་པའི་འཁོར། །

			lhang nge lhen ne lham mer shuk pay khor

			Vivid, distinct, and brilliant.



			
			བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའི་དགེ་སློང་བྱེ་བ་འབུམ། །

			jang chup sem pay ge long che wa bum

			Their retinue is a trillion bodhisattva bhikshus.



			
			ཀུན་ཀྱང་གསེར་མདོག་མཚན་དང་དཔེ་བྱད་བརྒྱན། །

			kün kyang ser dok tsen dang pe che gyen

			All of them are golden in color and adorned by the marks and signs.



			
			ཆོས་གོས་རྣམ་གསུམ་གསོལ་ཞིང་སེར་ལྟེམ་མེ། །

			chö gö nam sum söl shing ser tem me

			Wearing the three Dharma robes, they fill the realm with yellow.



			
			མོས་གུས་ཕྱག་ལ་ཉེ་རིང་ཁྱད་མེད་ཕྱིར། །

			mö gü chak la nye ring khye me chir

			As there is no difference between near and far for devoted prostration,



			
			བདག་གི་སྒོ་གསུམ་གུས་པས་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			dak gi go sum gü pay chak tsal lo

			I devotedly prostrate to you with my three gates.



			
			ཆོས་སྐུ་སྣང་བ་མཐའ་ཡས་རིགས་ཀྱི་བདག །

			chö ku nang wa ta ye rik kyi dak

			The dharmakaya Amitabha is the lord of the family.



			
			ཕྱག་གཡས་འོད་ཟེར་ལས་སྤྲུལ་སྤྱན་རས་གཟིགས། །

			chak ye ö ser le trul chen re sik

			The light-rays of his right hand emanate Avalokita



			
			ཡང་སྤྲུལ་སྤྱན་རས་གཟིགས་དབང་བྱེ་བ་བརྒྱ། །

			yang trul chen re sik wang che wa gya

			And a billion further emanations of Avalokita.



			
			ཕྱག་གཡོན་འོད་ཟེར་ལས་སྤྲུལ་སྒྲོལ་མ་སྟེ། །

			chak yön ö ser le trul drol ma te

			The light-rays of his left hand emanate Tara



			
			ཡང་སྤྲུལ་སྒྲོལ་མ་བྱེ་བ་ཕྲག་བརྒྱ་འགྱེད། །

			yang trul drol ma che wa trak gya gye

			And a billion further emanations of Tara.



			
			ཐུགས་ཀྱི་འོད་ཟེར་ལས་སྤྲུལ་པདྨ་འབྱུང༌། །

			tuk kyi ö ser le trul pe ma jung

			The light-rays of his heart emanate Padmakara



			
			ཡང་སྤྲུལ་ཨོ་རྒྱན་བྱེ་བ་ཕྲག་བརྒྱ་འགྱེད། །

			yang trul or gyen je wa trak gya gye

			And a billion further emanations of Padmakara.



			
			ཆོས་སྐུ་འོད་དཔག་མེད་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			chö ku ö pak me la chak tsal lo

			I prostrate to the dharmakaya Amitabha.



			
			སངས་རྒྱས་སྤྱན་གྱིས་ཉིན་མཚན་དུས་དྲུག་ཏུ། །

			sang gye chen gyi nyin tsen dü druk tu

			Buddha, you kindly and constantly regard 



			
			སེམས་ཅན་ཀུན་ལ་བརྩེ་བས་རྟག་ཏུ་གཟིགས། །

			sem chen kün la tse way tak tu sik

			All beings throughout the six times of day and night.



			
			སེམས་ཅན་ཀུན་གྱི་ཡིད་ལ་གང་དྲན་པའི། །

			sem chen kün gyi yi la gang dren pay

			You always know what thoughts 



			
			རྣམ་རྟོག་གང་འགྱུ་རྟག་ཏུ་ཐུགས་ཀྱིས་མཁྱེན། །

			nam tok gang gyu tak tu tuk kyi khyen

			Are moving through the mind of every being.



			
			སེམས་ཅན་ཀུན་གྱིས་ངག་ཏུ་གང་སྨྲས་ཚིག །

			sem chen kün gyi ngak tu gang me tsik

			You always hear distinctly



			
			རྟག་ཏུ་མ་འདྲེས་སོ་སོར་སྙན་ལ་གསན། །

			tak tu ma dre so sor nyen la sen

			The words spoken by every being.



			
			ཀུན་མཁྱེན་འོད་དཔག་མེད་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			kün khyen ö pak me la chak tsal lo

			I prostrate to the omniscient Amitabha.



			
			ཆོས་སྤངས་མཚམས་མེད་བྱས་པ་མ་གཏོགས་པ། །

			chö pang tsam me che pa ma tok pa

			It is said that, other than those who have rejected Dharma



			
			ཁྱེད་ལ་དད་ཅིང་སྨོན་ལམ་བཏབ་ཚད་ཀུན། །

			khye la de ching mön lam tap tse kün

			Or done any of the five worst actions, all who have faith in you 



			
			བདེ་བ་ཅན་དེར་སྐྱེ་བའི་སྨོན་ལམ་གྲུབ། །

			de wa chen der kye way mön lam drup

			And make the aspiration to be born in Sukhavati will fulfill that aspiration.



			
			བར་དོར་བྱོན་ནས་ཞིང་དེར་འདྲེན་པར་གསུངས། །

			bar dor jön ne shing der dren par sung

			You will appear in the bardo and lead them to your realm.



			
			འདྲེན་པ་འོད་དཔག་མེད་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			dren pa ö pak me la chak tsal lo

			I prostrate to the guide Amitabha.



			
			ཁྱེད་ཀྱི་སྐུ་ཚེ་བསྐལ་པ་གྲངས་མེད་དུ། །

			khye kyi ku tse kal pa drang me du

			For the length of your life, innumerable kalpas, 



			
			མྱ་ངན་མི་འདའ་ད་ལྟ་མངོན་སུམ་བཞུགས། །

			nya ngen mi da ta ta ngön sum shuk

			You will not pass into nirvana. You abide manifestly now.



			
			ཁྱེད་ལ་རྩེ་གཅིག་གུས་པས་གསོལ་བཏབ་ན། །

			khye la tse chik gü pay söl tap na

			It is said that anyone who prays to you with one-pointed devotion, 



			
			ལས་ཀྱི་རྣམ་པར་སྨིན་པ་མ་གཏོགས་པ། །

			le kyi nam par min pa ma tok pa

			Even if their lifespan is exhausted,



			
			ཚེ་ཟད་པ་ཡང་ལོ་བརྒྱ་ཐུབ་པ་དང༌། །

			tse se pa yang lo gya tup pa dang

			Unless that is caused by the ripening of karma, 



			
			དུས་མིན་འཆི་བ་མ་ལུས་བཟློག་པར་གསུངས། །

			dü min chi wa ma lü dok par sung

			Will live a hundred years. You will avert all untimely death.



			
			མགོན་པོ་ཚེ་དཔག་མེད་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			gön po tse pak me la chak tsal lo

			I prostrate to the protector Amitayus.



			
			སྟོང་གསུམ་འཇིག་རྟེན་རབ་འབྱམས་གྲངས་མེད་པ། །

			tong sum jik ten rap jam drang me pa

			It is said that there is greater merit 



			
			རིན་ཆེན་གྱིས་བཀང་སྦྱིན་པ་བྱིན་པ་བས། །

			rin chen gyi kang jin pa jin pa way

			In hearing the names Amitabha and Sukhavati



			
			འོད་དཔག་མེད་པའི་མཚན་དང་བདེ་བ་ཅན། །

			ö pak me pay tsen dang de wa chen

			And joining one’s palms with faith 



			
			ཐོས་ནས་དད་པས་ཐལ་མོ་སྦྱར་བྱས་ན། །

			tö ne de pay tal mo jar che na

			Than in filling countless billion-world realms 



			
			དེ་ནི་དེ་བས་བསོད་ནམས་ཆེ་བར་གསུངས། །

			de ni de way sö nam che war sung

			With jewels and giving them in generosity.



			
			དེ་ཕྱིར་འོད་དཔག་མེད་ལ་གུས་ཕྱག་འཚལ། །

			de chir ö pak me la gü chak tsal

			I therefore prostrate to Amitabha with devotion.



			
			གང་ཞིག་འོད་དཔག་མེད་པའི་མཚན་ཐོས་ནས། །

			gang shik ö pak me pay tsen tö ne

			Anyone who, hearing Amitabha’s name,



			
			ཁ་ཞེ་མེད་པར་སྙིང་ཁོང་རུས་པའི་གཏིང༌། །

			kha she me par nying khong rü pay ting

			Sincerely gives rise to faith 



			
			ལན་གཅིག་ཙམ་ཞིག་དད་པ་སྐྱེས་པ་ན། །

			len chik tsam shik de pa kye pa na

			From the depths of their heart even once



			
			དེ་ནི་བྱང་ཆུབ་ལམ་ལས་ཕྱིར་མི་ལྡོག །

			de ni jang chup lam le chir mi dok

			Cannot be turned back from the path of awakening.



			
			མགོན་པོ་འོད་དཔག་མེད་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			gön po ö pak me la chak tsal lo

			I prostrate to the protector Amitabha.



			
			སངས་རྒྱས་འོད་དཔག་མེད་པའི་མཚན་ཐོས་ནས། །

			sang gye ö pak me pay tsen tö ne

			Having heard the name of the buddha Amitabha,



			
			དེ་ནི་བྱང་ཆུབ་སྙིང་པོ་མ་ཐོབ་བར། །

			de ni jang chup nying po ma top bar

			Until one reaches the essence of awakening,



			
			བུད་མེད་མི་སྐྱེ་རིགས་ནི་བཟང་པོར་སྐྱེ། །

			bü me mi kye rik ni sang por kye

			One will not be born as a woman without power. One will be born of good family.



			
			ཚེ་རབས་ཀུན་ཏུ་ཚུལ་ཁྲིམས་རྣམ་དག་འགྱུར། །

			tse rap kün tu tsül trim nam dak gyur

			In every birth one’s morality will be pure.



			
			བདེ་གཤེགས་འོད་དཔག་མེད་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			de shek ö pak me la chak tsal lo

			I prostrate to the sugata Amitabha.



			
			བདག་གི་ལུས་དང་ལོངས་སྤྱོད་དགེ་རྩར་བཅས། །

			dak gi lü dang long chö ge tsar che

			I offer my body, possessions, and roots of virtue;



			
			དངོས་སུ་འབྱོར་བའི་མཆོད་པ་ཅི་མཆིས་པ། །

			ngö su jor way chö pa chi chi pa

			Whatever actually prepared offerings there are;



			
			ཡིད་སྤྲུལ་བཀྲ་ཤིས་རྫས་རྟགས་རིན་ཆེན་བདུན། །

			yi trul ta shi dze tak rin chen dün

			Mentally emanated auspicious substances and signs, and the seven jewels;



			
			གདོད་ནས་གྲུབ་པ་སྟོང་གསུམ་འཇིག་རྟེན་གྱི། །

			dö ne drup pa tong sum jik ten gyi

			The pre-existing billion worlds with their billion sets 



			
			གླིང་བཞི་རི་རབ་ཉི་ཟླ་བྱེ་བ་བརྒྱ། །

			ling shi ri rap nyi da je wa gya

			Of four continents, Mount Meru, the sun, and the moon; 



			
			ལྷ་ཀླུ་མི་ཡི་ལོངས་སྤྱོད་ཐམས་ཅད་ཀུན། །

			lha lu mi yi long chö tam che kün

			And all the luxuries of gods, nagas, and humans.



			
			བློ་ཡིས་བླངས་ཏེ་འོད་དཔག་མེད་ལ་འབུལ། །

			lo yi lang te ö pak me la bul

			Bringing all these to mind, I offer them to Amitabha.



			
			བདག་ལ་ཕན་ཕྱིར་ཐུགས་རྗེའི་སྟོབས་ཀྱིས་བཞེས། །

			dak la pen chir tuk jey top kyi she

			For my benefit, accept them through your compassion.



			
			ཕ་མས་ཐོག་དྲངས་བདག་སོགས་འགྲོ་ཀུན་གྱི། །

			pa may tok drang dak sok dro kün gyi

			I confess all the wrongdoing I and all beings, my parents included,



			
			ཐོག་མ་མེད་པའི་དུས་ནས་ད་ལྟའི་བར། །

			tok ma me pay dü ne da tay bar

			Have done throughout beginningless time up to now,



			
			སྲོག་བཅད་མ་བྱིན་བླངས་དང་མི་ཚངས་སྤྱོད། །

			sok che ma jin lang dang mi tsang chö

			Such as killing, stealing, and fornication:



			
			ལུས་ཀྱི་མི་དགེ་གསུམ་པོ་མཐོལ་ལོ་བཤགས། །

			lü kyi mi ge sum po tol lo shak

			I admit and confess the three wrongdoings of body.



			
			རྫུན་དང་ཕྲ་མ་ཚིག་རྩུབ་ངག་འཁྱལ་བ། །

			dzün dang tra ma tsik tsup ngak khyal wa

			Lying, calumny, harsh words, and gossip:



			
			ངག་གི་མི་དགེ་བཞི་པོ་མཐོལ་ལོ་བཤགས། །

			ngak gi mi ge shi po tol lo shak

			I admit and confess the four wrongdoings of speech.



			
			བརྣབ་སེམས་གནོད་སེམས་ལོག་པར་ལྟ་བ་སྟེ། །

			nap sem nö sem lok par ta wa te

			Covetousness, malice, and wrong views:



			
			ཡིད་ཀྱི་མི་དགེ་གསུམ་པོ་མཐོལ་ལོ་བཤགས། །

			yi kyi mi ge sum po tol lo shak

			I admit and confess the three wrongdoings of mind.



			
			ཕ་མ་སློབ་དཔོན་དགྲ་བཅོམ་བསད་པ་དང༌། །

			pa ma lop pön dra chom se pa dang

			The killing of one’s father, mother, acharya, or an arhat



			
			རྒྱལ་བའི་སྐུ་ལ་ངན་སེམས་སྐྱེས་པ་དང༌། །

			gyal way ku la ngen sem kye pa dang

			And the shedding of a buddha’s blood with malicious intent:



			
			མཚམས་མེད་ལྔ་ཡི་ལས་བསགས་མཐོལ་ལོ་བཤགས། །

			tsam me nga yi le sak tol lo shak

			I admit and confess the five worst actions.



			
			དགེ་སློང་དགེ་ཚུལ་བསད་དང་བཙུན་མ་ཕབ། །

			ge long ge tsul se dang tsün ma pap

			Killing a bhikshu or shramanera, seducing a nun,



			
			སྐུ་གཟུགས་མཆོད་རྟེན་ལྷ་ཁང་བཤིག་ལ་སོགས། །

			ku suk chö ten lha khang shik la sok

			And destroying images, stupas, or temples:



			
			ཉེ་བའི་མཚམས་མེད་སྡིག་བྱས་མཐོལ་ལོ་བཤགས། །

			nye way tsam me dik che tol lo shak

			I admit and confess the nearly worst actions.



			
			དཀོན་མཆོག་ལྷ་ཁང་གསུང་རབ་རྟེན་གསུམ་སོགས། །

			kön chok lha khang sung rap ten sum sok

			Swearing by the Three Jewels, temples, scriptures,



			
			དཔང་ཞེས་ཚད་བཙུགས་མནའ་ཟོས་ལ་སོགས་པ། །

			pang she tse tsuk na sö la sok pa

			Or the three supports, and swearing by them falsely:



			
			ཆོས་སྤངས་ལས་ངན་བསགས་པ་མཐོལ་ལོ་བཤགས། །

			chö pang le ngen sak pa tol lo shak

			I admit and confess the wrongdoing of rejecting Dharma.



			
			ཁམས་གསུམ་སེམས་ཅན་བསད་ལས་སྡིག་ཆེ་བ། །

			kham sum sem chen se le dik che wa

			Worse than killing all beings in the three realms



			
			བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་རྣམས་ལ་སྐུར་བ་བཏབ། །

			jang chup sem pa nam la kur wa tap

			Is the denigration of bodhisattvas.



			
			དོན་མེད་སྡིག་ཆེན་བསགས་པ་མཐོལ་ལོ་བཤགས།

			dön me dik chen sak pa tol lo shak

			I admit and confess pointless great wrongdoing.



			
			དགེ་བའི་ཕན་ཡོན་སྡིག་པའི་ཉེས་དམིགས་དང༌། །

			ge way pen yön dik pay nye mik dang

			Thinking that the benefits of virtue, the harm from wrongdoing,



			
			དམྱལ་བའི་སྡུག་བསྔལ་ཚེ་ཚད་ལ་སོགས་པ། །

			nyal way duk ngel tse tse la sok pa

			And the suffering and lifespan in hell 



			
			ཐོས་ཀྱང་མི་བདེན་བཤད་ཚོད་ཡིན་བསམ་པ། །

			tö kyang mi den she tsö yin sam pa

			Are untrue, mere sayings,



			
			མཚམས་མེད་ལྔ་བས་ཐུ་བའི་ལས་ངན་པ། །

			tsam me nga we tu way le ngen pa

			Is worse than the five worst actions.



			
			ཐར་མེད་ལས་ངན་བསགས་པ་མཐོལ་ལོ་བཤགས། །

			tar me le ngen sak pa tol lo shak

			I admit and confess the wrongdoing from which it is hard to be freed.



			
			ཕམ་པ་བཞི་དང་ལྷག་མ་བཅུ་གསུམ་དང༌། །

			pam pa shi dang lhak ma chu sum dang

			The four defeats, the thirteen remainders, the downfalls, 



			
			སྤང་ལྟུང་སོར་བཤགས་ཉེས་བྱས་སྡེ་ཚན་ལྔ། །

			pang tung sor shak nye che de tsen nga

			The confessables, and the misdemeanors — the five classes:



			
			སོ་ཐར་ཚུལ་ཁྲིམས་འཆལ་བ་མཐོལ་ལོ་བཤགས། །

			so tar tsül trim chal wa tol lo shak

			I admit and confess impairments of the pratimoksha morality.



			
			ནག་པོའི་ཆོས་བཞི་ལྟུང་བ་ལྔ་ལྔ་བརྒྱད། །

			ngak poy chö shi tung wa nga nga gye

			The four negativities; and the five, five, and eight downfalls:



			
			བྱང་སེམས་བསླབ་པ་ཉམས་པ་མཐོལ་ལོ་བཤགས། །

			jang sem lap pa nyam pa tol lo shak

			I admit and confess impairments of the bodhisattva training.



			
			རྩ་ལྟུང་བཅུ་བཞི་ཡན་ལག་སྦོམ་པོ་བརྒྱད། །

			tsa tung chu shi yen lak pom po gye

			The fourteen root downfalls and the eight major branches:



			
			གསང་སྔགས་དམ་ཚིག་ཉམས་པ་མཐོལ་ལོ་བཤགས། །

			sang ngak dam tsik nyam pa tol lo shak

			I admit and confess impairments of secret mantra samaya.



			
			སྡོམ་པ་མ་ཞུས་མི་དགེའི་ལས་བྱས་པ། །

			dom pa ma shü mi gey le che pa

			The wrongdoing done when not under vows,



			
			མི་ཚངས་སྤྱོད་དང་ཆང་འཐུང་ལ་སོགས་པ། །

			mi tsang chö dang chang tung la sok pa

			Such as fornication and drinking alcohol,



			
			རང་བཞིན་ཁ་ན་མ་ཐོའི་སྡིག་པ་སྟེ། །

			rang shin kha na ma toy dik pa te

			Actions that are naturally unwholesome:



			
			སྡིག་པ་སྡིག་ཏུ་མ་ཤེས་མཐོལ་ལོ་བཤགས། །

			dik pa dik tu ma she tol lo shak

			I admit and confess unwitting wrongdoing.



			
			སྐྱབས་སྡོམ་དབང་བསྐུར་ལ་སོགས་ཐོབ་ན་ཡང༌། །

			kyap dom wang kur la sok top na yang

			Although I have taken the vow of refuge and empowerments,



			
			དེ་ཡི་སྡོམ་པ་དམ་ཚིག་བསྲུང་མ་ཤེས། །

			de yi dom pa dam tsik sung ma she

			I admit and confess downfalls of commitment through



			
			བཅས་པའི་ལྟུང་བ་ཕོག་པ་མཐོལ་ལོ་བཤགས། །

			che pay tung wa pok pa tol lo shak

			Not knowing how to keep the vows and samaya they entail.



			
			འགྱོད་པ་མེད་ན་བཤགས་པས་མི་འདག་པས། །

			gyö pa me na shak pay mi dak pay

			Without regret, confession will not purify.



			
			སྔར་བྱས་སྡིག་པ་ཁོང་དུ་དུག་སོང་ལྟར། །

			ngar che dik pa khong du duk song tar

			I confess all past wrongdoing with great shame, fear, and regret,



			
			ངོ་ཚ་འཇིགས་སྐྲག་འགྱོད་པ་ཆེན་པོས་བཤགས། །

			ngo tsa jik trak gyö pa chen poy shak

			As though I had swallowed poison.



			
			ཕྱིན་ཆད་སྡོམ་སེམས་མེད་ན་མི་འདག་པས། །

			chin che dom sem me na mi dak pay

			If there is no commitment henceforth, there will be no purification.



			
			ཕྱིན་ཆད་སྲོག་ལ་བབས་ཀྱང་མི་དགེའི་ལས། །

			chin che sok la bap kyang mi gey le

			From now onward, even at the risk of my life,



			
			ད་ནས་མི་བགྱིད་སེམས་ལ་དམ་བཅའ་བཟུང༌། །

			da ne mi gyi sem la dam cha sung

			I vow not to engage in wrongdoing.



			
			བདེ་གཤེགས་འོད་དཔག་མེད་པ་སྲས་བཅས་ཀྱིས། །

			de shek ö pak me pa se che kyi

			Sugata Amitabha and your bodhisattvas,



			
			བདག་རྒྱུད་ཡོངས་སུ་དག་པར་བྱིན་གྱིས་རློབས། །

			dak gyü yong su dak par jin gyi lop

			Grant your blessings that my being be purified.



			
			གཞན་གྱིས་དགེ་བ་བྱེད་པ་ཐོས་པའི་ཚེ། །

			shen gyi ge wa che pa tö pay tse

			If, when one hears of another’s virtue,



			
			དེ་ལ་ཕྲག་དོག་མི་དགེའི་སེམས་སྤངས་ནས། །

			de la trak dok mi gey sem pang ne

			One is without the negativity of jealousy



			
			སྙིང་ནས་དགའ་བས་རྗེས་སུ་ཡི་རང་ན། །

			nying ne ga way je su yi rang na

			And rejoices from one’s heart,



			
			དེ་ཡི་བསོད་ནམས་མཉམ་དུ་ཐོབ་པར་གསུངས། །

			de yi sö nam nyam du top par sung

			It is said that one will gain equal merit.



			
			དེ་ཕྱིར་འཕགས་པ་རྣམས་དང་སོ་སྐྱེ་ཡིས། །

			de chir pak pa nam dang so kye yi

			I therefore rejoice in all the virtuous deeds



			
			དགེ་བ་གང་བསྒྲུབས་ཀུན་ལ་ཡི་རང་ངོ༌། །

			ge wa gang drup kün la yi rang ngo

			Of aryas and ordinary beings.



			
			བླ་མེད་བྱང་ཆུབ་མཆོག་ཏུ་སེམས་བསྐྱེད་ནས། །

			la me jang chup chok tu sem kye ne

			I rejoice in their generation of bodhichitta



			
			འགྲོ་དོན་རྒྱ་ཆེན་མཛད་ལ་ཡི་རང་ངོ༌། །

			dro dön gya chen dze la yi rang ngo

			And their vast benefit for beings.



			
			མི་དགེ་བཅུ་པོ་སྤངས་པ་དགེ་བ་བཅུ། །

			mi ge chu po pang pa ge wa chu

			The ten virtues that are the opposites of the ten wrongdoings — 



			
			གཞན་གྱི་སྲོག་བསྐྱབ་སྦྱིན་པ་གཏོང་བ་དང༌། །

			shen gyi sok kyap jin pa tong wa dang

			Saving others’ lives, giving generously,



			
			སྡོམ་པ་སྲུང་ཞིང་བདེན་པར་སྨྲ་བ་དང༌། །

			dom pa sung shing den par ma wa dang

			Chastity, speaking truthfully,



			
			འཁོན་པ་བསྡུམ་དང་ཞི་དུལ་དྲང་པོར་སྨྲ། །

			khon pa dum dang shi dül drang por ma

			Healing discord, speaking gently and straightforwardly,



			
			དོན་དང་ལྡན་པའི་གཏམ་བརྗོད་འདོད་པ་ཆུང༌། །

			dön dang den pay tam jö dö pa chung

			Conversing meaningfully, having little desire,



			
			བྱམས་དང་སྙིང་རྗེ་སྒོམ་ཞིང་ཆོས་ལ་སྤྱོད། །

			jam dang nying je gom shing chö la chö

			Cultivating love and compassion, and practicing Dharma:



			
			དགེ་བ་དེ་རྣམས་ཀུན་ལ་ཡི་རང་ངོ༌། །

			ge wa de nam kün la yi rang ngo

			I rejoice in those virtuous actions.



			
			ཕྱོགས་བཅུའི་འཇིག་རྟེན་རབ་འབྱམས་ཐམས་ཅད་ན། །

			chok chuy jik ten rap jam tam che na

			All you who have recently attained 



			
			རྫོགས་སངས་རྒྱས་ནས་རིང་པོར་མ་ལོན་པར། །

			dzok sang gye ne ring por ma lön par

			Perfect buddhahood in any of the 



			
			དེ་དག་རྣམས་ལ་ཆོས་ཀྱི་འཁོར་ལོ་ནི། །

			de dak nam la chö kyi khor lo ni

			Numberless realms in the ten directions:



			
			རྒྱ་ཆེན་མྱུར་དུ་བསྐོར་བར་བདག་གིས་བསྐུལ། །

			gya chen nyur du kor war dak gi kul

			I urge you to soon turn the vast Wheel of Dharma.



			
			མངོན་ཤེས་ཐུགས་ཀྱིས་དེ་དོན་མཁྱེན་པར་གསོལ། །

			ngön she tuk kyi de dön khyen par söl

			I pray that you hear me with your clairvoyance.



			
			སངས་རྒྱས་བྱང་སེམས་བསྟན་འཛིན་དགེ་བའི་བཤེས། །

			sang gye jang sem ten dzin ge way she

			All buddhas, bodhisattvas, holders of Dharma, 



			
			མྱ་ངན་འདའ་བར་བཞེད་ཀུན་དེ་དག་ལ། །

			nya ngen da war she kün de dak la

			And spiritual friends who wish to pass into nirvana:



			
			མྱ་ངན་མི་འདའ་བཞུགས་པར་གསོལ་བ་འདེབས། །

			nya ngen mi da shuk par söl wa dep

			I pray that you not do so, but remain.



			
			འདིས་མཚོན་བདག་གི་དུས་གསུམ་དགེ་བ་རྣམས། །

			di tsön dak gi dü sum ge wa nam

			I dedicate this and all my virtue of the three times 



			
			འགྲོ་བ་སེམས་ཅན་ཀུན་གྱི་དོན་དུ་བསྔོ། །

			dro wa sem chen kün gyi dön du ngo

			To the benefit of all beings. May they all



			
			ཀུན་ཀྱང་བླ་མེད་བྱང་ཆུབ་མྱུར་ཐོབ་ནས། །

			kün kyang la me jang chup nyur top ne

			Quickly attain unsurpassable awakening



			
			ཁམས་གསུམ་འཁོར་བ་དོང་ནས་སྤྲུགས་གྱུར་ཅིག །

			kham sum khor wa dong ne truk gyur chik

			And empty samsara’s three realms from their depths.



			
			དེ་ཡི་དགེ་བ་བདག་ལ་མྱུར་སྨིན་ནས། །

			de yi ge wa dak la nyur min ne

			May this virtue quickly ripen in me.



			
			ཚེ་འདིར་དུས་མིན་འཆི་བ་བཅོ་བརྒྱད་ཞི། །

			tse dir dü min chi wa cho gye shi

			In this life, may the eighteen untimely deaths be prevented.



			
			ནད་མེད་ལང་ཚོ་རྒྱས་པའི་ལུས་སྟོབས་ལྡན། །

			ne me lang tso gye pay lü top den

			May I be healthy and as vigorous as a youth.



			
			དཔལ་འབྱོར་འཛད་མེད་དབྱར་གྱི་གངྒཱ་ལྟར། །

			pal jor dze me yar gyi gan ga tar

			May my wealth be as inexhaustible as the Ganges in summer.



			
			བདུད་དགྲའི་འཚེ་བ་མེད་ཅིང་དམ་ཆོས་སྤྱོད། །

			dü dray tse wa me ching dam chö chö

			Unharmed by maras or enemies, may I practice genuine Dharma.



			
			བསམ་པའི་དོན་ཀུན་ཆོས་ལྡན་ཡིད་བཞིན་འགྲུབ། །

			sam pay dön kün chö den yi shin drup

			May all my wishes be fulfilled in accord with Dharma and my intentions.



			
			བསྟན་དང་འགྲོ་ལ་ཕན་ཐོགས་རྒྱ་ཆེན་འགྲུབ། །

			ten dang dro la pen tok gya chen drup

			May I accomplish vast benefit for Dharma and beings.



			
			མི་ལུས་དོན་དང་ལྡན་པར་འགྲུབ་པར་ཤོག །

			mi lü dön dang den par drup par shok

			May my human body be meaningful.



			
			བདག་དང་བདག་ལ་འབྲེལ་ཐོགས་ཀུན། །

			dak dang dak la drel tok kün

			May I and all connected to me,



			
			འདི་ནས་ཚེ་འཕོས་གྱུར་མ་ཐག །

			di ne tse pö gyur ma tak

			As soon as we pass from this life,



			
			སྤྲུལ་པའི་སངས་རྒྱས་འོད་དཔག་མེད། །

			trul pe sang gye ö pak me

			Actually see in front of us



			
			དགེ་སློང་དགེ་འདུན་འཁོར་གྱིས་བསྐོར། །

			ge long gen dün khor gyi kor

			The emanated buddha Amitabha



			
			མདུན་དུ་མངོན་སུམ་འབྱོན་པར་ཤོག །

			dün du ngön sum jön par shok

			Surrounded by his Sangha of bodhisattvas.



			
			དེ་མཐོང་ཡིད་དགའ་སྣང་བ་སྐྱིད། །

			de tong yi ga nang wa kyi

			Seeing them, may we feel joy.



			
			ཤི་བའི་སྡུག་བསྔལ་མེད་པར་ཤོག །

			shi way duk ngel me par shok

			May we be without suffering at death.



			
			བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་མཆེད་བརྒྱད་ནི། །

			jang chup sem pa che gye ni

			May the eight bodhisattvas



			
			རྫུ་འཕྲུལ་སྟོབས་ཀྱིས་ནམ་མཁར་བྱོན། །

			dzu trul top kyi nam khar jön

			Appear miraculously in the sky.



			
			བདེ་བ་ཅན་དུ་འགྲོ་བ་ཡི། །

			de wa chen du dro wa yi

			May they show me the way



			
			ལམ་སྟོན་ལམ་སྣ་འདྲེན་པར་ཤོག །

			lam tön lam na dren par shok

			And lead me to Sukhavati.



			
			ངན་སོང་སྡུག་བསྔལ་བཟོད་བླག་མེད། །

			ngen song duk ngel sö lak me

			The suffering in lower states is unbearable.



			
			ལྷ་མིའི་བདེ་སྐྱིད་མི་རྟག་འགྱུར། །

			lha miy de kyi mi tak gyur

			The pleasures of gods and humans are impermanent.



			
			དེ་ལ་སྐྲག་སེམས་སྐྱེ་བར་ཤོག །

			de la trak sem kye war shok

			May I be afraid of this.



			
			ཐོག་མ་མེད་ནས་ད་ལྟའི་བར། །

			tok ma me ne da tay bar

			Throughout beginningless time up to now,



			
			འཁོར་བ་འདི་ན་ཡུན་རེ་རིང༌། །

			khor wa di na yün re ring

			Samsara has lasted for a very long time.



			
			དེ་ལ་སྐྱོ་བ་སྐྱེ་བར་ཤོག །

			de la kyo wa kye war shok

			May I feel sorrow about this.



			
			མི་ནས་མི་རུ་སྐྱེ་ཆོག་ཀྱང༌། །

			mi ne mi ru kye chok kyang

			I might be born repeatedly as a human being, but I would 



			
			སྐྱེ་རྒ་ན་འཆི་གྲངས་མེད་མྱོང༌། །

			kye ga na chi drang me nyong

			Experience birth, aging, sickness, and death countless times.



			
			དུས་ངན་སྙིགས་མར་བར་ཆད་མང༌། །

			dü ngen nyik mar bar che mang

			There are many obstacles in this degenerate time.



			
			མི་དང་ལྷ་ཡི་བདེ་སྐྱིད་འདི། །

			mi dang lha yi de kyi di

			The pleasures of humans and gods



			
			དུག་དང་འདྲེས་པའི་ཟས་བཞིན་དུ། །

			duk dang dre pay se shin du

			Are like food mixed with poison.



			
			འདོད་པ་སྤུ་ཙམ་མེད་པར་ཤོག །

			dö pa pu tsam me par shok

			May I have not so much as a hair’s worth of desire for them.



			
			ཉེ་དུ་ཟས་ནོར་མཐུན་གྲོགས་རྣམས། །

			nye du se nor tün drok nam

			My family, food, wealth, and friends



			
			མི་རྟག་སྒྱུ་མ་རྨི་ལམ་བཞིན། །

			mi tak gyu ma mi lam shin

			Are impermanent, like illusions or dreams.



			
			ཆགས་ཞེན་སྤུ་ཙམ་མེད་པར་ཤོག །

			chak shen pu tsam me par shok

			May I have not so much as a hair’s worth of attachment to them.



			
			ས་ཆ་ཡུལ་རིས་ཁང་ཁྱིམ་རྣམས། །

			sa cha yül ri khang khyim nam

			My land, my vicinity, and my home



			
			རྨི་ལམ་ཡུལ་གྱི་ཁང་ཁྱིམ་ལྟར། །

			mi lam yül gyi khang khyim tar

			Are just like one’s home in a dream.



			
			བདེན་པར་མ་གྲུབ་ཤེས་པར་ཤོག །

			den par ma drup she par shok

			May I know them to be unreal.



			
			ཐར་མེད་འཁོར་བའི་རྒྱ་མཚོ་ནས། །

			tar me khor way gya tso ne

			May I flee the ocean of samsara, from which it is so hard to get free, 



			
			ཉེས་ཆེན་བཙོན་ནས་ཐར་པ་བཞིན། །

			nye chen tsön ne tar pa shin

			Like a felon escaping from prison.



			
			བདེ་བ་ཅན་གྱི་ཞིང་ཁམས་སུ། །

			de wa chen gyi shing kham su

			May I flee to the realm of Sukhavati



			
			ཕྱི་ལྟས་མེད་པར་འབྲོས་པར་ཤོག །

			chi te me par drö par shok

			Without looking back.



			
			ཆགས་ཞེན་འཁྲི་བ་ཀུན་བཅད་ནས། །

			chak shen tri wa kün che ne

			Having severed all craving and clinging,



			
			བྱ་རྒོད་རྙི་ནས་ཐར་བ་བཞིན། །

			ja gö nyi ne tar wa shin

			May I fly through the western sky



			
			ནུབ་ཀྱི་ཕྱོགས་ཀྱི་ནམ་མཁའ་ལ། །

			nup kyi chok kyi nam kha la

			Like a vulture freed from a snare,



			
			འཇིག་རྟེན་ཁམས་ནི་གྲངས་མེད་པ། །

			jik ten kham ni drang me pa

			Passing countless worlds 



			
			སྐད་ཅིག་ཡུད་ལ་བགྲོད་བྱས་ནས། །

			ke chik yü la drö che ne

			In an instant, 



			
			བདེ་བ་ཅན་དུ་ཕྱིན་པར་ཤོག །

			de wa chen du chin par shok

			And reach Sukhavati.



			
			དེ་རུ་སངས་རྒྱས་འོད་དཔག་མེད། །

			de ru sang gye ö pak me

			May I see the face of Amitabha,



			
			མངོན་སུམ་བཞུགས་པའི་ཞལ་མཐོང་ནས། །

			ngön sum shuk pay shal tong ne

			Who is actually present there.



			
			སྒྲིབ་པ་ཐམས་ཅད་དག་པར་ཤོག །

			drip pa tam che dak par shok

			May all my obscurations be purified.



			
			སྐྱེ་གནས་བཞི་ཡི་མཆོག་གྱུར་པ། །

			kye ne shi yi chok gyur pa

			The best of the four births is instantaneous 



			
			མེ་ཏོག་པདྨའི་སྙིང་པོ་ལ། །

			me tok pe may nying po la

			Birth in the heart of a lotus flower.



			
			བརྫུས་ཏེ་སྐྱེ་བ་ལེན་པར་ཤོག །

			dzü te kye wa len par shok

			May I take such a birth.



			
			སྐད་ཅིག་ཉིད་ལ་ལུས་རྫོགས་ནས། །

			ke chik nyi la lü dzok ne

			My body complete in an instant,



			
			མཚན་དཔེ་ལྡན་པའི་ལུས་ཐོབ་ཤོག །

			tsen pe den pay lü top shok

			May it have the marks and signs.



			
			མི་སྐྱེ་དྭོགས་པའི་ཐེ་ཚོམ་གྱིས། །

			mi kye dok pay te tsom gyi

			Doubt as to whether or not I will be born there



			
			ལོ་གྲངས་ལྔ་བརྒྱའི་བར་དག་ཏུ། །

			lo drang nga gyay bar dak tu

			Would cause me to remain in the lotus for five hundred years.



			
			ནང་དེར་བདེ་སྐྱིད་ལོངས་སྤྱོད་ལྡན། །

			nang der de kyi long chö den

			I would be happy and comfortable



			
			སངས་རྒྱས་གསུང་ནི་ཐོས་ན་ཡང༌། །

			sang gye sung ni tö na yang

			And would hear the Buddha’s speech,



			
			མེ་ཏོག་ཁ་ནི་མི་བྱེ་བས། །

			me tok kha ni mi che way

			But because of the flower not opening



			
			སངས་རྒྱས་ཞལ་མཇལ་ཕྱི་བའི་སྐྱོན། །

			sang gye shal jal chi way kyön

			My seeing the Buddha’s face would be delayed.



			
			དེ་འདྲ་བདག་ལ་མི་འབྱུང་ཤོག །

			de dra dak la mi jung shok

			May that not happen to me.



			
			སྐྱེས་མ་ཐག་ཏུ་མེ་ཏོག་བྱེ། །

			kye ma tak tu me tok che

			As soon as I am born, may my flower open.



			
			འོད་དཔག་མེད་པའི་ཞལ་མཐོང་ཤོག །

			ö pak me pay shal tong shok

			May I see Amitabha’s face.



			
			བསོད་ནམས་སྟོབས་དང་རྫུ་འཕྲུལ་གྱིས། །

			sö nam top dang dzu trul gyi

			Through merit and miraculous powers,



			
			ལག་པའི་མཐིལ་ནས་མཆོད་པའི་སྤྲིན། །

			lak pay til ne chö pay trin

			May vast clouds of offerings 



			
			བསམ་མི་ཁྱབ་པར་སྤྲོས་བྱས་ནས། །

			sam mi khyap par trö che ne

			Emanate from my palms.



			
			སངས་རྒྱས་འཁོར་བཅས་མཆོད་པར་ཤོག །

			sang gye khor che chö par shok

			May I present them to the Buddha and his entourage. 



			
			དེ་ཚེ་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་དེས། །

			de tse de shin shek pa dey

			At that time, may that tathagata extend



			
			ཕྱག་གཡས་བརྐྱངས་ནས་མགོ་ལ་བཞག །

			chak ye kyang ne go la shak

			His right hand and place it on my head.



			
			བྱང་ཆུབ་ལུང་བསྟན་ཐོབ་པར་ཤོག །

			jang chup lung ten top par shok

			May I receive prophecy of my awakening.



			
			ཟབ་དང་རྒྱ་ཆེའི་ཆོས་ཐོས་ནས། །

			sap dang gya chey chö tö ne

			Having heard profound and vast Dharma,



			
			རང་རྒྱུད་སྨིན་ཅིང་གྲོལ་བར་ཤོག །

			rang gyü min ching dröl war shok

			May my being be ripened and liberated.



			
			སྤྱན་རས་གཟིགས་དང་མཐུ་ཆེན་ཐོབ། །

			chen re sik dang tu chen top

			May I be blessed and cared for by



			
			རྒྱལ་སྲས་ཐུ་བོ་རྣམ་གཉིས་ཀྱིས། །

			gyal se tu wo nam nyi kyi

			The two foremost bodhisattvas,



			
			བྱིན་གྱིས་བརླབས་ཤིང་རྗེས་བཟུང་ཤོག །

			jin gyi lap shing je sung shok

			Avalokita and Mahasthamaprapta.



			
			ཉིན་རེ་བཞིན་དུ་ཕྱོགས་བཅུ་ཡི། །

			nyin re shin du chok chu yi

			Every day, innumerable buddhas and bodhisattvas



			
			སངས་རྒྱས་བྱང་སེམས་དཔག་མེད་པ། །

			sang gye jang sem pak me pa

			Gather from the ten directions in order to



			
			འོད་དཔག་མེད་པ་མཆོད་པ་དང༌། །

			ö pak me pa chö pa dang

			Present offerings to Amitabha



			
			ཞིང་དེར་བལྟ་ཕྱིར་འབྱོན་པའི་ཚེ། །

			shing der ta chir jön pay tse

			And view that realm. At that time,



			
			དེ་དག་ཀུན་ལ་བསྙེན་བཀུར་ཞིང༌། །

			de dak kün la nyen kur shing

			May I attend them and receive



			
			ཆོས་ཀྱི་བདུད་རྩི་ཐོབ་པར་ཤོག །

			chö kyi dü tsi top par shok

			The amrita of Dharma.



			
			རྫུ་འཕྲུལ་ཐོགས་པ་མེད་པ་ཡིས། །

			dzu trül tok pa me pa yi

			With unimpeded miraculous powers,



			
			མངོན་དགའི་ཞིང་དང་དཔལ་ལྡན་ཞིང༌།

			ngön gay shing dang pal den shing

			May I go to the realms of Joyous, Glorious,



			
			ལས་རབ་རྫོགས་དང་སྟུག་པོ་བཀོད། །

			le rap dzok dang tuk po kö

			Perfect Action, and Densely Arrayed.



			
			སྔ་དྲོ་དེ་དག་རྣམས་སུ་འགྲོ། །

			nga tro de dak nam su dro

			Going there in the morning, may I receive



			
			མི་བསྐྱོད་རིན་འབྱུང་དོན་ཡོད་གྲུབ། །

			mi kyö rin jung dön yö drup

			Empowerment, blessings, and vows from



			
			རྣམ་སྣང་ལ་སོགས་སངས་རྒྱས་ལ། །

			nam nang la sok sang gye la

			Akshobhya, Ratnasambhava, Amoghasiddhi,



			
			དབང་དང་བྱིན་རླབས་སྡོམ་པ་ཞུ། །

			wang dang jin lap dom pa shu

			Vairochana, and other buddhas.



			
			མཆོད་པ་དུ་མས་མཆོད་བྱས་ནས། །

			chö pa du may chö che ne

			Having presented many offerings,



			
			དགོང་མོ་བདེ་བ་ཅན་ཉིད་དུ། །

			gong mo de wa chen nyi du

			May I return without difficulty



			
			དཀའ་ཚེགས་མེད་པར་སླེབ་པར་ཤོག །

			ka tsek me par lep par shok

			To Sukhavati in the evening.



			
			པོ་ཊ་ལ་དང་ལྕང་ལོ་ཅན། །

			po ta la dang chang lo chen

			In Potala, Alakavati,



			
			རྔ་ཡབ་གླིང་དང་ཨོ་རྒྱན་ཡུལ། །

			nga yap ling dang or gyen yul

			Chamaradvipa, and Uddiyana;



			
			སྤྲུལ་སྐུའི་ཞིང་ཁམས་བྱེ་བ་བརྒྱར། །

			trul kuy shing kham che wa gyar

			In a billion nirmanakaya realms,



			
			སྤྱན་རས་གཟིགས་དང་སྒྲོལ་མ་དང༌། །

			chen re sik dang drol ma dang

			May I meet a billion Avalokitas, Taras,



			
			ཕྱག་རྡོར་པད་འབྱུང་བྱེ་བ་བརྒྱ། །

			chak dor pe jung che wa gya

			Vajrapanis, and Padmakaras.



			
			མཇལ་ཞིང་མཆོད་པ་རྒྱ་མཚོས་མཆོད། །

			jal shing chö pa gya tsö chö

			May I present oceans of offerings to them



			
			དབང་དང་གདམས་ངག་ཟབ་མོ་ཞུ། །

			wang dang dam ngak sap mo shu

			And receive empowerment and profound instructions.



			
			མྱུར་དུ་རང་གནས་བདེ་ཆེན་ཞིང༌། །

			nyur du rang ne de chen shing

			May I quickly then return unimpeded



			
			ཐོགས་པ་མེད་པར་ཕྱིན་པར་ཤོག །

			tok pa me par chin par shok

			To my own residence in Sukhavati.



			
			ཤུལ་གྱི་ཉེ་དུ་གྲྭ་སློབ་སོགས། །

			shul gyi nye du dra lop sok

			May I see with the divine eye



			
			ལྷ་ཡི་མིག་གིས་གསལ་བར་མཐོང༌། །

			lha yi mik gi sal war tong

			My surviving family, monks, and disciples.



			
			སྲུང་སྐྱོབ་བྱིན་གྱིས་རློབ་བྱེད་ཅིང༌། །

			sung kyop jin gyi lop che ching

			May I protect and bless them



			
			འཆི་དུས་ཞིང་དེར་ཁྲིད་པར་ཤོག །

			chi dü shing der tri par shok

			And lead them to that realm at death.



			
			བསྐལ་བཟང་འདི་ཡི་བསྐལ་པའི་ཡུན། །

			kal sang di yi kal pay yün

			The duration of this fortunate kalpa 



			
			བདེ་བ་ཅན་གྱི་ཞག་གཅིག་སྟེ། །

			de wa chen gyi shak chik te

			Is one day in Sukhavati.



			
			བསྐལ་པ་གྲངས་མེད་འཆི་བ་མེད། །

			kal pa drang me chi wa me

			Throughout countless kalpas, there is no death.



			
			རྟག་ཏུ་ཞིང་དེ་འཛིན་པར་ཤོག །

			tak tu shing de dzin par shok

			May I always remain in that realm.



			
			བྱམས་པ་ནས་བཟུང་མོས་པའི་བར། །

			jam pa ne sung mö pay bar

			From Maitreya up to Rochana, 



			
			བསྐལ་བཟང་འདི་ཡི་སངས་རྒྱས་རྣམས། །

			kal sang di yi sang gye nam

			When all the buddhas 



			
			འཇིག་རྟེན་འདི་ན་ནམ་འབྱོན་ཚེ། །

			jik ten di na nam jön tse

			Of this fortunate kalpa come to this world, 



			
			རྫུ་འཕྲུལ་སྟོབས་ཀྱིས་འདིར་འོངས་ནས། །

			dzu trul top kyi dir ong ne

			May I come here with miraculous powers,



			
			སངས་རྒྱས་མཆོད་ཅིང་དམ་ཆོས་ཉན། །

			sang gye chö ching dam chö nyen

			Present offerings to those buddhas, listen to the genuine Dharma,



			
			སླར་ཡང་བདེ་ཆེན་ཞིང་ཁམས་སུ། །

			lar yang de chen shing kham su

			And return unimpeded



			
			ཐོགས་པ་མེད་པར་འགྲོ་བར་ཤོག །

			tok pa me par dro war shok

			To the realm of Sukhavati.



			
			སངས་རྒྱས་བྱེ་བ་ཁྲག་ཁྲིག་བརྒྱ་སྟོང་ཕྲག །

			sang gye che wa trak trik gya tong trak

			All the features and attributes 



			
			བརྒྱད་ཅུ་རྩ་གཅིག་སངས་རྒྱས་ཞིང་ཀུན་གྱི། །

			gye chu tsa chik sang gye shing kün gyi

			Of the realms of eighty-one septillion buddhas 



			
			ཡོན་ཏན་བཀོད་པ་ཐམས་ཅད་གཅིག་བསྡོམས་པ། །

			yön ten kö pa tam che chik dom pa

			Are combined in that realm 



			
			ཞིང་ཁམས་ཀུན་ལས་ཁྱད་འཕགས་བླ་ན་མེད། །

			shing kham kün le khye pak la na me

			That is superior to all others.



			
			བདེ་བ་ཅན་གྱི་ཞིང་དེར་སྐྱེ་བར་ཤོག །

			de wa chen gyi shing der kye war shok

			May I be born in the realm of Sukhavati.



			
			རིན་ཆེན་ས་གཞི་ཁོད་སྙོམས་ལག་མཐིལ་ལྟར། །

			rin chen sa shi khö nyom lak til tar

			Its precious ground is as even as the palm of a hand.



			
			ཡངས་ཤིང་རྒྱ་ཆེ་གསལ་ཞིང་འོད་ཟེར་འབར། །

			yang shing gya che sal shing ö ser bar

			Vast and spacious, it blazes brightly and radiantly.



			
			མནན་ན་ནེམ་ཞིང་བཏེག་ན་སྤར་བྱེད་པ། །

			nen na nem shing tek na par che pa

			It is soft and supple.



			
			བདེ་འཇམ་ཡངས་པའི་ཞིང་དེར་སྐྱེ་བར་ཤོག །

			de jam yang pay shing der kye war shok

			May I be born in that pleasant, gentle, spacious realm.



			
			རིན་ཆེན་དུ་མ་ལས་གྲུབ་དཔག་བསམ་ཤིང༌། །

			rin chen du ma le drup pak sam shing

			The wish-fulfilling trees are composed of many jewels



			
			ལོ་མ་དར་ཟབ་འབྲས་བུ་རིན་ཆེན་བརྒྱན། །

			lo ma dar sap dre bu rin chen gyen

			And are decorated by leaves of silk and precious fruit.



			
			དེ་སྟེང་སྤྲུལ་པའི་བྱ་ཚོགས་སྐད་སྙན་སྒྲས། །

			de teng trul pay ja tsok ke nyen dre

			In them are emanated birds whose sweet calls



			
			ཟབ་དང་རྒྱ་ཆེའི་ཆོས་ཀྱི་སྒྲ་རྣམས་སྒྲོགས། །

			sap dang gya chey chö kyi dra nam drok

			Proclaim profound and vast Dharma.



			
			ངོ་མཚར་ཆེན་པོའི་ཞིང་དེར་སྐྱེ་བར་ཤོག །

			ngo tsar chen poy shing der kye war shok

			May I be born in that wondrous realm.



			
			སྤོས་ཆུའི་ཆུ་ཀླུང་ཡན་ལག་བརྒྱད་ལྡན་མང༌། །

			pö chuy chu lung yen lak gye den mang

			There are many rivers of scented water with the eight attributes.



			
			དེ་བཞིན་བདུད་རྩིའི་ཁྲུས་ཀྱི་རྫིང་བུ་རྣམས། །

			de shin dü tsiy trü kyi dzing bu nam

			There are also bathing pools of amrita,



			
			རིན་ཆེན་སྣ་བདུན་ཐེམ་སྐས་ཕ་གུས་བསྐོར། །

			rin chen na dün tem ke pa gü kor

			Surrounded by steps and bricks of the seven jewels.



			
			མེ་ཏོག་པདྨ་དྲི་ཞིམ་འབྲས་བུར་ལྡན། །

			me tok pe ma dri shim dre bur den

			Lotus flowers with sweet fragrance and fruit



			
			པདྨའི་འོད་ཟེར་དཔག་ཏུ་མེད་པ་འཕྲོ། །

			pe may ö ser pak tu me pa tro

			Emit countless rays of light. The ends of those



			
			འོད་ཟེར་རྩེ་ལ་སྤྲུལ་པའི་སངས་རྒྱས་བརྒྱན། །

			ö ser tse la trul pay sang gye gyen

			Light-rays are adorned by emanated buddhas.



			
			ཡ་མཚན་ཆེན་པོའི་ཞིང་དེར་སྐྱེ་བར་ཤོག །

			yam tsen chen poy shing der kye war shok

			May I be born in that amazing realm.



			
			མི་ཁོམ་བརྒྱད་དང་ངན་སོང་སྒྲ་མི་གྲགས། །

			mi khom gye dang ngen song dra mi drak

			Even the names of the eight unleisured states 



			
			ཉོན་མོངས་དུག་ལྔ་དུག་གསུམ་ནད་དང་གདོན། །

			nyön mong duk nga duk sum ne dang dön

			And lower realms are unheard there. Kleshas, 



			
			དགྲ་དང་དབུལ་ཕོངས་འཐབ་རྩོད་ལ་སོགས་པ། །

			dra dang ul pong tap tsö la sok pa

			The five and three poisons, sickness, döns, enmity, 



			
			སྡུག་བསྔལ་ཐམས་ཅད་ཞིང་དེར་ཐོས་མ་མྱོང༌། །

			duk nel tam che shing der tö ma nyong

			Poverty, quarreling, and all other sufferings are unheard of in that realm.



			
			བདེ་བ་ཆེན་པོའི་ཞིང་དེར་སྐྱེ་བར་ཤོག །

			de wa chen poy shing der kye war shok

			May I be born in that realm of great happiness.



			
			བུད་མེད་མེད་ཅིང་མངལ་ནས་སྐྱེ་བ་མེད། །

			bü me me ching ngal ne kye wa me

			There is no sexuality there, and no birth from a womb.



			
			ཀུན་ཀྱང་མེ་ཏོག་པདྨའི་སྦུབས་ནས་འཁྲུངས། །

			kün kyang me tok pe may bup ne trung

			All are born from within lotus flowers.



			
			ཐམས་ཅད་སྐུ་ལུས་ཁྱད་མེད་གསེར་གྱི་མདོག །

			tam che ku lü khye me ser gyi dok

			Everyone’s bodies are alike, and golden in color.



			
			དབུ་ལ་གཙུག་ཏོར་ལ་སོགས་མཚན་དཔེས་བརྒྱན། །

			u la tsok tor la sok tsen pey gyen

			They are adorned by the marks and signs, such as the ushnisha on their heads.



			
			མངོན་ཤེས་ལྔ་དང་སྤྱན་ལྔ་ཀུན་ལ་མངའ། །

			ngön she nga dang chen nga kün la nga

			All have the five clairvoyances and the five eyes.



			
			ཡོན་ཏན་དཔག་མེད་ཞིང་དེར་སྐྱེ་བར་ཤོག །

			yön ten pak me shing der kye war shok

			May I be born in that realm of countless attributes.



			
			རང་བྱུང་རིན་ཆེན་སྣ་ཚོགས་གཞལ་ཡས་ཁང༌། །

			rang jung rin chen na tsok shal ye khang

			In self-arisen palaces of diverse jewels



			
			ཅི་འདོད་ལོངས་སྤྱོད་ཡིད་ལ་དྲན་པས་འབྱུང༌། །

			chi dö long chö yi la dren pay jung

			Whatever is wanted arises upon recollection.



			
			རྩོལ་སྒྲུབ་མི་དགོས་དགོས་འདོད་ལྷུན་གྱིས་གྲུབ། །

			tsöl drup mi gö gö dö lhün gyi drup

			No effort is necessary; everything one needs or wants is spontaneously present.



			
			ང་ཁྱོད་མེད་ཅིང་བདག་ཏུ་འཛིན་པ་མེད། །

			nga khyö me ching dak tu dzin pa me

			There is no I, no you, and no self-fixation.



			
			གང་འདོད་མཆོད་སྤྲིན་ལག་པའི་མཐིལ་ནས་འབྱུང༌། །

			gang dö chö trin lak pay til ne jung

			Offering clouds of whatever one wishes arise from the palms of one’s hands.



			
			ཐམས་ཅད་བླ་མེད་ཐེག་ཆེན་ཆོས་ལ་སྤྱོད། །

			tam che la me tek chen chö la chö

			Everyone there practices the unsurpassable mahayana Dharma.



			
			བདེ་སྐྱིད་ཀུན་འབྱུང་ཞིང་དེར་སྐྱེ་བར་ཤོག །

			de kyi kün jung shing der kye war shok

			May I be born in that realm where every joy and comfort arises.



			
			དྲི་ཞིམ་རླུང་གིས་མེ་ཏོག་ཆར་ཆེན་འབེབས། །

			dri shim lung gi me tok char chen bep

			A fragrant breeze sends down rains of flowers.



			
			ཤིང་དང་ཆུ་ཀླུང་པདྨོ་ཐམས་ཅད་ལས། །

			shing dang chu lung pe mo tam che le

			From all the trees, rivers, and lotuses, 



			
			ཡིད་དུ་འོང་བའི་གཟུགས་སྒྲ་དྲི་རོ་རེག །

			yi du ong way suk dra dri ro rek

			Clouds of sumptuous offerings constantly emerge,



			
			ལོངས་སྤྱོད་མཆོད་པའི་སྤྲིན་ཕུང་རྟག་ཏུ་འབྱུང༌། །

			long chö chö pay trin pung tak tu jung

			Pleasing forms, sounds, scents, tastes, and textures.



			
			བུད་མེད་མེད་ཀྱང་སྤྲུལ་པའི་ལྷ་མོའི་ཚོགས། །

			bü me me kyang trul pay lha moy tsok

			Although there is no ordinary gender,



			
			མཆོད་པའི་ལྷ་མོ་དུ་མས་རྟག་ཏུ་མཆོད། །

			chö pay lha mo du may tak tu chö

			Emanated devis constantly present offerings.



			
			འདུག་པར་འདོད་ཚེ་རིན་ཆེན་གཞལ་ཡས་ཁང༌། །

			duk par dö tse rin chen shal ye khang

			When one wishes to sit, there are precious palaces.



			
			ཉལ་བར་འདོད་ཚེ་རིན་ཆེན་ཁྲི་བཟང་སྟེང༌། །

			nyal war dö tse rin chen tri sang teng

			When one wishes to lie down, there are mattresses



			
			དར་ཟབ་དུ་མའི་མལ་སྟན་སྔས་དང་བཅས། །

			dar sap du may mal ten nge dang che

			And pillows of silk on fine, precious beds.



			
			བྱ་དང་ལྗོན་ཤིང་ཆུ་ཀླུང་རོལ་མོ་སོགས། །

			ja dang jön shing chu lung rol mo sok

			When one wishes to hear them, birds, trees, rivers, and music



			
			ཐོས་པར་འདོད་ན་སྙན་པའི་ཆོས་སྒྲ་སྒྲོགས། །

			tö par dö na nyen pay chö dra drok

			Give forth the melodic sound of Dharma.



			
			མི་འདོད་ཚེ་ན་རྣ་བར་སྒྲ་མི་གྲགས། །

			mi dö tse na na war dra mi drak

			When one does not wish to listen, they are unheard.



			
			བདུད་རྩིའི་རྫིང་བུ་ཆུ་ཀླུང་དེ་རྣམས་ཀྱང༌། །

			dü tsiy dzing bu chu lung de nam kyang

			The pools and rivers of amrita are 



			
			དྲོ་གྲང་གང་འདོད་དེ་ལ་དེ་ལྟར་འབྱུང༌། །

			dro drang gang dö de la de tar jung

			Of whatever temperature is desired.



			
			ཡིད་བཞིན་འགྲུབ་པའི་ཞིང་དེར་སྐྱེ་བར་ཤོག །

			yi shin drup pay shing der kye war shok

			May I be born in that realm where everything is as wished.



			
			ཞིང་དེར་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་འོད་དཔག་མེད། །

			shing der dzok pay sang gye ö pak me

			In that realm, the perfect buddha Amitabha will remain,



			
			བསྐལ་པ་གྲངས་མེད་མྱ་ངན་མི་འདའ་བཞུགས། །

			kal pa drang me nya ngen mi da shuk

			Not passing into nirvana, for countless kalpas.



			
			དེ་སྲིད་དེ་ཡི་ཞབས་འབྲིང་བྱེད་པར་ཤོག །

			de si de yi shap dring che par shok

			May I attend him for all that time.



			
			ནམ་ཞིག་འོད་དཔག་མེད་དེ་ཞི་བར་གཤེགས། །

			nam shik ö pak me de shi war shek

			After Amitabha passes into peace,



			
			བསྐལ་པ་གངྒཱའི་ཀླུང་གི་བྱེ་མ་སྙེད། །

			kal pa gang gay lung gi che ma nye

			His Dharma will remain for twice 



			
			གཉིས་ཀྱི་བར་དུ་བསྟན་པ་གནས་པའི་ཚེ། །

			nyi kyi bar du ten pa ne pay tse

			As many kalpas as the Ganges’ sand grains.



			
			རྒྱལ་ཚབ་སྤྱན་རས་གཟིགས་དང་མི་འབྲལ་ཞིང༌། །

			gyal tsap chen re sik dang mi dral shing

			During that time, may I be inseparable from Avalokita,



			
			དེ་ཡི་ཡུན་ལ་དམ་ཆོས་འཛིན་པར་ཤོག །

			de yi yün la dam chö dzin par shok

			His regent, and uphold the genuine Dharma.



			
			སྲོད་ལ་དམ་ཆོས་ནུབ་པའི་ཐོ་རངས་ལ། །

			sö la dam chö nup pay to rang la

			The Dharma will wane at sunset.



			
			སྤྱན་རས་གཟིགས་དེ་མངོན་པར་སངས་རྒྱས་ནས། །

			chen re sik de ngön par sang gye ne

			At the following dawn, Avalokita will attain buddhahood,



			
			སངས་རྒྱས་འོད་ཟེར་ཀུན་ནས་འཕགས་པ་ཡི། །

			sang gye ö ser kün ne pak pa yi

			Becoming the buddha called King of Massive 



			
			དཔལ་བརྩེགས་རྒྱལ་པོ་ཞེས་བྱར་གྱུར་པའི་ཚེ། །

			pal tsek gyal po she jar gyur pay tse

			Splendor Elevated Above All. From that time,



			
			ཞལ་ལྟ་མཆོད་ཅིང་དམ་ཆོས་ཉན་པར་ཤོག །

			shal ta chö ching dam chö nyen par shok

			May I serve him and listen to the Dharma.



			
			སྐུ་ཚེ་བསྐལ་པ་བྱེ་བ་ཁྲག་ཁྲིག་ནི། །

			ku tse kal pa je wa trak trik ni

			His lifespan will be 



			
			འབུམ་ཕྲག་དགུ་བཅུ་རྩ་དྲུག་བཞུགས་པའི་ཚེ། །

			bum trak gu chu tsa druk shuk pay tse

			Ninety-six septillion kalpas.



			
			རྟག་ཏུ་ཞབས་འབྲིང་བསྙེན་བཀུར་བྱེད་པ་དང༌། །

			tak tu shap dring nyen kur che pa dang

			May I continually attend and serve him



			
			མི་བརྗེད་གཟུངས་ཀྱིས་དམ་ཆོས་འཛིན་པར་ཤོག །

			mi je sung kyi dam chö dzin par shok

			And uphold the Dharma with perfect retention.



			
			མྱ་ངན་འདས་ནས་དེ་ཡི་བསྟན་པ་ནི། །

			nya ngen de ne de yi ten pa ni

			After his nirvana, his Dharma will remain 



			
			བསྐལ་པ་དུང་ཕྱུར་དྲུག་དང་བྱེ་བ་ཕྲག །

			kal pa dung chur druk dang che wa trak

			For six hundred ten million, three hundred thousand kalpas.



			
			འབུམ་ཕྲག་གསུམ་གནས་དེ་ཚེ་ཆོས་འཛིན་ཅིང༌། །

			bum trak sum ne de tse chö dzin ching

			During that time, may I uphold the Dharma



			
			མཐུ་ཆེན་ཐོབ་དང་རྟག་ཏུ་མི་འབྲལ་ཤོག །

			tu chen top dang tak tu min dral shok

			And be inseparable from Mahasthamaprapta.



			
			དེ་ནས་མཐུ་ཆེན་ཐོབ་དེ་སངས་རྒྱས་ནས། །

			de ne tu chen top de sang gye ne

			Then, Mahasthamaprapta will attain buddhahood,



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་རབ་ཏུ་བརྟན་པ་ནི། །

			de shin shek pa rap tu ten pa ni

			Becoming the tathagata called King of Amassed Jewels



			
			ཡོན་ཏན་ནོར་བུ་བརྩེགས་པའི་རྒྱལ་པོར་གྱུར། །

			yön ten nor bu tsek pay gyal por gyur

			And Stable Qualities. His lifespan and Dharma 



			
			སྐུ་ཚེ་བསྟན་པ་སྤྱན་རས་གཟིགས་དང་མཉམ། །

			ku tse ten pa chen re sik dang nyam

			Will equal those of Avalokita. May I continually 



			
			སངས་རྒྱས་དེ་ཡི་རྟག་ཏུ་ཞབས་འབྲིང་བྱེད། །

			sang gye de yi tak tu shap dring che

			Attend that buddha, present offerings to him, 



			
			མཆོད་པས་མཆོད་ཅིང་དམ་ཆོས་ཀུན་འཛིན་ཤོག །

			chö pay chö ching dam chö kun dzin shok

			And uphold all his genuine Dharma.



			
			དེ་ནས་བདག་གི་ཚེ་དེ་བརྗེས་མ་ཐག །

			de ne dak gi tse de je ma tak

			Then, after that life, either in that realm



			
			ཞིང་ཁམས་དེ་འམ་དག་པའི་ཞིང་གཞན་དུ། །

			shing kham de am dak pay shing shen du

			Or in another pure realm,



			
			བླ་མེད་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་ཐོབ་པར་ཤོག །

			la me dzok pay sang gye top par shok

			May I attain unsurpassable, perfect buddhahood.



			
			རྫོགས་སངས་རྒྱས་ནས་ཚེ་དཔག་མེད་པ་ལྟར། །

			dzok sang gye ne tse pak me pa tar

			After my buddhahood, like Amitayus, may I ripen



			
			མཚན་ཐོས་ཙམ་གྱིས་འགྲོ་ཀུན་སྨིན་ཅིང་གྲོལ། །

			tsen tö tsam gyi dro kün min ching drol

			And liberate all the beings who even just hear my name.



			
			སྤྲུལ་པ་གྲངས་མེད་འགྲོ་བ་འདྲེན་པ་སོགས། །

			trul pa drang me dro wa dren pa sok

			May I guide beings through countless emanations



			
			འབད་མེད་ལྷུན་གྲུབ་འགྲོ་དོན་དཔག་མེད་ཤོག །

			be me lhün drup dro dön pak me shok

			And benefit beings effortlessly, spontaneously, and immeasurably.



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་པའི་ཚེ་དང་བསོད་ནམས་དང༌། །

			de shin shek pay tse dang sö nam dang

			Tathagata of immeasurable lifespan, 



			
			ཡོན་ཏན་ཡེ་ཤེས་གཟི་བརྗིད་ཚད་མེད་པ། །

			yön ten ye she si ji tse me pa

			Merit, qualities, pristine wisdom, and majesty; 



			
			ཆོས་སྐུ་སྣང་བ་མཐའ་ཡས་འོད་དཔག་མེད། །

			chö ku nang wa ta ye ö pak me

			Dharmakaya Amitabha; 



			
			ཚེ་དང་ཡེ་ཤེས་དཔག་མེད་བཅོམ་ལྡན་འདས། །

			tse dang ye she pak me chom den de

			Bhagavan of immeasurable life and wisdom:



			
			གང་ཞིག་ཁྱེད་ཀྱི་མཚན་ནི་སུས་འཛིན་པ། །

			gang shik khye kyi tsen ni sü dzin pa

			It was said by Shakyamuni that anyone



			
			སྔོན་གྱི་ལས་ཀྱི་རྣམ་སྨིན་མ་གཏོགས་པ། །

			ngön gyi le kyi nam min ma tok pa

			Who recollects your name will be protected from



			
			མེ་ཆུ་དུག་མཚོན་གནོད་སྦྱིན་སྲིན་པོ་སོགས། །

			me chu duk tsön nö jin sin po sok

			Fire, water, poison, weapons, yakshas, rakshasas,



			
			འཇིགས་པ་ཀུན་ལས་སྐྱོབ་པར་ཐུབ་པས་གསུངས། །

			jik pa kün le kyop par tup pay sung

			And all danger, unless it is the ripening of previous karma.



			
			བདག་ནི་ཁྱེད་ཀྱི་མཚན་འཛིན་ཕྱག་འཚལ་བས། །

			dak ni khye kyi tsen dzin chak tsal way

			I recollect your name and prostrate to you.



			
			འཇིགས་དང་སྡུག་བསྔལ་ཀུན་ལས་བསྐྱབ་མཛད་གསོལ། །

			jik dang duk ngel kün le kyap dze söl

			I pray that you protect me from all danger and suffering.



			
			བཀྲ་ཤིས་ཕུན་སུམ་ཚོགས་པར་བྱིན་གྱིས་རློབས། །

			ta shi pün sum tsok par jin gyi lop

			Grant the blessing of perfect auspiciousness.



			
			སངས་རྒྱས་སྐུ་གསུམ་བརྙེས་པའི་བྱིན་རླབས་དང༌། །

			sang gye ku sum nye pay jin lap dang

			Through the blessing of the buddhas’ attainment of the trikaya,



			
			ཆོས་ཉིད་མི་འགྱུར་བདེན་པའི་བྱིན་རླབས་དང༌། །

			chö nyi min gyur den pay jin lap dang

			The blessing of the unchanging truth of dharmata,



			
			དགེ་འདུན་མི་ཕྱེད་འདུན་པའི་བྱིན་རླབས་ཀྱིས། །

			gen dün mi che dün pay jin lap kyi

			And the blessing of the Sangha’s unwavering harmony,



			
			ཇི་ལྟར་སྨོན་ལམ་བཏབ་བཞིན་འགྲུབ་པར་ཤོག །

			ji tar mön lam tap shin drup par shok

			May my aspirations be fulfilled as intended.



			
			དཀོན་མཆོག་གསུམ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			kön chok sum la chak tsal lo

			I prostrate to the Three Jewels. 

			The dharani for the fufillment of aspirations:



			
			དཀོན་མཆོག་གསུམ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			kön chok sum la chak tsal lo

			I prostrate to the Three Jewels.



			
			ཏདྱཐཱ། པཉྩནྡྲི་ཡ་ཨཱ་ཝ་བོ་དྷཱ་ནཱ་ཡེ་སྭཱཧཱ། སྨོན་ལམ་འགྲུབ་པའི་གཟུངས་སོ། །

			tadyathā panchendriya ava bodhanaye svāhā



			
			ན་མོ་མཉྫུ་ཤྲཱི་ཡེ།

			namo manjuśrīye



			
			ན་མོ་སུ་ཤྲཱི་ཡེ།

			namo suśrīye



			
			ན་མོཨུཏྟ་མ་ཤྲཱི་ཡེ་སྭཱ་ཧཱ།

			namo uttamaśrīye svāhā



			
			ཞེས་བརྗོད་ནས་ཕྱག་གསུམ་འཚལ་ན་འབུམ་ཐེར་དུ་འགྱུར་བར་གསུངས། དེ་ནས་རབ་བརྒྱ་ཕྲག །འབྲིང་ཅི་ནུས། ཐ་མ་ཡང་ཕྱག་བདུན་ཡན་འཚལ། རབ་འདི་མ་ཆག་པ། འབྲིང་ལོ་ཟླ་ཙམ་མ་ཆག་པ། ཐ་མ་ནམ་ཁོམ་སྐབས་སུ་ཁ་ནུབ་ཏུ་གྱུ་ནས་བདེ་བ་ཅན་གྱི་ཞིང་ཁམས་ཡིད་ལ་དྲན་ཅིང་འོད་དཔག་མེད་ལ་ཐལ་མོ་སྦྱར་ཏེ་དད་པ་རྩེ་གཅིག་གིས་བཏོན་ན། ཚེ་འདིར་ཚེའི་བར་ཆད་སེལ། ཕྱི་མ་བདེ་བ་ཅན་དུ་སྐྱེ་བར་ཐེ་ཚོམ་མེད་དོ། །འོད་མདོ་ཞིང་བཀོད་མདོ་དང༌། པདྨ་དཀར་པོ་འཆི་མེད་རྔ་སྒྲ་སོགས་ཀྱི་དགོངས་པ་ཡིན། ཞེས་དགེ་སློང་རཱ་ག་ཨསྱས་སྦྱར་བས་འགྲོ་བ་སེམས་ཅན་མང་པོ་བདེ་བ་ཅན་དུ་སྐྱེ་བའི་རྒྱུར་གྱུར་ཅིག

			If after saying that you do three prostrations, it is said that they will be equivalent to a hundred thousand. Therefore do, if possible, one hundred prostrations, or as many as you can, or at least seven. If possible, recite this aspiration every day; if not, once every month or every year. At least, when you are at leisure, face the west and recollect the realm of Sukhavati. Join your palms and pray to Amitabha with one-pointed faith. If you do so, obstacles in this life will be dispelled. There is no doubt that you will be reborn in Sukhavati after this life. This is the intention of the Amitabha Sutra, the Sutra on Sukhavati, the Pundarika Sutra, and the Drumbeat of Immortality. It was composed by the Bhikshu Ragasya. May it be a cause of many beings’ birth in Sukhavati!

		


		
			[image: ]

			Day Six

		


		
			སྒྲོལ་མ་ཉེར་གཅིག་ལ་བསྟོད་པ།

			Praises of the Twenty-One Taras


			
			༄༅། །པོ་ཊ་ལ་ཡི་གནས་མཆོག་ནས། །

			po ta la yi ne chok ne

			From the supreme place of the Potala,



			
			ཏཱཾ་ཡིག་ལྗང་གུ་ལས་འཁྲུངས་ཤིང༌། །

			tam yik jang gu le trung shing

			You who are born from a green taṃ



			
			ཏཱཾ་ཡིག་འོད་ཀྱིས་འགྲོ་བ་སྒྲོལ། །

			tam yik ö kyi dro wa dröl

			And liberate beings with the light of taṃ,



			
			སྒྲོལ་མ་འཁོར་བཅས་གཤེགས་སུ་གསོལ། །

			dröl ma khor che shek su söl

			Tara, I pray that you come with your retinue.



			
			ལྷ་དང་ལྷ་མིན་ཅོད་པན་གྱིས། །

			lha dang lha min chö pen gyi

			Gods and demigods bow their crowns 



			
			ཞབས་ཀྱི་པདྨོ་ལ་བཏུད་དེ། །

			shap kyi pe mo la tü de

			To your lotus feet. 



			
			ཕོངས་པ་ཀུན་ལས་སྒྲོལ་མཛད་མ། །

			pong pa kün le drol dze ma

			You liberate from all deprivation. 



			
			སྒྲོལ་མ་ཡུམ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			drol ma yum la chak tsal lo

			I prostrate to Tara, the mother.



			
			རྗེ་བཙུན་འཕགས་མ་སྒྲོལ་མ་དང༌། །

			je tsün pak ma drol ma dang

			Noble lady, Arya Tara, 



			
			ཕྱོགས་བཅུ་དུས་གསུམ་བཞུགས་པ་ཡི། །

			chok chu dü sum shuk pa yi

			And all buddhas and bodhisattvas



			
			རྒྱལ་བ་སྲས་བཅས་ཐམས་ཅད་ལ། །

			gyal wa se che tam che la

			Who abide in the ten directions and the three times: 



			
			ཀུན་ནས་དྭང་བས་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			kün ne dang way chak tsal lo

			I prostrate to you with utter admiration.



			
			མེ་ཏོག་བདུག་སྤོས་མར་མེ་དྲི། །

			me tok duk pö mar me dri

			I present flowers, incense, butter lamps, 



			
			ཞལ་ཟས་རོལ་མོ་ལ་སོགས་པ། །

			shal se rol ma la sok pa

			Scent, food, music, and other offerings, 



			
			དངོས་འབྱོར་ཡིད་ཀྱིས་སྤྲུལ་ནས་འབུལ། །

			ngö jor yi kyi trul ne bul

			Actually present and mentally emanated. 



			
			འཕགས་མའི་ཚོགས་ཀྱིས་བཞེས་སུ་གསོལ། །

			pak may tsok kyi she su söl

			I pray that the Arya’s assembly accept them.



			
			ཐོག་མ་མེད་ནས་ད་ལྟའི་བར། །

			tok ma me ne ta tay bar

			I confess all the wrongdoing I have committed 



			
			མི་དགེ་བཅུ་དང་མཚམས་མེད་ལྔ། །

			mi ge chu dang tsam me nga

			Throughout beginningless time up to now, 



			
			སེམས་ནི་ཉོན་མོངས་དབང་གྱུར་པའི། །

			sem ni nyön mong wang gyur pay

			Such as the ten wrongdoings and the five worst,



			
			སྡིག་པ་ཐམས་ཅད་བཤགས་པར་བགྱི། །

			dik pa tam che shak par gyi

			With a mind overpowered by kleshas.



			
			ཉན་ཐོས་རང་རྒྱལ་བྱང་ཆུབ་སེམས། །

			nyen tö rang gyal jang chup sem

			I rejoice in all the merit accumulated



			
			སོ་སོ་སྐྱེ་བོ་ལ་སོགས་པས། །

			so so kye wo la sok pay

			Through the virtuous actions in the three times



			
			དུས་གསུམ་དགེ་བ་ཅི་བསགས་པའི། །

			dü sum ge wa chi sak pay

			Of shravakas, pratyekabuddhas,



			
			བསོད་ནམས་ལ་ནི་བདག་ཡི་རང༌། །

			sö nam la ni dak yi rang

			Bodhisattvas, ordinary beings, and others.



			
			སེམས་ཅན་རྣམས་ཀྱི་བསམ་པ་དང༌། །

			sem chen nam kyi sam pa dang

			I pray that you turn the Wheels of Dharma



			
			བློ་ཡི་བྱེ་བྲག་ཇི་ལྟ་བར། །

			lo yi che drak ji ta war

			Of the lesser, greater, and common vehicles



			
			ཆེ་ཆུང་ཐུན་མོང་ཐེག་པ་ཡི། །

			che chung tün mong tek pa yi

			In accordance with the thoughts



			
			ཆོས་ཀྱི་འཁོར་ལོ་བསྐོར་དུ་གསོལ། །

			chö kyi khor lo kor du söl

			And various intellects of beings.



			
			འཁོར་བ་ཇི་སྲིད་མ་སྟོང་བར། །

			khor wa ji si ma tong bar

			I pray that until samsara is empty



			
			མྱ་ངན་མི་འདའ་ཐུགས་རྗེ་ཡིས། །

			nya ngen mi da tuk je yi

			You not pass into nirvana, 



			
			སྡུག་བསྔལ་རྒྱ་མཚོར་བྱིང་བ་ཡི། །

			duk ngel gya tsor ching wa yi

			But compassionately care for beings 



			
			སེམས་ཅན་རྣམས་ལ་གཟིགས་སུ་གསོལ། །

			sem chen nam la sik su sol

			Who are drowning in the ocean of suffering.



			
			བདག་གིས་བསོད་ནམས་ཅི་བསགས་པ། །

			dak gi sö nam chi sak pa

			May whatever merit I have accumulated 



			
			ཐམས་ཅད་བྱང་ཆུབ་རྒྱུར་གྱུར་ནས། །

			tam che jang chup gyur gyur ne

			Become a cause of awakening. 



			
			རིང་པོར་མི་ཐོགས་འགྲོ་བ་ཡི། །

			ring por mi tok dro wa yi

			May I soon become 



			
			འདྲེན་པའི་དཔལ་དུ་བདག་གྱུར་ཅིག །

			dren pay pal du dak gyur chik

			A splendid guide of beings.



			
			སྒྲོལ་མ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ཉི་ཤུ་རྩ་གཅིག་གི་བསྟོད་པ་ཕན་ཡོན་དང་བཅས་པ།

			Praises to the twenty-one Taras, along with their benefits:



			
			ཨོཾ། རྗེ་བཙུན་མ་འཕགས་མ་སྒྲོལ་མ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ། །

			om je tsün ma pak ma drol ma la chak tsal lo

			oṃ I prostrate to the noble lady, Arya Tara.



			
			ཕྱག་འཚལ་སྒྲོལ་མ་མྱུར་མ་དཔའ་མོ། །

			chak tsal dröl ma nyur ma pa mo

			I prostrate to Tara, the quick and heroic,



			
			སྤྱན་ནི་སྐད་ཅིག་གློག་དང་འདྲ་མ། །

			chen ni ke chik lok dang dra ma

			Whose eyes flash instantly, like lightning,



			
			འཇིག་རྟེན་གསུམ་མགོན་ཆུ་སྐྱེས་ཞལ་གྱི། །

			jik ten sum gön chu kye shal gyi

			Who arose from the open heart on the lotus face



			
			གེ་སར་བྱེ་བ་ལས་ནི་བྱུང་མ། །

			ge sar che wa le ni jung ma

			Of the three worlds’ protector. 



			
			ཕྱག་འཚལ་སྟོན་ཀའི་ཟླ་བ་ཀུན་ཏུ། །

			chak tsal tön kay da wa kün tu

			I prostrate to you whose face 



			
			གང་བ་བརྒྱ་ནི་བརྩེགས་པའི་ཞལ་མ། །

			gang wa gya ni tsek pay shal ma

			Is like a hundred full autumn moons,



			
			སྐར་མ་སྟོང་ཕྲག་ཚོགས་པ་རྣམས་ཀྱིས། །

			kar ma tong trak tsok pa nam kyi

			Who blazes with the light



			
			རབ་ཏུ་ཕྱེ་བའི་འོད་རབ་འབར་མ། །

			rap tu che way ö rap bar ma

			Of thousands of stars.



			
			ཕྱག་འཚལ་གསེར་སྔོ་ཆུ་ནས་སྐྱེས་ཀྱི། །

			chak tsal ser ngo chu ne kye kyi

			I prostrate to you whose hands are adorned



			
			པདྨས་ཕྱག་ནི་རྣམ་པར་བརྒྱན་མ། །

			pe me chak ni nam par gyen ma

			By lotuses born from water blue and gold,



			
			སྦྱིན་པ་བརྩོན་འགྲུས་དཀའ་ཐུབ་ཞི་བ། །

			jin pa tsön drü ka tup shi wa

			Whose conduct is generosity, diligence, 



			
			བཟོད་པ་བསམ་གཏན་སྤྱོད་ཡུལ་ཉིད་མ། །

			sö pa sam ten chö yul nyi ma

			Discipline, peace, patience, and meditation.



			
			ཕྱག་འཚལ་དེ་བཞིན་གཤེགས་པའི་གཙུག་ཏོར། །

			chak tsal de shin shek pay tsuk tor

			I prostrate to you, the ushnisha of the tathagatas,



			
			མཐའ་ཡས་རྣམ་པར་རྒྱལ་བར་སྤྱོད་མ། །

			ta ye nam par gyal war chö ma

			Whose deeds are boundless, utter victory, 



			
			མ་ལུས་ཕ་རོལ་ཕྱིན་པ་ཐོབ་པའི། །

			ma lü pa rol chin pa top pay

			Who have achieved all transcendences,



			
			རྒྱལ་བའི་སྲས་ཀྱིས་ཤིན་ཏུ་བསྟེན་མ། །

			gyal way se kyi shin tu ten ma

			On whom the bodhisattvas fully rely.



			
			ཕྱག་འཚལ་ཏུཏྟཱ་ར་ཧཱུྃ་ཡི་གེས། །

			chak tsal tu ta ra hung yi ge

			I prostrate to you who fill the desire realm, all directions,



			
			འདོད་དང་ཕྱོགས་དང་ནམ་མཁའ་གང་མ། །

			dö dang chok dang nam kha gang ma

			And all space with the syllables tuttāra hūṃ, 



			
			འཇིག་རྟེན་བདུན་པོ་ཞབས་ཀྱིས་མནན་ཏེ། །

			jik ten dün po shap kyi nen te

			Who trample on the seven worlds,



			
			ལུས་པ་མེད་པར་འགུགས་པར་ནུས་མ། །

			lü pa me par guk par nü ma

			And are able to summon all without exception.



			
			ཕྱག་འཚལ་བརྒྱ་བྱིན་མེ་ལྷ་ཚངས་པ། །

			chak tsal gya jin me lha tsang pa

			I prostrate to you whom Indra, Agni, Brahma,



			
			རླུང་ལྷ་སྣ་ཚོགས་དབང་ཕྱུག་མཆོད་མ། །

			lung lha na tsok wang chuk chö ma

			Vayudeva, Ishvara, and other gods worship,



			
			འབྱུང་པོ་རོ་ལངས་དྲི་ཟ་རྣམས་དང༌། །

			jung po ro lang dri sa nam dang

			Who are praised in your presence by bhutas, 



			
			གནོད་སྦྱིན་ཚོགས་ཀྱིས་མདུན་ནས་བསྟོད་མ། །

			nö jin tsok kyi dün ne tö ma

			Vetalas, gandharvas, and hosts of yakshas.



			
			ཕྱག་འཚལ་ཏྲཌ་ཅེས་བྱ་དང་ཕཊ་ཀྱིས། །

			chak tsal tre che ja dang pe kyi

			I prostrate to you who totally conquer, with traṭ and phaṭ,



			
			ཕ་རོལ་འཁྲུལ་འཁོར་རབ་ཏུ་འཇོམས་མ། །

			pa rol trul khor rap tu jom ma

			All the devices of adversaries, 



			
			གཡས་བསྐུམ་གཡོན་བརྐྱངས་ཞབས་ཀྱིས་མནན་ཏེ། །

			ye kum yön kyang shap kyi nen te

			Who trample with right leg contracted and left extended,



			
			མེ་འབར་འཁྲུགས་པ་ཤིན་ཏུ་འབར་མ། །

			me bar truk pa shin tu bar ma

			Who blaze amid wild, burning flames. 



			
			ཕྱག་འཚལ་ཏུ་རེ་འཇིགས་པ་ཆེན་མོས། །

			chak tsal tu re jik pa chen mö

			I prostrate to you who totally conquer, with terrifying ture, 



			
			བདུད་ཀྱི་དཔའ་བོ་རྣམ་པར་འཇོམས་མ། །

			dü kyi pa wo nam par jom ma

			The warriors of Mara, 



			
			ཆུ་སྐྱེས་ཞལ་ནི་ཁྲོ་གཉེར་ལྡན་མཛད། །

			chu kye shal ni tro nyer den dze

			Whose lotus face frowns,



			
			དགྲ་བོ་ཐམས་ཅད་མ་ལུས་གསོད་མ། །

			dra wo tam che ma lü sö ma

			Who kill all enemies without exception.



			
			ཕྱག་འཚལ་དཀོན་མཆོག་གསུམ་མཚོན་ཕྱག་རྒྱའི། །

			chak tsal kön chok sum tsön chak gyay

			I prostrate to you whose fingers adorn your heart



			
			སོར་མོས་ཐུགས་ཀར་རྣམ་པར་བརྒྱན་མ། །

			sor mö tuk kar nam par gyen ma

			With the mudra of the Three Jewels,



			
			མ་ལུས་ཕྱོགས་ཀྱི་འཁོར་ལོས་བརྒྱན་པའི། །

			ma lü chok kyi khor lö gyen pay

			Who is adorned by a turbulent wheel of light,



			
			རང་གི་འོད་ཀྱིས་ཚོགས་རྣམས་འཁྲུགས་མ། །

			rang gi ö kyi tsok nam truk ma

			Blazing in all directions.



			
			ཕྱག་འཚལ་རབ་ཏུ་དགའ་བས་བརྗིད་པའི། །

			chak tsal rap tu ga way ji pay

			I prostrate to you whose crown, heavy with great joy,



			
			དབུ་རྒྱན་འོད་ཀྱི་ཕྲེང་བ་སྤེལ་མ། །

			u gyen ö kyi treng wa pel ma

			Radiates garlands of light, 



			
			བཞད་པ་རབ་བཞད་ཏུཏྟཱ་ར་ཡིས། །

			she pa rap she tut ta ra yi

			Whose fierce laugh of tuttāra



			
			བདུད་དང་འཇིག་རྟེན་དབང་དུ་མཛད་མ། །

			dü dang jik ten wang du dze ma

			Enthralls maras and all the world.



			
			ཕྱག་འཚལ་ས་གཞི་སྐྱོང་བའི་ཚོགས་རྣམས། །

			chak tsal sa shi kyong way tsok nam

			I prostrate to you who are able to summon 



			
			ཐམས་ཅད་འགུགས་པར་ནུས་པ་ཉིད་མ། །

			tam che guk par nü pa nyi ma

			All the guardians of the ground,



			
			ཁྲོ་གཉེར་གཡོ་བའི་ཡི་གེ་ཧཱུྃ་གིས། །

			tro nyer yo way yi ge hung gi

			Who, with a frown and the syllable hūṃ,



			
			ཕོངས་པ་ཐམས་ཅད་རྣམ་པར་སྒྲོལ་མ། །

			pong pa tam che nam par drol ma

			Liberate from all deprivation.



			
			ཕྱག་འཚལ་ཟླ་བའི་དུམ་བུས་དབུ་བརྒྱན། །

			chak tsal da way dum bü u gyen

			I prostrate to you whose head is adorned by a sliver of the moon,



			
			བརྒྱན་པ་ཐམས་ཅད་ཤིན་ཏུ་འབར་མ། །

			gyen pa tam che shin tu bar ma

			Who blaze brilliantly with all adornment, 



			
			རལ་པའི་ཁྲོད་ན་འོད་དཔག་མེད་ལས། །

			ral pay trö na ö pak me le

			Whose hair is always beautiful



			
			རྟག་པར་ཤིན་ཏུ་འོད་ནི་མཛད་མ། །

			tak par shin tu ö ni dze ma

			With Amitabha’s brilliant light.



			
			ཕྱག་འཚལ་བསྐལ་པ་མཐའ་མའི་མེ་ལྟར། །

			chak tsal kal pa ta may me tar

			I prostrate to you who dwell amid garlands of flame 



			
			འབར་བའི་ཕྲེང་བའི་དབུས་ན་གནས་མ། །

			bar way treng way ü na ne ma

			Like the fire at a kalpa’s end, 



			
			གཡས་བརྐྱངས་གཡོན་བསྐུམ་ཀུན་ནས་བསྐོར་དགའ། །

			ye kyang yön kum kün ne kor ga

			Who are delighted, with right leg extended and left bent,



			
			དགྲ་ཡི་དཔུང་ནི་རྣམ་པར་འཇོམས་མ། །

			dra yi pung ni nam par jom ma

			Who totally conquer enemies’ forces. 



			
			ཕྱག་འཚལ་ས་གཞིའི་ངོས་ལ་ཕྱག་གི །

			chak tsal sa shiy ngö la chak gi

			I prostrate to you who pierce the ground with the palm of your hand



			
			མཐིལ་གྱིས་བསྣུན་ཅིང་ཞབས་ཀྱིས་བརྡུང་མ། །

			til gyi nün ching shap kyi dung ma

			And trample it with your feet, 



			
			ཁྲོ་གཉེར་ཅན་མཛད་ཡི་གེ་ཧཱུྃ་གིས། །

			tro nyer chen dze yi ge hung gi

			Who, frowning, with the syllable hūṃ



			
			རིམ་པ་བདུན་པོ་རྣམས་ནི་འགེམས་མ། །

			rim pa dün po nam ni gem ma

			Conquer the seven levels.



			
			ཕྱག་འཚལ་བདེ་མ་དགེ་མ་ཞི་མ། །

			chak tsal de ma ge ma shi ma

			I prostrate to you whose conduct is blissful, 



			
			མྱ་ངན་འདས་ཞི་སྤྱོད་ཡུལ་ཉིད་མ། །

			nya ngen de shi chö yül nyi ma

			Virtuous, tranquil, the peace of nirvana,



			
			སྭཱ་ཧཱ་ཨོཾ་དང་ཡང་དག་ལྡན་པས། །

			so ha om dang yang dak den pay

			Whose svāhā and oṃ



			
			སྡིག་པ་ཆེན་པོ་འཇོམས་པ་ཉིད་མ། །

			dik pa chen po jom pa nyi ma

			Conquer great wrongdoing.



			
			ཕྱག་འཚལ་ཀུན་ནས་བསྐོར་རབ་དགའ་བའི། །

			chak tsal kün ne kor rap ga way

			I prostrate to you who amid utter joy



			
			དགྲ་ཡི་ལུས་ནི་རབ་ཏུ་འགེམས་མ། །

			dra yi lü ni rap tu gem ma

			Totally defeat enemies,



			
			ཡི་གེ་བཅུ་པའི་ངག་ནི་བཀོད་པའི། །

			yi ge chu pay ngak ni kö pay

			Tara who arises from the awareness hūṃ



			
			རིག་པ་ཧཱུྃ་ལས་སྒྲོལ་མ་ཉིད་མ། །

			rik pa hung le dröl ma nyi ma

			Surrounded by the ten syllables.



			
			ཕྱག་འཚལ་ཏུ་རེའི་ཞབས་ནི་བརྡབས་པས། །

			chak tsal tu rey shap ni dap pay

			I prostrate to ture who stamps her feet,



			
			ཧཱུྃ་གི་རྣམ་པའི་ས་བོན་ཉིད་མ། །

			hung gi nam pay sa bon nyi ma

			Whose seed has the form of hūṃ,



			
			རི་རབ་མནྡ་ར་དང་འབིགས་བྱེད། །

			ri rap man da ra dang bik che

			Who shakes Mount Meru, Mandara,



			
			འཇིག་རྟེན་གསུམ་རྣམས་གཡོ་བ་ཉིད་མ། །

			jik ten sum nam yo wa nyi ma

			Vindhya, and the three worlds.



			
			ཕྱག་འཚལ་ལྷ་ཡི་མཚོ་ཡི་རྣམ་པའི། །

			chak tsal lhay yi tso yi nam pay

			I prostrate to you whose hand holds 



			
			རི་དྭགས་རྟགས་ཅན་ཕྱག་ན་བསྣམས་མ། །

			ri dak tak chen chak na nam ma

			The gods’ lake marked by a rabbit,



			
			ཏཱ་ར་གཉིས་བརྗོད་ཕཊ་ཀྱི་ཡི་གེས། །

			ta ra nyi jö pe kyi yi gey

			Who dispel all poisons when two tāra



			
			དུག་རྣམས་མ་ལུས་པ་ནི་སེལ་མ། །

			duk nam ma lü pa ni sel ma

			And the syllable phaṭ are said.



			
			ཕྱག་འཚལ་ལྷ་ཡི་ཚོགས་རྣམས་རྒྱལ་པོ། །

			chak tsal lha yi tsok nam gyal po

			I prostrate to you on whom the king of gods



			
			ལྷ་དང་མི་འམ་ཅི་ཡིས་བསྟེན་མ། །

			lha dang mi am chi yi ten ma

			And all gods and kinnaras rely,



			
			ཀུན་ནས་གོ་ཆ་དགའ་བའི་བརྗིད་ཀྱིས། །

			kün ne go cha ga way ji kyi

			Who dispel dispute and bad dreams



			
			རྩོད་དང་རྨི་ལམ་ངན་པ་སེལ་མ། །

			tsö dang mi lam ngen pa sel ma

			With complete armor and joyous splendor.



			
			ཕྱག་འཚལ་ཉི་མ་ཟླ་བ་རྒྱས་པའི། །

			chak tsal nyi ma da wa gye pay

			I prostrate to you whose two eyes are as bright



			
			སྤྱན་གཉིས་པོ་ལ་འོད་རབ་གསལ་མ། །

			chen nyi po la ö rap sal ma

			As the sun and full moon,



			
			ཧ་ར་གཉིས་བརྗོད་ཏུཏྟཱ་ར་ཡིས། །

			ha ra nyi jö tut ta ra yi

			Who dispel the fiercest contagion



			
			ཤིན་ཏུ་དྲག་པོའི་རིམས་ནད་སེལ་མ། །

			shin tu drak poy rim ne sel ma

			By reciting hara twice and tuttāra.



			
			ཕྱག་འཚལ་དེ་ཉིད་གསུམ་རྣམས་བཀོད་པའི། །

			chak tsal de nyi sum nam kö pay

			I prostrate to you who pacify



			
			ཞི་བའི་མཐུ་དང་ཡང་དག་ལྡན་མ། །

			shi way tu dang yang dak den ma

			Through the placement of threefold suchness,



			
			གདོན་དང་རོ་ལངས་གནོད་སྦྱིན་ཚོགས་རྣམས། །

			dön dang ro lang nö jin tsok nam

			Supreme ture who conquers the hosts



			
			འཇོམས་པ་ཏུ་རེ་རབ་མཆོག་ཉིད་མ། །

			jom pa tu re rap chok nyi ma

			Of spirits, vetalas, and yakshas.



			
			རྩ་བའི་སྔགས་ཀྱི་བསྟོད་པ་འདི་དང༌། །

			tsa way ngak kyi tö pa di dang

			This is the praise of the root mantra



			
			ཕྱག་འཚལ་བ་ནི་ཉི་ཤུ་རྩ་གཅིག །

			chak tsal wa ni nyi shu tsa chik

			And the twenty-one prostrations.

			Return to the beginning of the praises.



			
			ཕན་ཡོན་ནི།

			The benefits:



			
			ལྷ་མོ་ལ་གུས་ཡང་དག་ལྡན་པའི། །

			lha mo la gü yang dak den pay

			Intelligent people with true respect for this devi



			
			བློ་ལྡན་གང་གིས་རབ་དང་བརྗོད་པས། །

			lo den gang gi rap dang jö pay

			Who arise and recite this with utmost 



			
			སྲོད་དང་ཐོ་རངས་ལངས་པར་བྱས་ཏེ། །

			sö dang to rang lang par che te

			Admiration at both dawn and dusk,



			
			དྲན་པས་མི་འཇིགས་ཐམས་ཅད་རབ་སྟེར། །

			dren pay mi jik tam che rap ter

			Will be freed from all fear by the thought of her.



			
			སྡིག་པ་ཐམས་ཅད་རབ་ཏུ་ཞི་བ། །

			dik pa tam che rap tu shi wa

			All their wrongdoing will be fully pacified.



			
			ངན་འགྲོ་ཐམས་ཅད་འཇོམས་པ་ཉིད་དོ། །

			ngen dro tam che jom pa nyi do

			All lower realms will be conquered.



			
			རྒྱལ་བ་བྱེ་བ་ཕྲག་བདུན་རྣམས་ཀྱིས། །

			gyal wa je wa trak dün nam kyi

			They will quickly receive empowerment



			
			མྱུར་དུ་དབང་ནི་བསྐུར་བར་འགྱུར་ལ། །

			nyur du wang ni kur war gyur la

			From seventy million buddhas.



			
			འདི་ལས་ཆེ་བ་ཉིད་ནི་འཐོབ་ཅིང༌། །

			di le che wa nyi ni top ching

			They will attain what is greater than this.



			
			སངས་རྒྱས་གོ་འཕང་མཐར་ཐུག་དེར་འགྲོ། །

			sang gye go pang tar tuk der dro

			They will reach ultimate buddhahood.



			
			དེ་ཡི་དུག་ནི་དྲག་པོ་ཆེན་པོ། །

			de yi duk ni drak po chen po

			The thought of her will fully dispel



			
			བརྟན་ལ་གནས་པའམ་གཞན་ཡང་འགྲོ་བ། །

			ten la ne pa’am shen yang dro wa

			The strongest poison whether from 



			
			ཟོས་པ་དང་ནི་འཐུངས་པ་ཉིད་ཀྱང༌། །

			sö pa dang ni tung pa nyi kyang

			The environment or beings,



			
			དྲན་པས་རབ་ཏུ་སེལ་བ་ཉིད་འཐོབ། །

			dren pay rap tu sel wa nyi top

			Whether eaten or drunk.



			
			གདོན་དང་རིམས་དང་དུག་གིས་གཟིར་བའི། །

			dön dang rim dang duk gi sir way

			They will escape all suffering



			
			སྡུག་བསྔལ་ཚོགས་ནི་རྣམ་པར་སྤོང་སྟེ། །

			duk ngel tsok ni nam par pong te

			Caused by spirits, contagion, or poison,



			
			སེམས་ཅན་གཞན་པ་རྣམས་ལ་ཡང་ངོ༌། །

			sem chen shen pa nam la yang ngo

			And so will other beings.



			
			གཉིས་གསུམ་བདུན་དུ་མངོན་པར་བརྗོད་ན། །

			nyi sum dün du ngön par jö na

			If this is recited two, three, and seven times,



			
			བུ་འདོད་པས་ནི་བུ་ཐོབ་འགྱུར་ཞིང༌། །

			bu dö pay ni bu top gyur shing

			Those who want children will have children,



			
			ནོར་འདོད་པས་ནི་ནོར་རྣམས་ཉིད་འཐོབ། །

			nor dö pay ni nor nam nyi top

			Those who want wealth will gain wealth,



			
			འདོད་པ་ཐམས་ཅད་ཐོབ་པར་འགྱུར་ཏེ། །

			dö pa tam che top par gyur te

			All desires will be fulfilled,



			
			བགེགས་རྣམས་མེད་ཅིང་སོ་སོར་འཇོམས་འགྱུར། །

			gek nam me ching so sor jom gyur

			And all obstructors will be vanquished.



			
			ཕྱག་འཚལ་ཉེར་གཅིག་གི་བསྟོད་པ་འདི་ནི་རྣམ་པར་སྣང་མཛད་ཆེན་པོས་གསུངས་པ་སྟེ་རྒྱུད་ལས་བྱུང་བའོ།

			This praise, the Twenty-One Prostrations, was taught by Mahavairochana. It is extracted from the tantra.

		


		
			གསོལ་འདེབས་བར་ཆད་ལམ་སེལ་བཞུགས་སོ༔

			The Supplication Clearing the Path of Obstacles


			
			༁ྃ༔ ཨོཾ་ཨཱཿཧཱུྃ་བཛྲ་གུ་རུ་པདྨ་སིདྡྷི་ཧཱུྃ༔ 

			oṃ aḥ hūṃ vajra guru padma siddhi hūṃ



			
			ཆོས་སྐུ་སྣང་བ་མཐའ་ཡས་ལ་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			chö ku nang wa ta ye la sol wa dep

			I supplicate the dharmakaya Amitabha.



			
			ལོངས་སྐུ་ཐུགས་རྗེ་ཆེན་པོ་ལ་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			long ku tuk je chen po la sol wa dep

			I supplicate the sambhogakaya Mahakarunika.



			
			སྤྲུལ་སྐུ་པདྨ་འབྱུང་གནས་ལ་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			trul ku pe ma jung ne la sol wa dep

			I supplicate the nirmanakaya Padmakara.



			
			བདག་གི་བླ་མ་ངོ་མཚར་སྤྲུལ་པའི་སྐུ༔ 

			dak gi la ma ngo tsar trul pay ku

			My guru, the wondrous nirmanakaya,



			
			རྒྱ་གར་ཡུལ་དུ་སྐུ་འཁྲུངས་ཐོས་བསམ་མཛད༔ 

			gya gar yul du ku trung tö sam dze

			Was born in India, where he engaged in hearing and thinking.



			
			བོད་ཡུལ་དབུས་སུ་ཞལ་བྱོན་དྲེགས་པ་བཏུལ༔ 

			bö yul ü su shal jön drek pa tul

			He came to Central Tibet and subdued the haughty.



			
			ཨོ་རྒྱན་ཡུལ་དུ་སྐུ་བཞུགས་འགྲོ་དོན་མཛད༔ 

			or gyen yul du ku shuk dro dön dze

			Abiding in Uddiyana, he benefits beings.



			
			སྐུ་ཡི་ངོ་མཚར་མཐོང་བའི་ཚེ༔ 

			ku yi ngo tsar tong way tse

			When the wondrousness of your body was first seen,



			
			གཡས་པས་རལ་གྲིའི་ཕྱག་རྒྱ་མཛད༔ 

			ye pay ral driy chak gya dze

			Your right hand formed the sword mudra.



			
			གཡོན་པས་འགུགས་པའི་ཕྱག་རྒྱ་མཛད༔ 

			yön pay guk pay chak gya dze

			Your left formed the mudra of summoning.



			
			ཞལ་བགྲད་མཆེ་གཙིགས་གྱེན་ལ་གཟིགས༔ 

			shal dre che tsik gyen la sik

			With gaping mouth and bared fangs, you gazed upward.



			
			རྒྱལ་བའི་གདུང་འཛིན་འགྲོ་བའི་མགོན༔ 

			gyal way dung dzin dro way gön

			Gyalway Dungdzin, beings’ protector,



			
			ཐུགས་རྗེས་བདག་ལ་བྱིན་གྱིས་རློབས༔ 

			tuk je dak la jin gyi lop

			Grant your blessings with compassion.



			
			བརྩེ་བས་བདག་སོགས་ལམ་སྣ་དྲོངས༔ 

			tse way dak sok lam na drong

			Lead us down the path with love.



			
			དགོངས་པས་བདག་ལ་དངོས་གྲུབ་སྩོལ༔ 

			gong pay dak la ngö drup tsöl

			Through your wisdom, grant us siddhi.



			
			ནུས་པས་བདག་སོགས་བར་ཆད་སོལ༔ 

			nü pay dak sok bar che söl

			Clear away our obstacles with power.



			
			ཕྱི་ཡི་བར་ཆད་ཕྱི་རུ་སོལ༔ 

			chi yi bar che chi ru söl

			Clear outer obstacles outside!



			
			ནང་གི་བར་ཆད་ནང་དུ་སོལ༔ 

			nang gi bar che nang du söl

			Clear inner obstacles inside!



			
			གསང་བའི་བར་ཆད་དབྱིངས་སུ་སོལ༔ 

			sang way bar che ying su söl

			Clear secret obstacles in the expanse!



			
			གུས་པས་ཕྱག་འཚལ་སྐྱབས་སུ་མཆི༔ 

			gü pay chak tsal kyap sum chi

			I humbly bow and go for refuge.



			
			ཨོཾ་ཨཱཿཧཱུྃ་བཛྲ་གུ་རུ་པདྨ་སིདྡྷི་ཧཱུྃ༔ 

			oṃ aḥ hūṃ vajra guru padma siddhi hūṃ



			
			དམ་ཆོས་རིན་ཆེན་གསན་པའི་ཚེ༔ 

			dam chö rin chen sen pay tse

			When listening to the precious genuine Dharma,



			
			སྐུ་གསལ་འོད་ཟེར་མདངས་དང་ལྡན༔ 

			ku sal ö ser dang dang den

			Your body was lustrous and brilliant with light-rays.



			
			ཕྱག་གཡས་སྡེ་སྣོད་གླེགས་བམ་བསྣམས༔ 

			chak ye de nö lek bam nam

			Your right hand held a volume of the tripitaka.



			
			གཡོན་པས་ཕུར་པའི་པོ་ཏི་བསྣམས༔ 

			yön pay pur pay po ti nam

			Your left hand held a volume of Kila.



			
			ཟབ་མོའི་ཆོས་རྣམས་ཐུགས་སུ་ཆུད༔ 

			sab moy chö nam tuk su chü

			You’ve comprehended profound Dharma.



			
			ཡང་ལེ་ཤོད་ཀྱི་པཎྜི་ཏ༔ 

			yang le shö kyi pen di ta

			Pandita of Yangleshö,



			
			ཐུགས་རྗེས་བདག་ལ་བྱིན་གྱིས་རློབས༔

			tuk je dak la jin gyi lop

			Grant your blessings with compassion.



			
			བརྩེ་བས་བདག་སོགས་ལམ་སྣ་དྲོངས༔

			tse way dak sok lam na drong

			Lead us down the path with love.



			
			དགོངས་པས་བདག་ལ་དངོས་གྲུབ་སྩོལ༔

			gong pay dak la ngö drup tsöl

			Through your wisdom, grant us siddhi.



			
			ནུས་པས་བདག་སོགས་བར་ཆད་སོལ༔

			nü pay dak sok bar che söl

			Clear away our obstacles with power.



			
			ཕྱི་ཡི་བར་ཆད་ཕྱི་རུ་སོལ༔

			chi yi bar che chi ru söl

			Clear outer obstacles outside!



			
			ནང་གི་བར་ཆད་ནང་དུ་སོལ༔

			nang gi bar che nang du söl

			Clear inner obstacles inside!



			
			གསང་བའི་བར་ཆད་དབྱིངས་སུ་སོལ༔

			sang way bar che ying su söl

			Clear secret obstacles in the expanse!



			
			གུས་པས་ཕྱག་འཚལ་སྐྱབས་སུ་མཆི༔

			gü pay chak tsal kyap sum chi

			I humbly bow and go for refuge.



			
			ཨོཾ་ཨཱཿཧཱུྃ་བཛྲ་གུ་རུ་པདྨ་སིདྡྷི་ཧཱུྃ༔ 

			oṃ aḥ hūṃ vajra guru padma siddhi hūṃ



			
			དམ་ཅན་དམ་ལ་བཏགས་པའི་ཚེ༔ 

			dam chen dam la tak pay tse

			When binding those you bound to samaya,



			
			དྲི་མེད་གནས་མཆོག་ཉམས་རེ་དགའ༔ 

			dri me ne chok nyam re ga

			You passed through a stainless, delightful place.



			
			རྒྱ་གར་བོད་ཡུལ་ས་མཚམས་སུ༔ 

			gya kar bö yül sa tsam su

			Crossing the border between India and Tibet,



			
			བྱིན་གྱིས་བརླབས་ནས་བྱོན་པའི་ཚེ༔ 

			jin gyi lap ne jön pay tse

			You blessed it as you went.



			
			དྲི་བསུང་སྤོས་ངད་ལྡན་པའི་རི༔ 

			dri sung pö nge den pay ri

			On Fragrant Mountain



			
			མེ་ཏོག་པདྨ་དགུན་ཡང་སྐྱེས༔ 

			me tok pe ma gün yang kye

			Lotus flowers were born even in winter.



			
			ཆུ་མིག་བྱང་ཆུབ་བདུད་རྩིའི་ཆུ༔ 

			chu mik jang chup dü tsiy chu

			Springs gave forth the amrita of awakening.



			
			བདེ་ལྡན་དེ་ཡི་གནས་མཆོག་ཏུ༔ 

			de den de yi ne chok tu

			In that supreme, delightful place,



			
			སྐྱེས་མཆོག་ཚུལ་བཟང་ཆོས་གོས་གསོལ༔ 

			kye chok tsül sang chö gö söl

			Kyechok Tsulzang, you wore the three Dharma robes.



			
			ཕྱག་གཡས་རྡོ་རྗེ་རྩེ་དགུ་བསྣམས༔ 

			chak ye dor je tse gu nam

			Your right hand held a nine-pointed vajra.



			
			གཡོན་པས་རིན་ཆེན་ཟ་མ་ཏོག༔ 

			yön pay rin chen sa ma tok

			Your left hand held a precious vessel



			
			རཀྟ་བདུད་རྩིས་ནང་དུ་གཏམས༔ 

			rak ta dü tsi nang du tam

			Filled with rakta and amrita.



			
			མཁའ་འགྲོ་དམ་ཅན་དམ་ལ་བཏགས༔ 

			khan dro dam chen dam la tak

			You bound dakinis and others to samaya.



			
			ཡི་དམ་ཞལ་གཟིགས་དངོས་གྲུབ་བརྙེས༔ 

			yi dam shal sik ngö drup nye

			You saw the faces of yidams and attained siddhi.



			
			ཐུགས་རྗེས་བདག་ལ་བྱིན་གྱིས་རློབས༔

			tuk je dak la jin gyi lop

			Grant your blessings with compassion.



			
			བརྩེ་བས་བདག་སོགས་ལམ་སྣ་དྲོངས༔

			tse way dak sok lam na drong

			Lead us down the path with love.



			
			དགོངས་པས་བདག་ལ་དངོས་གྲུབ་སྩོལ༔

			gong pay dak la ngö drup tsöl

			Through your wisdom, grant us siddhi.



			
			ནུས་པས་བདག་སོགས་བར་ཆད་སོལ༔

			nü pay dak sok bar che söl

			Clear away our obstacles with power.



			
			ཕྱི་ཡི་བར་ཆད་ཕྱི་རུ་སོལ༔

			chi yi bar che chi ru söl

			Clear outer obstacles outside!



			
			ནང་གི་བར་ཆད་ནང་དུ་སོལ༔

			nang gi bar che nang du söl

			Clear inner obstacles inside!



			
			གསང་བའི་བར་ཆད་དབྱིངས་སུ་སོལ༔

			sang way bar che ying su söl

			Clear secret obstacles in the expanse!



			
			གུས་པས་ཕྱག་འཚལ་སྐྱབས་སུ་མཆི༔

			gü pay chak tsal kyap sum chi

			I humbly bow and go for refuge.



			
			ཨོཾ་ཨཱཿཧཱུྃ་བཛྲ་གུ་རུ་པདྨ་སིདྡྷི་ཧཱུྃ༔

			oṃ aḥ hūṃ vajra guru padma siddhi hūṃ



			
			རྒྱལ་བའི་བསྟན་པ་བཙུགས་པའི་ཚེ༔ 

			gyal way ten pa tsuk pay tse

			When planting the Buddhadharma,



			
			གཡའ་རིའི་ནགས་ལ་སྒྲུབ་པ་མཛད༔ 

			ya riy nak la drup pa dze

			You practiced in a slate-mountain forest.



			
			བསྙེན་ཕུར་ནམ་མཁའི་དབྱིངས་སུ་འཕར༔ 

			nyen pur nam khay ying su pang

			You cast your approach kila into the expanse of the sky.



			
			རྡོ་རྗེའི་ཕྱག་རྒྱས་བླངས་ཤིང་བསྒྲིལ༔ 

			dor jey chak gye lang shing dril

			You retrieved it with the vajramudra and rolled it. 



			
			བསྒྲིལ་ཞིང་ཙནྡན་ནགས་སུ་འཕངས༔ 

			dril shing tsen den nak su pang

			Rolling it, you cast it into the sandalwood forest.



			
			མེ་འབར་འཁྲུགས་ཤིང་མཚོ་ཡང་སྐེམས༔ 

			me bar truk shing tso yang kem

			It blazed with fire, drying up a lake.



			
			སྲིབ་ཀྱི་མུ་སྟེགས་ས་གང་བསྲེགས༔ 

			sip kyi mu tek sa gang sek

			At night, it burnt the tirthikas’ land



			
			ཡཀྴ་ནག་པོ་རྡུལ་དུ་བརླགས༔ 

			yak sha nak po dul du lak

			And pulverized the black yaksha.



			
			འགྲན་གྱི་དོ་མེད་བདུད་ཀྱི་གཤེད༔ 

			dren gyi do me dü kyi she

			Peerless Dükyi Shechen,



			
			ཐུགས་རྗེས་བདག་ལ་བྱིན་གྱིས་རློབས༔

			tuk je dak la jin gyi lop

			Grant your blessings with compassion.



			
			བརྩེ་བས་བདག་སོགས་ལམ་སྣ་དྲོངས༔

			tse way dak sok lam na drong

			Lead us down the path with love.



			
			དགོངས་པས་བདག་ལ་དངོས་གྲུབ་སྩོལ༔

			gong pay dak la ngö drup tsöl

			Through your wisdom, grant us siddhi.



			
			ནུས་པས་བདག་སོགས་བར་ཆད་སོལ༔

			nü pay dak sok bar che söl

			Clear away our obstacles with power.



			
			ཕྱི་ཡི་བར་ཆད་ཕྱི་རུ་སོལ༔

			chi yi bar che chi ru söl

			Clear outer obstacles outside!



			
			ནང་གི་བར་ཆད་ནང་དུ་སོལ༔

			nang gi bar che nang du söl

			Clear inner obstacles inside!



			
			གསང་བའི་བར་ཆད་དབྱིངས་སུ་སོལ༔

			sang way bar che ying su söl

			Clear secret obstacles in the expanse!



			
			གུས་པས་ཕྱག་འཚལ་སྐྱབས་སུ་མཆི༔

			gü pay chak tsal kyap sum chi

			I humbly bow and go for refuge.



			
			ཨོཾ་ཨཱཿཧཱུྃ་བཛྲ་གུ་རུ་པདྨ་སིདྡྷི་ཧཱུྃ༔ 

			oṃ aḥ hūṃ vajra guru padma siddhi hūṃ



			
			སྲིན་པོའི་ཁ་གནོན་མཛད་པའི་ཚེ༔ 

			sin poy kha nön dze pay tse

			When subjugating the rakshasas,



			
			ཁྱེའུ་ཆུང་སྤྲུལ་པའི་ཆ་ལུགས་ཅན༔ 

			khyeu chung trul kuy cha luk chen

			You have the appearance of a young boy



			
			ཡ་མཚན་གཟུགས་བཟང་ཁ་དོག་ལེགས༔ 

			yam tsen suk sang kha dok lek

			With a wondrous form and a fine complexion.



			
			ཚེམས་འགྲིགས་དབུ་སྐྲ་སེར་ལ་མཛེས༔ 

			tsem drik u tra ser la dze

			Your teeth are even, your hair blond and beautiful.



			
			དགུང་ལོ་བཅུ་དྲུག་ལོན་པའི་ཚུལ༔ 

			gung lo chu druk lön pay tsul

			With the form of a sixteen-year-old,



			
			རིན་ཆེན་རྒྱན་ཆ་སྣ་ཚོགས་གསོལ༔ 

			rin chen gyen cha na tsok söl

			You wear a variety of precious jewelry.



			
			ཕྱག་གཡས་འཁར་བའི་ཕུར་པ་བསྣམས༔ 

			chak ye khar way pur pa nam

			Your right hand holds a kila of brass.



			
			བདུད་དང་སྲིན་པོའི་ཁ་གནོན་མཛད༔ 

			dü dang sin poy kha nön dze

			You subjugate maras and rakshasas.



			
			གཡོན་པས་སེང་ལྡེང་ཕུར་པ་བསྣམས༔ 

			yön pay seng deng pur pa nam

			Your left hand holds a kila of sandalwood.



			
			མོས་པའི་བུ་ལ་སྲུང་སྐྱོབ་མཛད༔ 

			mö pay bu la sung kyop dze

			You protect your devoted disciples.



			
			མགུལ་ན་ལྕགས་ཀྱི་ཕུར་པ་བསྣམས༔ 

			gul na chak kyi pur pa nam

			You wear at your throat a kila of iron.



			
			ཡི་དམ་ལྷ་དང་གཉིས་སུ་མེད༔ 

			yi dam lha dang nyi su me

			You are not other than the yidam deva.



			
			གཉིས་མེད་སྤྲུལ་སྐུ་འཛམ་གླིང་རྒྱན༔ 

			nyi me trul ku dzam ling gyen

			Nondual nirmanakaya Dzamling Gyen,



			
			ཐུགས་རྗེས་བདག་ལ་བྱིན་གྱིས་རློབས༔

			tuk je dak la jin gyi lop

			Grant your blessings with compassion.



			
			བརྩེ་བས་བདག་སོགས་ལམ་སྣ་དྲོངས༔

			tse way dak sok lam na drong

			Lead us down the path with love.



			
			དགོངས་པས་བདག་ལ་དངོས་གྲུབ་སྩོལ༔

			gong pay dak la ngö drup tsöl

			Through your wisdom, grant us siddhi.



			
			ནུས་པས་བདག་སོགས་བར་ཆད་སོལ༔

			nü pay dak sok bar che söl

			Clear away our obstacles with power.



			
			ཕྱི་ཡི་བར་ཆད་ཕྱི་རུ་སོལ༔

			chi yi bar che chi ru söl

			Clear outer obstacles outside!



			
			ནང་གི་བར་ཆད་ནང་དུ་སོལ༔

			nang gi bar che nang du söl

			Clear inner obstacles inside!



			
			གསང་བའི་བར་ཆད་དབྱིངས་སུ་སོལ༔

			sang way bar che ying su söl

			Clear secret obstacles in the expanse!



			
			གུས་པས་ཕྱག་འཚལ་སྐྱབས་སུ་མཆི༔

			gü pay chak tsal kyap sum chi

			I humbly bow and go for refuge.



			
			ཨོཾ་ཨཱཿཧཱུྃ་བཛྲ་གུ་རུ་པདྨ་སིདྡྷི་ཧཱུྃ༔

			oṃ aḥ hūṃ vajra guru padma siddhi hūṃ



			
			འདྲེ་ཡི་ཡུལ་དུ་དགོངས་པའི་ཚེ༔ 

			dre yi yül du gong pay tse

			When you considered the land of spirits,



			
			མེ་དཔུང་ཤོད་ཀྱི་ས་གཞི་ལ༔ 

			me pung shö kyi sa shi la

			On the ground amid a mass of fire



			
			མདའ་རྒྱང་གང་གི་མཚོ་ནང་དུ༔ 

			da gyang gang gi tso nang du

			Appeared a lake of a bowshot’s width.



			
			པདྨའི་སྟེང་དུ་བསིལ་བསིལ་འདྲ༔ 

			pe may teng du sil sil dra

			Within it, you appeared, cool and unharmed, on a lotus. 



			
			པདྨའི་ནང་ན་དགོངས་པ་མཛད༔ 

			pe may nang na gong pa dze

			You dwelled in wisdom on that lotus.



			
			མཚན་ཡང་པདྨ་འབྱུང་གནས་ཞེས༔ 

			tsen yang pe ma jung ne she

			You became known as Padmakara,



			
			རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་དངོས་སུ་བྱོན༔ 

			dzok pay sang gye ngö su jön

			A buddha actually present.



			
			དེ་འདྲའི་སྤྲུལ་སྐུ་ཡ་མཚན་ཅན༔ 

			de dray trul ku yam tsen chen

			Nirmanakaya of such wonders,



			
			ཐུགས་རྗེས་བདག་ལ་བྱིན་གྱིས་རློབས༔

			tuk je dak la jin gyi lop

			Grant your blessings with compassion.



			
			བརྩེ་བས་བདག་སོགས་ལམ་སྣ་དྲོངས༔

			tse way dak sok lam na drong

			Lead us down the path with love.



			
			དགོངས་པས་བདག་ལ་དངོས་གྲུབ་སྩོལ༔

			gong pay dak la ngö drup tsöl

			Through your wisdom, grant us siddhi.



			
			ནུས་པས་བདག་སོགས་བར་ཆད་སོལ༔

			nü pay dak sok bar che söl

			Clear away our obstacles with power.



			
			ཕྱི་ཡི་བར་ཆད་ཕྱི་རུ་སོལ༔

			chi yi bar che chi ru söl

			Clear outer obstacles outside!



			
			ནང་གི་བར་ཆད་ནང་དུ་སོལ༔

			nang gi bar che nang du söl

			Clear inner obstacles inside!



			
			གསང་བའི་བར་ཆད་དབྱིངས་སུ་སོལ༔

			sang way bar che ying su söl

			Clear secret obstacles in the expanse!



			
			གུས་པས་ཕྱག་འཚལ་སྐྱབས་སུ་མཆི༔

			gü pay chak tsal kyap sum chi

			I humbly bow and go for refuge.



			
			ཨོཾ་ཨཱཿཧཱུྃ་བཛྲ་གུ་རུ་པདྨ་སིདྡྷི་ཧཱུྃ༔

			oṃ aḥ hūṃ vajra guru padma siddhi hūṃ



			
			བོད་ཀྱི་ཉི་མ་མཛད་པའི་ཚེ༔ 

			bö kyi nyi ma dze pay tse

			When you became the sun of Tibet,



			
			དད་ལྡན་འགྲོ་བ་འདྲེན་པའི་དཔལ༔ 

			de den dro wa dren pay pal

			Glorious leader of faithful beings,



			
			གང་ལ་གང་འདུལ་སྐུར་སྟོན་པ༔ 

			gang la gang dül kur ten ne

			You displayed whatever form would tame.



			
			གཙང་ཁ་ལ་ཡི་ལ་ཐོག་ཏུ༔ 

			tsang kha la yi la tok tu

			In the pass of Tsangkhala



			
			དགྲ་ལྷའི་དགེ་བསྙེན་དམ་ལ་བཏགས༔ 

			dra lhay ge nyen dam la tak

			You bound drala upasakas to samaya.



			
			ཡུལ་ནི་ཚ་བའི་ཚ་ཤོད་དུ༔ 

			yül ni tsa way tsa shö du

			In hot Tsashö you bound



			
			ལྷ་ཡི་དགེ་བསྙེན་དྲེགས་པ་ཅན༔ 

			lha yi ge nyen drek pa chen

			Twenty-one haughty deva upasakas



			
			ཉི་ཤུ་རྩ་གཅིག་དམ་ལ་བཏགས༔ 

			nyi shu tsa chik dam la tak

			To samaya. At Jamtrin



			
			མང་ཡུལ་དེ་ཡི་བྱམས་སྤྲིན་དུ༔ 

			mang yül de yi jam trin du

			In Mangyul you bestowed siddhi



			
			དགེ་སློང་བཞི་ལ་དངོས་གྲུབ་གནང༔ 

			ge long shi la ngö drup nang

			Upon four bhikshus.



			
			ཁྱད་པར་འཕགས་པའི་རིག་འཛིན་མཆོག༔ 

			khye par pak pay rik dzin chok

			Great Kyepak Rikdzin,



			
			ཐུགས་རྗེས་བདག་ལ་བྱིན་གྱིས་རློབས༔

			tuk je dak la jin gyi lop

			Grant your blessings with compassion.



			
			བརྩེ་བས་བདག་སོགས་ལམ་སྣ་དྲོངས༔

			tse way dak sok lam na drong

			Lead us down the path with love.



			
			དགོངས་པས་བདག་ལ་དངོས་གྲུབ་སྩོལ༔

			gong pay dak la ngö drup tsöl

			Through your wisdom, grant us siddhi.



			
			ནུས་པས་བདག་སོགས་བར་ཆད་སོལ༔

			nü pay dak sok bar che söl

			Clear away our obstacles with power.



			
			ཕྱི་ཡི་བར་ཆད་ཕྱི་རུ་སོལ༔

			chi yi bar che chi ru söl

			Clear outer obstacles outside!



			
			ནང་གི་བར་ཆད་ནང་དུ་སོལ༔

			nang gi bar che nang du söl

			Clear inner obstacles inside!



			
			གསང་བའི་བར་ཆད་དབྱིངས་སུ་སོལ༔

			sang way bar che ying su söl

			Clear secret obstacles in the expanse!



			
			གུས་པས་ཕྱག་འཚལ་སྐྱབས་སུ་མཆི༔

			gü pay chak tsal kyap sum chi

			I humbly bow and go for refuge.



			
			ཨོཾ་ཨཱཿཧཱུྃ་བཛྲ་གུ་རུ་པདྨ་སིདྡྷི་ཧཱུྃ༔

			oṃ aḥ hūṃ vajra guru padma siddhi hūṃ



			
			དཔལ་མོ་ཐང་གི་དཔལ་ཐང་དུ༔ 

			pal mo tang gi pal tang du

			In the valley of Palmotang



			
			བརྟན་མ་བཅུ་གཉིས་དམ་ལ་བཏགས༔ 

			ten ma chu nyi dam la tak

			You bound the twelve Tenmas to samaya.



			
			བོད་ཡུལ་ཁ་ལའི་ལ་ཐོག་ཏུ༔ 

			bö yül kha lay la tok tu

			In the Khala Pass into Tibet



			
			གངས་དཀར་ཤ་མེད་དམ་ལ་བཏགས༔ 

			gang kar sha me dam la tak

			You bound Gangkar Shamey to samaya.



			
			འདམ་ཤོད་ལྷ་བུའི་སྙིང་དྲུང་དུ༔ 

			dam shö lha buy nying drung du

			In front of Damshö Lhanying



			
			ཐང་ལྷ་ཡར་བཞུད་དམ་ལ་བཏགས༔ 

			tang lha yar shü dam la tak

			You bound Thanglha Yarshu to samaya.



			
			ཆེ་བའི་ལྷ་འདྲེ་ཐམས་ཅད་ཀྱིས༔ 

			che way lha dre tam che kyi

			Of all those great gods and rakshasas,



			
			ལ་ལས་སྲོག་གི་སྙིང་པོ་ཕུལ༔ 

			la le sok gi nying po pul

			Some offered their life-essence mantras.



			
			ལ་ལས་བསྟན་པ་བསྲུང་བར་བྱས༔ 

			la le ten pa sung war che

			Some began to guard the Dharma.



			
			ལ་ལས་བྲན་དུ་ཁས་བླངས་བྱས༔ 

			la le dren du khe lang che

			Some promised to serve.



			
			མཐུ་དང་རྫུ་འཕྲུལ་སྟོབས་པོ་ཆེ༔ 

			tu dang dzu trul top po che

			You with great power, miracles, and strength,



			
			ཐུགས་རྗེས་བདག་ལ་བྱིན་གྱིས་རློབས༔

			tuk je dak la jin gyi lop

			Grant your blessings with compassion.



			
			བརྩེ་བས་བདག་སོགས་ལམ་སྣ་དྲོངས༔

			tse way dak sok lam na drong

			Lead us down the path with love.



			
			དགོངས་པས་བདག་ལ་དངོས་གྲུབ་སྩོལ༔

			gong pay dak la ngö drup tsöl

			Through your wisdom, grant us siddhi.



			
			ནུས་པས་བདག་སོགས་བར་ཆད་སོལ༔

			nü pay dak sok bar che söl

			Clear away our obstacles with power.



			
			ཕྱི་ཡི་བར་ཆད་ཕྱི་རུ་སོལ༔

			chi yi bar che chi ru söl

			Clear outer obstacles outside!



			
			ནང་གི་བར་ཆད་ནང་དུ་སོལ༔

			nang gi bar che nang du söl

			Clear inner obstacles inside!



			
			གསང་བའི་བར་ཆད་དབྱིངས་སུ་སོལ༔

			sang way bar che ying su söl

			Clear secret obstacles in the expanse!



			
			གུས་པས་ཕྱག་འཚལ་སྐྱབས་སུ་མཆི༔

			gü pay chak tsal kyap sum chi

			I humbly bow and go for refuge.



			
			ཨོཾ་ཨཱཿཧཱུྃ་བཛྲ་གུ་རུ་པདྨ་སིདྡྷི་ཧཱུྃ༔

			oṃ aḥ hūṃ vajra guru padma siddhi hūṃ



			
			དམ་པ་ཆོས་ཀྱི་བསྟན་པ་ནི༔ 

			dam pa chö kyi ten pa ni

			When you planted the sublime



			
			རྒྱལ་མཚན་ལྟ་བུར་བཙུགས་པའི་ཚེ༔ 

			gyal tsen ta bur tsuk pay tse

			Dharma like a victory banner,



			
			བསམ་ཡས་མ་བཞེངས་ལྷུན་གྱིས་གྲུབ༔ 

			sam ye ma sheng lhün gyi drup

			Samye arose spontaneously, without being built.



			
			རྒྱལ་པོའི་དགོངས་པ་མཐར་ཕྱིན་མཛད༔ 

			gyal poy gong pa tar chin dze

			You fulfilled the king’s intentions.



			
			སྐྱེས་མཆོག་གསུམ་གྱི་མཚན་ཡང་གསོལ༔ 

			kye chok sum gyi tsen yang söl

			Great being, you bear three names.



			
			གཅིག་ནི་པདྨ་འབྱུང་གནས་ཞེས༔ 

			chik ni pe ma jung ne she

			One is Padmakara.



			
			གཅིག་ནི་པདྨ་སཾ་བྷ་ཝ༔ 

			chik ni pe ma sam bha wa

			One is Padmasambhava.



			
			གཅིག་ནི་མཚོ་སྐྱེས་རྡོ་རྗེ་ཞེས༔ 

			chik ni tso kye dor je she

			One is Lake-Born Vajra.



			
			གསང་མཚན་རྡོ་རྗེ་དྲག་པོ་རྩལ༔ 

			sang tsen dor je drak po tsal

			Your secret name is Dorje Drakpotsal.



			
			ཐུགས་རྗེས་བདག་ལ་བྱིན་གྱིས་རློབས༔

			tuk je dak la jin gyi lop

			Grant your blessings with compassion.



			
			བརྩེ་བས་བདག་སོགས་ལམ་སྣ་དྲོངས༔

			tse way dak sok lam na drong

			Lead us down the path with love.



			
			དགོངས་པས་བདག་ལ་དངོས་གྲུབ་སྩོལ༔

			gong pay dak la ngö drup tsöl

			Through your wisdom, grant us siddhi.



			
			ནུས་པས་བདག་སོགས་བར་ཆད་སོལ༔

			nü pay dak sok bar che söl

			Clear away our obstacles with power.



			
			ཕྱི་ཡི་བར་ཆད་ཕྱི་རུ་སོལ༔

			chi yi bar che chi ru söl

			Clear outer obstacles outside!



			
			ནང་གི་བར་ཆད་ནང་དུ་སོལ༔

			nang gi bar che nang du söl

			Clear inner obstacles inside!



			
			གསང་བའི་བར་ཆད་དབྱིངས་སུ་སོལ༔

			sang way bar che ying su söl

			Clear secret obstacles in the expanse!



			
			གུས་པས་ཕྱག་འཚལ་སྐྱབས་སུ་མཆི༔

			gü pay chak tsal kyap sum chi

			I humbly bow and go for refuge.



			
			ཨོཾ་ཨཱཿཧཱུྃ་བཛྲ་གུ་རུ་པདྨ་སིདྡྷི་ཧཱུྃ༔

			oṃ aḥ hūṃ vajra guru padma siddhi hūṃ



			
			བསམ་ཡས་མཆིམས་ཕུར་སྒྲུབ་པ་མཛད༔ 

			sam ye chim pur drup pa dze

			At Samye Chimpu you engaged in accomplishment.



			
			རྐྱེན་ངན་ཟློག་ཅིང་དངོས་གྲུབ་གནང༔ 

			kyen ngen dok ching ngö drup nang

			You repelled adversity and bestowed siddhi.



			
			རྗེ་བློན་ཐར་པའི་ལམ་ལ་བཀོད༔ 

			je lön tar pay lam la kö

			You placed the king and ministers on the path of liberation.



			
			གདོན་གཟུགས་བོན་གྱི་བསྟན་པ་བསྣུབས༔ 

			dön suk bön gyi ten pa nup

			You defeated the demonic Bön tradition.



			
			ཆོས་སྐུ་དྲི་མེད་རིན་ཆེན་བསྟན༔ 

			chö ku dri me rin chen ten

			You displayed the stainless, precious dharmakaya.



			
			སྐལ་ལྡན་སངས་རྒྱས་ས་ལ་བཀོད༔ 

			kal den sang gye sa la kö

			You placed the worthy on the level of buddhahood.



			
			ཐུགས་རྗེས་བདག་ལ་བྱིན་གྱིས་རློབས༔

			tuk je dak la jin gyi lop

			Grant your blessings with compassion.



			
			བརྩེ་བས་བདག་སོགས་ལམ་སྣ་དྲོངས༔

			tse way dak sok lam na drong

			Lead us down the path with love.



			
			དགོངས་པས་བདག་ལ་དངོས་གྲུབ་སྩོལ༔

			gong pay dak la ngö drup tsöl

			Through your wisdom, grant us siddhi.



			
			ནུས་པས་བདག་སོགས་བར་ཆད་སོལ༔

			nü pay dak sok bar che söl

			Clear away our obstacles with power.



			
			ཕྱི་ཡི་བར་ཆད་ཕྱི་རུ་སོལ༔

			chi yi bar che chi ru söl

			Clear outer obstacles outside!



			
			ནང་གི་བར་ཆད་ནང་དུ་སོལ༔

			nang gi bar che nang du söl

			Clear inner obstacles inside!



			
			གསང་བའི་བར་ཆད་དབྱིངས་སུ་སོལ༔

			sang way bar che ying su söl

			Clear secret obstacles in the expanse!



			
			གུས་པས་ཕྱག་འཚལ་སྐྱབས་སུ་མཆི༔

			gü pay chak tsal kyap sum chi

			I humbly bow and go for refuge.



			
			ཨོཾ་ཨཱཿཧཱུྃ་བཛྲ་གུ་རུ་པདྨ་སིདྡྷི་ཧཱུྃ༔

			oṃ aḥ hūṃ vajra guru padma siddhi hūṃ



			
			དེ་ནས་ཨོ་རྒྱན་ཡུལ་དུ་བྱོན༔ 

			de ne or gyen yül du jön

			Then you went to Uddiyana,



			
			ད་ལྟ་སྲིན་པོའི་ཁ་གནོན་མཛད༔ 

			da ta sin poy kha nön dze

			And are now subjugating the rakshasas.



			
			མི་ལས་ལྷག་གྱུར་ཡ་མཚན་ཅན༔ 

			mi le lhak gyur yam tsen che

			You are wondrous, superhuman.



			
			སྤྱོད་པ་རྨད་བྱུང་ངོ་མཚར་ཆེ༔ 

			chö pa me jung ngo tsar che

			Your deeds are marvelous, amazing.



			
			མཐུ་དང་རྫུ་འཕྲུལ་སྟོབས་པོ་ཆེ༔ 

			tu dang dzu trul top po che

			You with great power, miracles, and strength,



			
			ཐུགས་རྗེས་བདག་ལ་བྱིན་གྱིས་རློབས༔

			tuk je dak la jin gyi lop

			Grant your blessings with compassion.



			
			བརྩེ་བས་བདག་སོགས་ལམ་སྣ་དྲོངས༔

			tse way dak sok lam na drong

			Lead us down the path with love.



			
			དགོངས་པས་བདག་ལ་དངོས་གྲུབ་སྩོལ༔

			gong pay dak la ngö drup tsöl

			Through your wisdom, grant us siddhi.



			
			ནུས་པས་བདག་སོགས་བར་ཆད་སོལ༔

			nü pay dak sok bar che söl

			Clear away our obstacles with power.



			
			ཕྱི་ཡི་བར་ཆད་ཕྱི་རུ་སོལ༔

			chi yi bar che chi ru söl

			Clear outer obstacles outside!



			
			ནང་གི་བར་ཆད་ནང་དུ་སོལ༔

			nang gi bar che nang du söl

			Clear inner obstacles inside!



			
			གསང་བའི་བར་ཆད་དབྱིངས་སུ་སོལ༔

			sang way bar che ying su söl

			Clear secret obstacles in the expanse!



			
			གུས་པས་ཕྱག་འཚལ་སྐྱབས་སུ་མཆི༔

			gü pay chak tsal kyap sum chi

			I humbly bow and go for refuge.



			
			ཨོཾ་ཨཱཿཧཱུྃ་བཛྲ་གུ་རུ་པདྨ་སིདྡྷི་ཧཱུྃ༔

			oṃ aḥ hūṃ vajra guru padma siddhi hūṃ



			
			སྐུ་གསུང་ཐུགས་ལྡན་འགྲོ་བ་འདྲེན་པའི་དཔལ༔ 

			ku sung tuk den dro wa dren pay pal

			Guide of beings, with glorious body, speech, and mind,



			
			སྒྲིབ་པ་ཀུན་སྤངས་ཁམས་གསུམ་ས་ལེར་མཁྱེན༔ 

			drip pa kün pang kham sum sa ler khyen

			You’ve abandoned all veils and clearly know the three realms.



			
			དངོས་གྲུབ་མཆོག་བརྙེས་བདེ་ཆེན་མཆོག་གི་སྐུ༔ 

			ngö drup chok nye de chen chok gi ku

			You’ve gained supreme siddhi, the body of great bliss.



			
			བྱང་ཆུབ་སྒྲུབ་ལ་བར་ཆད་ངེས་པར་སེལ༔ 

			jang chup drup pay bar che nge par sel

			You dispel all obstacles to the accomplishment of awakening.



			
			ཐུགས་རྗེས་བདག་ལ་བྱིན་གྱིས་རློབས༔ 

			tuk je dak la jin gyi lop

			Grant your blessings with compassion.



			
			བརྩེ་བས་བདག་སོགས་ལམ་སྣ་དྲོངས༔ 

			tse way dak sok lam na drong

			Lead us down the path with love.



			
			དགོངས་པས་བདག་ལ་དངོས་གྲུབ་སྩོལ༔ 

			gong pay dak la ngö drup tsöl

			Through your wisdom, grant us siddhi.



			
			ནུས་པས་བདག་སོགས་བར་ཆད་སོལ༔ 

			nü pay dak sok bar che söl

			Clear away our obstacles with power.



			
			ཕྱི་ཡི་བར་ཆད་ཕྱི་རུ་སོལ༔ 

			chi yi bar che chi ru söl

			Clear outer obstacles outside!



			
			ནང་གི་བར་ཆད་ནང་དུ་སོལ༔ 

			nang gi bar che nang du söl

			Clear inner obstacles inside!



			
			གསང་བའི་བར་ཆད་དབྱིངས་སུ་སོལ༔ 

			sang way bar che ying su söl

			Clear secret obstacles in the expanse!



			
			གུས་པས་ཕྱག་འཚལ་སྐྱབས་སུ་མཆི༔ 

			gü pay chak tsal kyap sum chi

			I humbly bow and go for refuge.



			
			ཨོཾ་ཨཱཿཧཱུྃ་བཛྲ་གུ་རུ་པདྨ་སིདྡྷི་ཧཱུྃ༔ 

			oṃ aḥ hūṃ vajra guru padma siddhi hūṃ



			
			ཨོཾ་ཨཱཿཧཱུྃ་བཛྲ་གུ་རུ་པདྨ་ཐོད་ཕྲེང་རྩལ་བཛྲ་ས་མ་ཡ་ཛཿསིདྡྷི་ཕ་ལ་ཧཱུྃ་ཨཱ༔ 

			oṃ aḥ hūṃ vajra guru padma tötrengtsal vajra samaya ja siddhi phala hūṃ aḥ 



			
			བདག་འདྲ་པདྨ་འབྱུང་གནས་ཀྱིས༔ རང་གི་སྒྲུབ་པ་རང་གིས་མཛད༔ རྗེས་འཇུག་ཇོ་མོ་མཚོ་རྒྱལ་གྱིས༔ ཕྱི་རབས་གང་ཟག་བརྒྱུད་འཛིན་རྣམས༔ བར་ཆད་སེལ་ཕྱིར་ཞུས་པ་ཡིན༔ རྗེས་འཇུག་གང་ཟག་བརྒྱུད་འཛིན་རྣམས༔ ཉམས་སུ་ལོངས་ལ་གསོལ་བ་ཐོབས༔ གསོལ་བ་ལན་གཅིག་བཏབ་པས་ཀྱང༔ ཉིན་ཞག་གཅིག་གི་བར་ཆད་སེལ༔ ཅི་བསམ་འགྲུབ་པར་ཐེ་ཚོམ་མེད༔ བརྒྱུད་འཛིན་སྐལ་ལྡན་ལས་འཕྲོ་ཅན་དང་འཕྲད་པར་ཤོག༔ སྤྲུལ་སྐུ་བ་མཁལ་སྨུག་པོས་སྤྱན་དྲངས་པའོ།། །།

			I, Padmasambhava,

			Wrote my own sadhana myself.

			My follower Lady Tsogyal

			Requested this to remove obstacles

			For future individuals who uphold the lineage.

			You followers who are lineage holders,

			Practice and supplicate.

			Supplicating even once dispels

			Obstacles for a day and night.

			There is no doubt you will accomplish what you wish.

			May fortunate lineage holders with karmic connections encounter it!

			Revealed by Tulku Bakhal Mukpo. 

		


		
			གསོལ་འདེབས་བསམ་པ་ལྷུན་གྲུབ།

			The Supplication Spontaneous Fulfillment of Wishes


			
			༁ྃ༔ ཨེ་མ་ཧོ༔ 

			emaho! 



			
			ནུབ་ཕྱོགས་བདེ་བ་ཅན་གྱི་ཞིང་ཁམས་སུ༔ 

			nup chok de wa chen gyi shing kham su

			In the realm of Sukhavati to the west



			
			སྣང་བ་མཐའ་ཡས་ཐུགས་རྗེའི་བྱིན་རླབས་གཡོས༔ 

			nang wa ta ye tuk jey jin lap yö

			The blessing of Amitabha’s compassion was stirred.



			
			སྤྲུལ་སྐུ་པདྨ་འབྱུང་གནས་བྱིན་བརླབས་ཏེ༔ 

			trul ku pe ma jung ne jin lap te

			He blessed the nirmanakaya Padmakara, 



			
			འཛམ་བུའི་གླིང་དུ་འགྲོ་བའི་དོན་ལ་བྱོན༔ 

			dzam buy ling du dro way dön la jön

			Who came to Jambudvipa to benefit beings.



			
			འགྲོ་དོན་རྒྱུན་ཆད་མེད་པའི་ཐུགས་རྗེ་ཅན༔ 

			dro dön gyün che me pay tuk je chen

			His compassionate benefit of beings is unceasing.



			
			ཨོ་རྒྱན་པདྨ་འབྱུང་གནས་ལ་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			or gyen pe ma jung ne la söl wa dep

			I supplicate Padmakara of Uddiyana.



			
			བསམ་པ་ལྷུན་གྱིས་འགྲུབ་པར་བྱིན་གྱིས་རློབས༔ 

			sam pa lhün gyi drup par jin gyi lop

			Bless us that our wishes be spontaneously fulfilled.



			
			རྒྱལ་པོ་ཁྲི་སྲོང་ལྡེའུ་བཙན་མན་ཆད་ནས༔ 

			gyal po tri song de tsen men che ne

			Starting with the king Trisong Detsen,



			
			ཆོས་རྒྱལ་གདུང་བརྒྱུད་མཐའ་ལ་མ་སྟོངས་བར༔ 

			chö gyal dung gyü ta la ma tong bar

			Until the line of Dharma kings is ended,



			
			དུས་གསུམ་རྒྱུན་ཆད་མེད་པར་བྱིན་གྱིས་རློབས༔ 

			dü sum gyün che me par jin gyi lop

			Grant your blessing unceasingly throughout the three times.



			
			བོད་ཀྱི་ཆོས་སྐྱོང་རྒྱལ་པོའི་གཉེན་གཅིག་པུ༔ 

			bö kyi chö kyong gyal poy nyen chik pu

			Only friend of the Tibetan kings who protect the Dharma,



			
			རྒྱལ་པོ་ཆོས་སྤྱོད་སྐྱོང་བའི་ཐུགས་རྗེ་ཅན༔ 

			gyal po chö chö kyong way tuk je chen

			You have the compassion to protect kings who practice Dharma:



			
			ཨོ་རྒྱན་པདྨ་འབྱུང་གནས་ལ་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			or gyen pe ma jung ne la söl wa dep

			I supplicate Padmakara of Uddiyana. 



			
			བསམ་པ་ལྷུན་གྱིས་འགྲུབ་པར་བྱིན་གྱིས་རློབས༔ 

			sam pa lhün gyi drup par jin gyi lop

			Bless us that our wishes be spontaneously fulfilled.



			
			སྐུ་ནི་ལྷོ་ནུབ་སྲིན་པོའི་ཁ་གནོན་མཛད༔ 

			ku ni lho nup sin poy kha nön dze

			Your body is subjugating rakshasas in the southwest.



			
			ཐུགས་རྗེས་བོད་ཀྱི་སེམས་ཅན་ཡོངས་ལ་གཟིགས༔ 

			tuk je bö kyi sem chen yong la sik

			With compassion, you regard all beings in Tibet.



			
			མ་རིག་ལོག་པའི་སེམས་ཅན་འདྲེན་པའི་དཔལ༔ 

			ma rik lok pay sem chen dren pay pal

			Glorious guide of bewildered, ignorant beings,



			
			ཉོན་མོངས་གདུལ་དཀའི་སེམས་ཅན་ཐབས་ཀྱིས་འདུལ༔ 

			nyön mong dül kay sem chen tap kyi dül

			You tame with means beings whose kleshas are hard to tame.



			
			བརྩེ་གདུང་རྒྱུན་ཆད་མེད་པའི་ཐུགས་རྗེ་ཅན༔ 

			tse dung gyün che me pay tuk je chen

			You have the compassion of unceasing kindness and affection.



			
			ཨོ་རྒྱན་པདྨ་འབྱུང་གནས་ལ་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			or gyen pe ma jung ne la söl wa dep

			I supplicate Padmakara of Uddiyana.



			
			བསམ་པ་ལྷུན་གྱིས་འགྲུབ་པར་བྱིན་གྱིས་རློབས༔ 

			sam pa lhün gyi drup par jin gyi lop

			Bless us that our wishes be spontaneously fulfilled.



			
			དུས་ངན་སྙིགས་མའི་མཐའ་ལ་ཐུག་པའི་ཚེ༔ 

			dü ngen nyik may ta la tuk pay tse

			When the final evil time of degeneration is reached,



			
			ནངས་རེ་དགོངས་རེ་བོད་ཀྱི་དོན་ལ་བྱོན༔ 

			nang re gong re bö kyi dön la jön

			You will come to Tibet for its benefit every morning and evening.



			
			ཉི་ཟེར་འཆར་སྡུད་མདངས་ལ་བཅིབས་ཏེ་བྱོན༔ 

			nyi ser char dü dang la chip te jön

			You will travel on the rays of the rising and setting sun.



			
			ཡར་ངོ་ཚེས་བཅུའི་དུས་སུ་དངོས་སུ་བྱོན༔ 

			yar ngo tse chuy dü su ngö su jön

			On the tenth day of the waxing moon, you will actually come.



			
			འགྲོ་དོན་སྟོབས་ཆེན་མཛད་པའི་ཐུགས་རྗེ་ཅན༔ 

			dro dön top chen dze pay tuk je chen

			You have the compassion to strongly benefit beings.



			
			ཨོ་རྒྱན་པདྨ་འབྱུང་གནས་ལ་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			or gyen pe ma jung ne la söl wa dep

			I supplicate Padmakara of Uddiyana.



			
			བསམ་པ་ལྷུན་གྱིས་འགྲུབ་པར་བྱིན་གྱིས་རློབས༔ 

			sam pa lhün gyi drup par jin gyi lop

			Bless us that our wishes be spontaneously fulfilled.



			
			ལྔ་བརྒྱའི་ཐ་མ་རྩོད་དུས་སྙིགས་མ་ལ༔ 

			nga gyay ta ma tsö dü nyik ma la

			During the final five hundred years, the degenerate time of dispute,



			
			སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་ཉོན་མོངས་དུག་ལྔ་རགས༔ 

			sem chen tam che nyön mong duk nga rak

			The five poisonous kleshas of all beings will be coarse.



			
			ཉོན་མོངས་འབྱོལ་ཉོག་དུག་ལྔ་རང་རྒྱུད་སྤྱོད༔ 

			nyön mong chöl nyok duk nga rang gyü chö

			The five poisonous kleshas will be indulged without restraint.



			
			དེ་འདྲའི་དུས་ན་ཁྱེད་འདྲའི་ཐུགས་རྗེས་སྐྱོབས༔ 

			den dray dü na khye dray tuk je kyop

			At such times, protect us with your compassion.



			
			དད་ལྡན་མཐོ་རིས་འདྲེན་པའི་ཐུགས་རྗེ་ཅན༔ 

			de den to ri dren pay tuk je chen

			You have the compassion to guide devoted beings to higher states.



			
			ཨོ་རྒྱན་པདྨ་འབྱུང་གནས་ལ་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			or gyen pe ma jung ne la söl wa dep

			I supplicate Padmakara of Uddiyana.



			
			བསམ་པ་ལྷུན་གྱིས་འགྲུབ་པར་བྱིན་གྱིས་རློབས༔ 

			sam pa lhün gyi drup par jin gyi lop

			Bless us that our wishes be spontaneously fulfilled.



			
			ཧོར་སོག་འཇིགས་པའི་དམག་གིས་མཐའ་བསྐོར་ནས༔ 

			hor sok jik pay mak gi ta kor ne

			When terrifying armies of Tartars surround us,



			
			ཆོས་འཁོར་གཉན་པོ་འཇིག་ལ་ཐུག་པའི་ཚེ༔ 

			chö khor nyen po jik la tuk pay tse

			And the sacred Wheels of Dharma are threatened with destruction,



			
			ཡིད་གཉིས་ཐེ་ཚོམ་མེད་པར་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			yi nyi te tsom me par söl wa dep

			If we supplicate you without ambivalence or doubt, Uddiyana,



			
			ཨོ་རྒྱན་ལྷ་སྲིན་སྡེ་བརྒྱད་འཁོར་གྱིས་བསྐོར༔ 

			or gyen lha sin de gye khor gyi kor

			There is no doubt that you with an entourage of gods, rakshasas, 



			
			ཧོར་སོག་དམག་དཔུང་བཟློག་པར་ཐེ་ཚོམ་མེད༔ 

			hor sok mak pung dok par te tsom me

			And the rest of the eight classes will repel the armies of Tartars.



			
			ཨོ་རྒྱན་པདྨ་འབྱུང་གནས་ལ་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			or gyen pe ma jung ne la söl wa dep

			I supplicate Padmakara of Uddiyana.



			
			བསམ་པ་ལྷུན་གྱིས་འགྲུབ་པར་བྱིན་གྱིས་རློབས༔ 

			sam pa lhün gyi drup par jin gyi lop

			Bless us that our wishes be spontaneously fulfilled.



			
			སེམས་ཅན་སྒྱུ་ལུས་འཇིག་པའི་ནད་བྱུང་ཚེ༔ 

			sem chen gyu lü jik pay ne jung tse

			When sickness that destroys beings’ illusory bodies arises, 



			
			མི་བཟོད་སྡུག་བསྔལ་ནད་ཀྱིས་ཉེན་པ་ན༔ 

			mi sö duk ngel ne kyi nyen pa na

			And we are menaced by the unbearable suffering of illness,



			
			ཡིད་གཉིས་ཐེ་ཚོམ་མེད་པར་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			yi nyi te tsom me par söl wa dep

			If we supplicate you without ambivalence or doubt,



			
			ཨོ་རྒྱན་སྨན་གྱི་བླ་དང་དབྱེར་མེད་བས༔ 

			or gyen men gyi la dang yer me pay

			Uddiyana, because you are inseparable from Bhaishajyaguru,



			
			ཚེ་ཟད་མ་ཡིན་བར་ཆད་ངེས་པར་སེལ༔ 

			tse se ma yin bar che nge par sel

			Our lives will not be extinguished. Obstacles will definitely be dispelled.



			
			ཨོ་རྒྱན་པདྨ་འབྱུང་གནས་ལ་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			or gyen pe ma jung ne la söl wa dep

			I supplicate Padmakara of Uddiyana.



			
			བསམ་པ་ལྷུན་གྱིས་འགྲུབ་པར་བྱིན་གྱིས་རློབས༔ 

			sam pa lhün gyi drup par jin gyi lop

			Bless us that our wishes be spontaneously fulfilled.



			
			འབྱུང་བ་དགྲར་ལངས་ས་བཅུད་ཉམས་པའི་ཚེ༔ 

			jung wa drar lang sa chü nyam pay tse

			When the elements arise as enemies, the earth’s fertility is diminished,



			
			སེམས་ཅན་མུ་གེའི་ནད་ཀྱིས་ཉེན་པ་ན༔ 

			sem chen mu gey ne kyi nyen pa na

			And beings are menaced by the illness of famine, 



			
			ཡིད་གཉིས་ཐེ་ཚོམ་མེད་པར་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			yi nyi te tsom me par söl wa dep

			If we supplicate you without ambivalence or doubt, Uddiyana,



			
			ཨོ་རྒྱན་མཁའ་འགྲོ་ནོར་ལྷའི་ཚོགས་དང་བཅས༔ 

			or gyen khan dro nor lhay tsok dang che

			There is no doubt that with hosts of dakinis and wealth gods,



			
			དབུལ་ཕོངས་བཀྲེས་སྐོམ་སེལ་བར་ཐེ་ཚོམ་མེད༔ 

			ul pong tre kom sel war te tsom me

			You will dispel poverty, hunger, and thirst.



			
			ཨོ་རྒྱན་པདྨ་འབྱུང་གནས་ལ་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			or gyen pe ma jung ne la söl wa dep

			I supplicate Padmakara of Uddiyana.



			
			བསམ་པ་ལྷུན་གྱིས་འགྲུབ་པར་བྱིན་གྱིས་རློབས༔ 

			sam pa lhün gyi drup par jin gyi lop

			Bless us that our wishes be spontaneously fulfilled.



			
			ལས་ཅན་འགྲོ་བའི་དོན་དུ་གཏེར་འདོན་ན༔ 

			le chen dro way dön du ter dön na

			When those with the karma extract treasure for beings’ benefit



			
			དམ་ཚིག་ཟོལ་ཟོག་མེད་པའི་དཔའ་གདིང་གིས༔ 

			dam tsik sol sok me pay pa ding gi

			With the heroic confidence of samaya free from deception,



			
			ཡིད་གཉིས་ཐེ་ཚོམ་མེད་པར་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			yi nyi te tsom me par söl wa dep

			If they supplicate you without ambivalence or doubt, Uddiyana,



			
			ཨོ་རྒྱན་ཡི་དམ་ལྷ་དང་དབྱེར་མེད་པས༔ 

			or gyen yi dam lha dang yer me pay

			Because you are indivisible from the yidam deva,



			
			ཕ་ནོར་བུ་ཡིས་ལོན་པར་ཐེ་ཚོམ་མེད༔ 

			pa nor bu yi lön par te tsom me

			There is no doubt that the child will retrieve the father’s wealth.



			
			ཨོ་རྒྱན་པདྨ་འབྱུང་གནས་ལ་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			or gyen pe ma jung ne la söl wa dep

			I supplicate Padmakara of Uddiyana.



			
			བསམ་པ་ལྷུན་གྱིས་འགྲུབ་པར་བྱིན་གྱིས་རློབས༔ 

			sam pa lhün gyi drup par jin gyi lop

			Bless us that our wishes be spontaneously fulfilled.



			
			སྦས་ཡུལ་ནགས་ཁྲོད་དབེན་ས་སྙོགས་པའི་ཚེ༔ 

			be yül nak trö en sa nyok pay tse

			When traveling through hidden valleys, forests, or isolated places,



			
			ཁ་ཆར་བུ་ཡུག་འཚུབས་ཤིང་ལམ་འགགས་ན༔ 

			kah char bu yuk tsup shing lam gak na

			If the way is blocked by blizzards or rainstorms,



			
			ཡིད་གཉིས་ཐེ་ཚོམ་མེད་པར་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			yi nyi te tsom me par söl wa dep

			If we supplicate you without ambivalence or doubt, Uddiyana,



			
			ཨོ་རྒྱན་གཞི་བདག་གཉན་པོའི་འཁོར་གྱིས་བསྐོར༔ 

			or gyen shi dak nyen poy khor gyi kor

			There is no doubt that surrounded by an entourage of fierce local gods



			
			ཆོས་མཛད་ལམ་སྣ་འདྲེན་པར་ཐེ་ཚོམ་མེད༔ 

			chö dze lam na dren par te tsom me

			You will lead Dharma practitioners on their way.



			
			ཨོ་རྒྱན་པདྨ་འབྱུང་གནས་ལ་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			or gyen pe ma jung ne la söl wa dep

			I supplicate Padmakara of Uddiyana.



			
			བསམ་པ་ལྷུན་གྱིས་འགྲུབ་པར་བྱིན་གྱིས་རློབས༔ 

			sam pa lhün gyi drup par jin gyi lop

			Bless us that our wishes be spontaneously fulfilled.



			
			སྟག་གཟིག་དོམ་དྲེད་དུག་སྦྲུལ་མཆེ་བ་ཅན༔ 

			tak sik dom dre duk drul che wa chen

			When wandering through terrifying wildernesses or passes where there are



			
			འབྲོག་ཆེན་འཇིགས་པའི་འཕྲང་ལ་འགྲིམས་པའི་ཚེ༔ 

			drok chen jik pay trang la drim pay tse

			Tigers, leopards, bears, grizzlies, poisonous snakes, or other fanged beasts,



			
			ཡིད་གཉིས་ཐེ་ཚོམ་མེད་པར་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			yi nyi te tsom me par söl wa dep

			If we supplicate you without ambivalence or doubt, Uddiyana,



			
			ཨོ་རྒྱན་དཔའ་བོ་གིང་དང་སྲུང་མར་བཅས༔ 

			or gyen pa wo ging dang sung mar che

			There is no doubt that accompanied by viras, gingkaras, and guardians



			
			གདུག་པའི་སེམས་ཅན་སྐྲོད་པར་ཐེ་ཚོམ་མེད༔ 

			duk pay sem chen trö par te tsom me

			You will chase off those vicious beings.



			
			ཨོ་རྒྱན་པདྨ་འབྱུང་གནས་ལ་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			or gyen pe ma jung ne la söl wa dep

			I supplicate Padmakara of Uddiyana.



			
			བསམ་པ་ལྷུན་གྱིས་འགྲུབ་པར་བྱིན་གྱིས་རློབས༔ 

			sam pa lhün gyi drup par jin gyi lop

			Bless us that our wishes be spontaneously fulfilled.



			
			ས་ཆུ་མེ་རླུང་འབྱུང་བའི་བར་ཆད་ཀྱིས༔ 

			sa chu me lung jung way bar che kyi

			When, through obstacles of the elements earth, water, fire, or air,



			
			སྒྱུ་ལུས་ཉེན་ཅིང་འཇིག་པའི་དུས་བྱུང་ཚེ༔ 

			gyu lü nyen ching jik pay dü jung tste

			Our illusory bodies are threatened with destruction,



			
			ཡིད་གཉིས་ཐེ་ཚོམ་མེད་པར་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			yi nyi te tsom me par söl wa dep

			If we supplicate you without ambivalence or doubt, Uddiyana,



			
			ཨོ་རྒྱན་འབྱུང་བ་བཞི་ཡི་ལྷ་མོར་བཅས༔ 

			or gyen jung wa shi yi lha mor che

			There is no doubt that accompanied by the devis of the four elements



			
			འབྱུང་བ་རང་སར་ཞི་བར་ཐེ་ཚོམ་མེད༔ 

			jung wa rang sar shi war te tsom me

			You will naturally pacify the elements.



			
			ཨོ་རྒྱན་པདྨ་འབྱུང་གནས་ལ་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			or gyen pe ma jung ne la söl wa dep

			I supplicate Padmakara of Uddiyana.



			
			བསམ་པ་ལྷུན་གྱིས་འགྲུབ་པར་བྱིན་གྱིས་རློབས༔ 

			sam pa lhün gyi drup par jin gyi lop

			Bless us that our wishes be spontaneously fulfilled.



			
			ལམ་སྲང་འཇིགས་པའི་འཕྲང་ལ་འགྲིམས་པའི་ཚེ༔ 

			lam sang jik pay trang la drim pay tse

			When wandering down terrifying, narrow paths,



			
			བསད་ཁྱེར་ཇག་པ་ཆོམ་པོས་ཉེན་པ་ན༔ 

			se khyer jak pa chom pö nyen pa na

			If we are menaced by murderous, thieving bandits,



			
			ཡིད་གཉིས་ཐེ་ཚོམ་མེད་པར་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			yi nyi te tsom me par söl wa dep

			If we supplicate you without ambivalence or doubt, Uddiyana, 



			
			ཨོ་རྒྱན་ཕྱག་རྒྱ་བཞི་ཡི་དགོངས་པར་ལྡན༔ 

			or gyen chak gya shi yi gong par den

			Because you have the wisdom of the four mudras, 



			
			ཙཽ་ར་མི་རྒོད་རྔམ་སེམས་བརླག་པར་བྱེད༔ 

			tso ra mi gö ngam sem lak par che

			You will destroy the malevolence of the wildmen. 



			
			ཨོ་རྒྱན་པདྨ་འབྱུང་གནས་ལ་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			or gyen pe ma jung ne la söl wa dep

			I supplicate Padmakara of Uddiyana.



			
			བསམ་པ་ལྷུན་གྱིས་འགྲུབ་པར་བྱིན་གྱིས་རློབས༔ 

			sam pa lhün gyi drup par jin gyi lop

			Bless us that our wishes be spontaneously fulfilled.



			
			གང་ཞིག་གཤེད་མའི་དམག་གིས་མཐའ་བསྐོར་ནས༔ 

			gang shik she may mak gi ta kor ne

			When a menacing army of executioners



			
			མཚོན་ཆ་རྣོན་པོས་འདེབས་ཤིང་ཉེན་པ་ན༔ 

			tsön cha nön poy dep shing nyen pa na

			Surrounds and attacks us with sharp weapons,



			
			ཡིད་གཉིས་ཐེ་ཚོམ་མེད་པར་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			yi nyi te tsom me par söl wa dep

			If we supplicate you without ambivalence or doubt,



			
			ཨོ་རྒྱན་རྡོ་རྗེའི་གུར་དང་ལྡན་པ་ཡིས༔ 

			or gyen dor jey gur dang den pa yi

			Uddiyana, with a tent of vajras



			
			གཤེད་མ་བྲེད་ཅིང་མཚོན་ཆ་འཐོར་བར་འགྱུར༔ 

			she ma dre ching tsön cha tor war gyur

			You will scatter the executioners and cast down their weapons.



			
			ཨོ་རྒྱན་པདྨ་འབྱུང་གནས་ལ་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			or gyen pe ma jung ne la söl wa dep

			I supplicate Padmakara of Uddiyana.



			
			བསམ་པ་ལྷུན་གྱིས་འགྲུབ་པར་བྱིན་གྱིས་རློབས༔ 

			sam pa lhün gyi drup par jin gyi lop

			Bless us that our wishes be spontaneously fulfilled.



			
			ནམ་ཞིག་ཚེ་ཟད་འཆི་བའི་དུས་བྱུང་ཚེ༔ 

			nam shik tse se chi way dü jung tse

			When our lives are over and we come to the time of our deaths,



			
			གནད་གཅོད་སྡུག་བསྔལ་དྲག་པོས་ཉེན་པ་ན༔ 

			ne chö duk ngel drak poy nyen pa na

			If we are agonized with terrible suffering,



			
			ཡིད་གཉིས་ཐེ་ཚོམ་མེད་པར་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			yi nyi te tsom me par söl wa dep

			If we supplicate you without ambivalence or doubt,



			
			ཨོ་རྒྱན་སྣང་བ་མཐའ་ཡས་སྤྲུལ་པ་སྟེ༔ 

			or gyen nang wa ta ye trul pa te

			Uddiyana, because you are an emanation of Amitabha,



			
			བདེ་བ་ཅན་གྱི་ཞིང་དུ་ངེས་པར་སྐྱེ༔ 

			de wa chen gyi shing du nge par kye

			We will definitely be born in the realm of Sukhavati.



			
			ཨོ་རྒྱན་པདྨ་འབྱུང་གནས་ལ་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			or gyen pe ma jung ne la söl wa dep

			I supplicate Padmakara of Uddiyana.



			
			བསམ་པ་ལྷུན་གྱིས་འགྲུབ་པར་བྱིན་གྱིས་རློབས༔ 

			sam pa lhün gyi drup par jin gyi lop

			Bless us that our wishes be spontaneously fulfilled.



			
			སྒྱུ་ལུས་གཡར་པོ་ཞིག་པའི་བར་དོ་རུ༔ 

			gyu lü yar po shik pay bar do ru

			In the bardo, after our borrowed illusory body has been destroyed,



			
			འཁྲུལ་སྣང་ཉིང་འཁྲུལ་སྡུག་བསྔལ་ཉེན་པ་ན༔ 

			trul nang nying trul duk ngel nyen pa na

			If we are tormented by projections, hallucinations, and suffering,



			
			ཡིད་གཉིས་ཐེ་ཚོམ་མེད་པར་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			yi nyi te tsom me par söl wa dep

			If we supplicate you without ambivalence or doubt, Uddiyana,



			
			ཨོ་རྒྱན་དུས་གསུམ་མཁྱེན་པའི་ཐུགས་རྗེ་ཡིས༔ 

			or gyen dü sum khyen pay tuk je yi

			Knower of the three times, there is no doubt that through your compassion



			
			འཁྲུལ་སྣང་རང་སར་གྲོལ་བར་ཐེ་ཚོམ་མེད༔ 

			trul nang rang sar drol war te tsom me

			Our projections will be self-liberated.



			
			ཨོ་རྒྱན་པདྨ་འབྱུང་གནས་ལ་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			or gyen pe ma jung ne la söl wa dep

			I supplicate Padmakara of Uddiyana.



			
			བསམ་པ་ལྷུན་གྱིས་འགྲུབ་པར་བྱིན་གྱིས་རློབས༔ 

			sam pa lhün gyi drup par jin gyi lop

			Bless us that our wishes be spontaneously fulfilled.



			
			གཞན་ཡང་ལས་དང་རྐྱེན་གྱི་དབང་གྱུར་ཏེ༔ 

			shen yang le dang kyen gyi wang gyur te

			As well, when under the power of karma and conditions



			
			འཁྲུལ་སྣང་དངོས་པོར་ཞེན་ཅིང་སྡུག་བསྔལ་ན༔ 

			trul nang ngö por shen ching duk ngel na

			We suffer through fixating upon our projections as real,



			
			ཡིད་གཉིས་ཐེ་ཚོམ་མེད་པར་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			yi nyi te tsom me par söl wa dep

			If we supplicate you without ambivalence or doubt,



			
			ཨོ་རྒྱན་བདེ་ཆེན་རྒྱལ་པོའི་ངོ་བོ་སྟེ༔ 

			or gyen de chen gyal poy ngo wo te

			Uddiyana, because you are in nature the King of Great Bliss,



			
			སྡུག་བསྔལ་འཁྲུལ་པ་རྩད་ནས་གཞིག་པར་བྱེད༔ 

			duk ngel trul pa tse ne shik par che

			Our suffering and bewilderment will be eradicated.



			
			ཨོ་རྒྱན་པདྨ་འབྱུང་གནས་ལ་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			or gyen pe ma jung ne la söl wa dep

			I supplicate Padmakara of Uddiyana.



			
			བསམ་པ་ལྷུན་གྱིས་འགྲུབ་པར་བྱིན་གྱིས་རློབས༔ 

			sam pa lhün gyi drup par jin gyi lop

			Bless us that our wishes be spontaneously fulfilled.



			
			འགྲོ་དྲུག་སྡུག་བསྔལ་ཆེན་པོས་ཉེན་པ་དང་༔ 

			dro druk duk ngel chen poy nyen pa dang

			When beings of the six types suffer greatly,



			
			ཁྱད་པར་བོད་ཀྱི་རྗེ་འབངས་སྡུག་བསྔལ་ན༔ 

			khye par bö kyi je bang duk ngel na

			And especially when the lords and subjects of Tibet suffer,



			
			དད་གུས་མོས་པའི་གདུང་ཤུགས་དྲག་པོ་ཡིས༔ 

			de gü mö pay dung shuk drak po yi

			If with fierce faith, respect, devotion, and yearning



			
			ཡིད་གཉིས་ཐེ་ཚོམ་མེད་པར་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			yi nyi te tsom me par söl wa dep

			We supplicate you without ambivalence or doubt,



			
			ཨོ་རྒྱན་ཐུགས་རྗེས་འཕོ་འགྱུར་མེད་པར་གཟིགས༔ 

			or gyen tuk jey po gyur me par sik

			Uddiyana, you will look upon us with unchanging compassion.



			
			ཨོ་རྒྱན་པདྨ་འབྱུང་གནས་ལ་གསོལ་བ་འདེབས༔ 

			or gyen pe ma jung ne la söl wa dep

			I supplicate Padmakara of Uddiyana.



			
			བསམ་པ་ལྷུན་གྱིས་འགྲུབ་པར་བྱིན་གྱིས་རློབས༔ 

			sam pa lhün gyi drup par jin gyi lop

			Bless us that our wishes be spontaneously fulfilled.



			
			གུང་ཐང་རྒྱལ་པོ་ལ་གསུངས་པའི་གསོལ་འདེབས་བསམ་པ་ལྷུན་གྲུབ་མ་ཞེས་བྱ་བ་འདི་ནི༔ ལྷ་སྲས་མུ་ཁྲི་བཙན་པོས་རུ་ལག་གྲམ་པ་རྒྱང་གི་ལྷ་ཁང་དུ་སྦས་སོ༔ གཏེར་བདག་ལྷ་མོ་དྲེའུ་ཞོན་མ་ལ་བཅོལ་ལོ། །ཆུ་ཕོ་འབྲུག་གི་ལོར་རུ་ལག་རྒྱང་གི་ལྷ་ཁང་ནས་སྤྲུལ་སྐུ་བཟང་པོ་གྲགས་པས་གཏེར་ནས་བཏོན་ཏེ། རིག་འཛིན་ཆེན་པོ་རྒོད་ཀྱི་ལྡེམ་འཕྲུ་ཅན་ལ་གཏད། རིག་འཛིན་ཆེན་པོས་ཤོག་སེར་ལས་བསྒྱུར་བའོ། །གཏེར་རྒྱ༔ སྦས་རྒྱ༔ ཟབ་རྒྱ༔ ཨྀ་ཐི༔

			This supplication entitled “Spontaneous Fulfillment of Wishes,” which was taught to King Mutri Tsenpo in Gungtang, was hidden by the king in the monastery of Drampa Gyang in Rulak. He entrusted it to the Terdak mule-riding goddess. In the Male Water Dragon year, Tulku Sangpo Drakpa extracted this treasure from the monastery of Gyang in Rulak and gave it to the great vidhyadhara Gödem. The great vidhyadhara translated it from the yellow scroll. 

		


		
			[image: ]

			Day Seven

		


		
			འཇམ་དཔལ་མཚན་བརྗོད།

			Mañjuśrī-Nāma-Saṁgīti: A Concert of Names of Manjushri


			
			༄༅༅། །རྒྱ་གར་སྐད་དུ། མཉྫུ་ཤྲཱི་ཛྙཱ་ན་ས་ཏྭ་སྱ་པ་ར་མཱཪྠ་ནཱ་མ་སཾ་གཱི་ཏི། 

			gya gar ke du mañjuśrī  jñāna satvasya paramārtha nāma saṃgīti 

			In Sanskrit: mañjuśrī jñāna satvasya paramārtha nāma saṃgīti



			
			བོད་སྐད་དུ། འཇམ་དཔལ་ཡེ་ཤེས་སེམས་དཔའི་དོན་དམ་པའི་མཚན་ཡང་དག་པར་བརྗོད་པ། 

			bö ke du jam pal ye she sem pay dön dam pay tsen yang dak par jö pa 

			In Tibetan: ’jam dpal ye shes sems dpa’i don dam pa’i mtshan yang dag par brjod pa



			
			འཇམ་དཔལ་གཞོན་ནུར་གྱུར་པ་ལ་ཕྱག་འཚལ་ལོ།། 

			jam pal shön nur gyur pa la chak tsal lo 

			Homage to Mañjushri in youthful form.



			
			[Sixteen Verses on Requesting Instruction]:

			དེ་ནས་དཔལ་ལྡན་རྡོ་རྗེ་འཆང་། །

			de né pal den dor jé chang 

			Then the glorious Holder of the Vajra,



			
			གདུལ་དཀའ་འདུལ་བ་རྣམས་ཀྱི་མཆོག །

			dül ka dül wa nam kyi chok 

			The most superb tamer of those difficult to tame,



			
			དཔའ་བོ་འཇིག་རྟེན་གསུམ་ལས་རྒྱལ། །

			pa wo jik ten sum lé gyal 

			The hero, triumphant over the world’s three planes,



			
			རྡོ་རྗེ་དབང་ཕྱུག་གསང་བའི་རྒྱལ། །

			dor jé wang chuk sang bay gyal 

			The powerful lord of the thunderbolt, ruler of the hidden,



			
			རྣམ་རྒྱས་པདྨ་དཀར་པོའི་སྤྱན། །

			nam gyé pema kar poy chen 

			With awakened white-lotus eye,



			
			པདྨ་རབ་ཏུ་རྒྱས་པའི་ཞལ། །

			pema rap tu gyé pay shal 

			Fully bloomed pink-lotus face,



			
			རང་གི་ལག་གིས་རྡོ་རྗེ་མཆོག །

			rang gi lak gi dor jé chok 

			Brandishing over and again



			
			ཡང་དང་ཡང་དུ་གསོར་བྱེད་པ། །

			yang dang yang du sor je pa 

			The supreme vajra with his hand  — 



			
			ཁྲོ་གཉེར་ལྡན་པའི་རླབས་ལ་སོགས། །

			tro nyer den pay lap la sok 

			Together with countless Vajrapanis,



			
			ལག་ན་རྡོ་རྗེ་མཐའ་ཡས་པ། །

			lak na dor jé ta yé pa 

			With features such as brows furrowed in fury,



			
			དཔའ་བོ་གདུལ་དཀའ་འདུལ་བ་པོ། །

			pa wo dül ka dül wa po 

			Heroes, tamers of those difficult to tame,



			
			དཔའ་བོ་འཇིགས་རུང་གཟུགས་ཅན་དང་། །

			pa wo jik rung suk chen dang 

			Fearsome and heroic in form,



			
			རྡོ་རྗེ་རྩེ་མོ་རབ་འཕྲོ་བ། །

			dor jé tse mo rap tro wa 

			Brandishing blazing-tipped vajras in their hands,



			
			རང་གི་ལག་གིས་གསོར་བྱེད་པ། །

			rang gi lak gi sor je pa 

			Superb in fulfilling the aims of wandering beings,



			
			ཤེས་རབ་ཐབས་དང་སྙིང་རྗེ་ཆེ། །

			she rap tap dang nying je che 

			Through great compassion, discriminating awareness,



			
			འགྲོ་དོན་བྱེད་པ་རྣམས་ཀྱི་མཆོག །

			dro dön je pa nam kyi chok 

			And skillful means,



			
			དགའ་མགུ་རངས་པའི་བསམ་པ་ཅན། །

			ga gu rang pay sam pa chen 

			Having happy, joyful, and delighted dispositions,



			
			ཁྲོ་བོའི་ལུས་ཀྱི་གཟུགས་ལྡན་པ། །

			tro woy lü kyi suk den pa 

			Yet endowed with ferocious bodily forms,



			
			སངས་རྒྱས་ཕྲིན་ལས་བྱེད་པའི་མགོན། །

			sang gyé trin lé je pay gön 

			Guardians to further the Buddhas’ enlightening influence,



			
			ལུས་བཏུད་རྣམས་དང་ལྷན་ཅིག་ཏུ། །

			lü tü nam dang lhen chik tu 

			Their bodies bowed — together with them



			
			མགོན་པོ་བཅོམ་ལྡན་དེ་བཞིན་གཤེགས། །

			gön po chom den de shin shek 

			Prostrated to the Guardian, the Vanquishing Master Surpassing All,



			
			རྫོགས་སངས་རྒྱས་ལ་ཕྱག་འཚལ་ཏེ། །

			dzok sang gyé la chak tsal te 

			The Thusly Gone One, the Fully Enlightened,



			
			ཐལ་མོ་སྦྱར་བ་བྱས་གྱུར་ནས། །

			tal mo jar wa jé gyur né 

			And standing in front, his palms pressed together,



			
			སྤྱན་སྔར་འདུག་སྟེ་འདི་སྐད་གསོལ། །

			chen ngar duk te di ke söl 

			Addressed these words:



			
			ཁྱབ་བདག་བདག་ལ་སྨན་པ་དང་། །

			khyap dak dak la men pa dang 

			“O Master of the All-Pervasive,



			
			བདག་དོན་བདག་ལ་ཐུགས་བརྩེའི་ཕྱིར། །

			dak dön dak la tuk tsey chir 

			For my benefit, my purpose, from affection toward me,



			
			སྒྱུ་འཕྲུལ་དྲ་བས་མངོན་རྫོགས་པའི། །

			gyu trül dra wé ngön dzok pay 

			So that I may obtain



			
			བྱང་ཆུབ་ཇི་ལྟར་བདག་ཐོབ་མཛོད། །

			jang chup ji tar dak top dzö 

			Manifest enlightenment from illusion’s net



			
			ཉོན་མོངས་པས་ནི་སེམས་དཀྲུགས་ཤིང་། །

			nyön mong pé ni sem datruk shing 

			For the welfare and attainment



			
			མི་ཤེས་འདམ་དུ་བྱིང་བ་ཡི། །

			mi she dam du jing wa yi 

			Of the peerless fruit for all limited beings



			
			སེམས་ཅན་ཀུན་ལ་སྨན་པ་དང་། །

			sem chen kün la men pa dang 

			Sunk in the swamp of unawareness,



			
			བླ་མེད་འབྲས་བུ་ཐོབ་བྱའི་ཕྱིར། །

			la me dré bu top jay chir 

			Their minds upset by disturbing emotions,



			
			བཅོམ་ལྡན་སྟོན་པ་རྫོགས་སངས་རྒྱས། །

			chom den tön pa dzok sang gyé 

			O Fully Enlightened, Vanquishing Master, Guru of Wanderers,



			
			འགྲོ་བའི་བླ་མས་བཤད་དུ་གསོལ། །

			dro bay la mé she du söl 

			Indicator, Knower of the Great Close Bond and Reality,



			
			དམ་ཚིག་ཆེན་པོ་དེ་ཉིད་མཁྱེན། །

			dam tsik chen po de nyi khyen 

			Foremost Knower of Powers and Intents,



			
			དབང་པོ་བསམ་པ་རིག་པ་མཆོག །

			wang po sam pa rik pa chok 

			Elucidate, please,



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱི་ཡེ་ཤེས་སྐུ། །

			chom den dé kyi ye she ku 

			Regarding the enlightening body of deep awareness of the Vanquishing Master,



			
			གཙུག་ཏོར་ཆེན་པོའི་ཚིག་གི་བདག །

			tsuk tor chen poy tsik gi dak 

			The Great Crown Protrusion, the Master of Words,



			
			འཇམ་དཔལ་ཡེ་ཤེས་སེམས་དཔའ་ཡི། །

			jam pal ye she sem pa yi 

			The embodied deep awareness that is self-produced,



			
			ཡེ་ཤེས་སྐུ་སྟེ་རང་བྱུང་བ། །

			ye she ku te rang jung wa 

			The deep awareness being, Manjushri,



			
			དོན་ཟབ་དོན་ནི་རྒྱ་ཆེ་ཞིང་། །

			dön sap dön ni gya che shing 

			The superlative Concert of His Names,



			
			དོན་ཆེན་མཚུངས་མེད་རབ་ཞི་བ། །

			dön chen tsung me rap shi wa 

			With profound meaning, with extensive meaning, with great meaning,



			
			ཐོག་མ་བར་དང་མཐར་དགེ་བ། །

			tok ma bar dang tar ge wa 

			Unequaled, and supremely pacifying,



			
			མཚན་ཡང་དག་པར་བརྗོད་པ་མཆོག །

			tsen yang dak par jö pa chok 

			Constructive in the beginning, middle, and end,



			
			འདས་པའི་སངས་རྒྱས་རྣམས་ཀྱིས་གསུངས། །

			dé pay sang gyé nam kyi sung 

			Which was proclaimed by previous Buddhas,



			
			མ་འོངས་རྣམས་ཀྱང་གསུང་འགྱུར་ལ། །

			ma o ng nam kyang sung gyur la 

			Will be proclaimed by future ones,



			
			ད་ལྟར་བྱུང་བའི་རྫོགས་སངས་རྒྱས། །

			da tar jung bay dzok sang gyé 

			And which the Fully Enlightened of the present



			
			གང་ཡང་ཡང་ཡང་གསུངས་པ་གང་། །

			gang yang yang yang sung pa gang 

			Proclaim over and again,



			
			རྒྱུད་ཆེན་རྒྱུ་འཕྲུལ་དྲ་བ་འདིར། །

			gyü chen gyu trül dra wa dir 

			And which, in The Illusion’s Net Great Tantra,



			
			རྡོ་རྗེ་འཆང་ཆེན་གསང་སྔགས་འཆང་། །

			dor jé chang chen sang ngak chang 

			Was magnificently chanted



			
			དཔག་མེད་རྣམས་ཀྱིས་དགྱེས་པ་ཡིས། །

			pak me nam kyi gye pa yi 

			By countless delighted great holders of the vajras,



			
			གང་ཡང་ཡང་དག་རབ་གསུངས་པ། །

			gang yang yang dak rap sung pa 

			Holders of the hidden mantras.



			
			བདག་ཀྱང་འདི་ནི་གཟུང་བར་བགྱི། །

			dak kyang di ni sung bar gyi 

			O Guardian, so that I (too) may be a holder



			
			བསམ་པ་བརྟན་པོས་ངེས་འབྱུང་བར། །

			sam pa ten pö nge jung bar 

			Of the hidden (teachings) of all the Fully Enlightened,



			
			མགོན་པོ་རྫོགས་སངས་རྒྱས་ཀུན་གྱི། །

			gön po dzok sang gyé kün gyi 

			I shall preserve it with steadfast intention



			
			གསང་འཛིན་ཇི་ལྟར་བདག་འགྱུར་བགྱི། །

			sang dzin ji tar dak gyur gyi 

			Till my definite deliverance,



			
			ཉོན་མོངས་མ་ལུས་བསལ་བ་དང་། །

			nyön mong ma lü sal wa dang 

			And shall elucidate it to limited beings,



			
			མི་ཤེས་མ་ལུས་སྤང་བའི་ཕྱིར། །

			mi she ma lü pang bay chir 

			In accord with their individual intents,



			
			སེམས་ཅན་རྣམས་ཀྱི་བསམ་པ་ཡི། །

			sem chen nam kyi sam pa yi 

			For dispelling disturbing emotions, barring none,



			
			ཁྱད་པར་ཇི་བཞིན་རབ་བཤད་འཚལ། །

			khye par ji shin rap she tsal 

			And destroying unawareness, barring none.”



			
			གསང་དབང་ལག་ན་རྡོ་རྗེ་ཡིས། །

			sang wang lak na dor jé yi 

			Having requested the Thusly Gone One with these words,



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་ལ་དེ་སྐད་དུ། །

			de shin shek la de ke du 

			The lord of the hidden, Vajrapani,



			
			གསོལ་བཏབ་ཐལ་མོ་སྦྱར་བྱས་ཏེ། །

			söl tap tal mo jar jé te 

			Pressed his palms together



			
			ལུས་བཏུད་ནས་ནི་སྤྱན་སྔར་འདུག །གསོལ་བ་འདེབས་པའི་ཚིགས་སུ་བཅད་པ་བཅུ་དྲུག་གོ།། །།

			lü tü né ni chen ngar duk 

			And, bowing his body, stood in front.



			
			[Six Verses in Reply]

			དེ་ནས་བཅོམ་ལྡན་ཤཱཀྱ་ཐུབ། །

			de né chom den shākya tup 

			Then the Vanquishing Master Surpassing All, Shakyamuni, the Able Sage,



			
			རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་རྐང་གཉིས་མཆོག །

			dzok pay sang gyé kang nyi chok 

			The Fully Enlightened, the Ultimate Biped,



			
			ཉིད་ཀྱི་ཞལ་ནས་ལྗགས་བཟང་དགེ། །

			nyi kyi shal né jak sang ge 

			Extending from his mouth



			
			རིང་ཞིང་ཡངས་པ་བརྐྱང་མཛད་དེ། །

			ring shing yang pa kyang dze de 

			His beautiful tongue, long and wide,



			
			འཇིག་རྟེན་གསུམ་པོ་སྣང་བྱེད་ཅིང་། །

			jik ten sum po nang je ching 

			Illuminating the world’s three planes



			
			བདུད་བཞིའི་དགྲ་རྣམས་འདུལ་བྱེད་པ། །

			dü shi dra nam dül je pa 

			And taming the four (mara) demonic foes,



			
			འཇིག་རྟེན་རྣམས་ཀྱི་ངན་སོང་གསུམ། །

			jik ten nam kyi ngen song sum 

			And displaying a smile, cleansing



			
			སྦྱོང་བར་བྱེད་པའི་འཛུམ་བསྟན་ནས། །

			jong bar je pay dzum ten né 

			The three worse rebirths for limited beings,



			
			ཚངས་པའི་གསུང་ནི་སྙན་པ་ཡིས། །

			tsang pay sung ni nyen pa yi 

			And filling the world’s three planes



			
			འཇིག་རྟེན་གསུམ་པོ་ཀུན་བཀང་སྟེ། །

			jik ten sum po kün kang te 

			With his sweet Brahma-voice,



			
			ལག་ན་རྡོ་རྗེ་སྟོབས་པོ་ཆེ། །

			lak na dor jé top po che 

			Replied to Vajrapani, the magnificently strong,



			
			གསང་དབང་ལ་ནི་སླར་གསུངས་པ། །

			sang wang la ni lar sung pa 

			The lord of the hidden:



			
			ལེགས་སོ་དཔལ་ལྡན་རྡོ་རྗེ་འཆང་། །

			lek so pal den dor jé chang 

			“Excellent, O glorious Holder of the Vajra,



			
			ལག་ན་རྡོ་རྗེ་ཁྱོད་ལེགས་སོ། །

			lak na dor jé khyö lek so 

			(I say) excellent to you, Vajrapani,



			
			འགྲོ་ལ་ཕན་པའི་དོན་དུ་ཁྱོད། །

			dro la pen pay dön du khyö 

			You who possess great compassion



			
			སྙིང་རྗེ་ཆེ་དང་ལྡན་གྱུར་ཅིང་། །

			nying je che dang den gyur ching 

			For the sake of the welfare of wandering beings.



			
			འཇམ་དཔལ་ཡེ་ཤེས་སྐུ་ཡི་མཚན། །

			jam pal ye she ku yi tsen 

			Rise to the occasion to hear from me, now,



			
			ཡང་དག་བརྗོད་པ་དོན་ཆེ་བ། །

			yang dak jö pa dön che wa 

			A Concert of Names of the enlightening body of deep awareness,



			
			དག་པར་བྱེད་ཅིང་སྡིག་སེལ་བ། །

			dak par je ching dik sel wa 

			Manjushri, the great aim,



			
			ང་ལས་མཉན་པར་བརྩོན་པ་ནི། །

			nga lé nyen par tsön pa ni 

			Purifying and eliminating negative force.



			
			གསང་བའི་བདག་པོ་ཁྱོད་ལེགས་སོ། །

			sang bay dak po khyö lek so 

			Because of that, Overlord of the Hidden,It’s excellent that 



			
			དེ་ཕྱིར་འདི་ནི་ངས་བཤད་བྱ། །

			de chir di ni ngé she ja 

			I’m revealing it to you;



			
			ཁྱོད་ནི་རྩེ་གཅིག་ཡིད་ཀྱིས་ཉོན། །

			khyö ni tse chik yi kyi nyön 

			(So) listen with single-pointed mind.”



			
			བཅོམ་ལྡན་དེ་ནི་ལེགས་ཞེས་གསོལ། །ལན་གྱི་གསུང་ཚིགས་སུ་བཅད་པ་དྲུག་གོ།། །།

			chom den de ni lek she söl 

			“O Vanquishing Master, that’s excellent,” he replied.



			
			[Two Verses of Beholding the Six Buddha-Families]

			དེ་ནས་བཅོམ་ལྡན་ཤཱཀྱ་ཐུབ། །

			de né chom den shākya tup 

			Then the Vanquishing Master Surpassing All, Shakyamuni, the Able Sage,



			
			གསང་སྔགས་མཐའ་དག་རིགས་ཆེན་པོ། །

			sang ngak ta dak rik chen po 

			Beholding in detail the entire family of great hidden mantra:



			
			གསང་སྔགས་རིག་པ་འཆང་བའི་རིགས། །

			sang ngak rik pa chang bay rik 

			The family of holders of hidden mantras and of mantras of pure awareness,



			
			རིགས་གསུམ་ལ་ནི་རྣམ་པར་གཟིགས། །

			rik sum la ni nam par sik 

			The family of the three,



			
			འཇིག་རྟེན་འཇིག་རྟེན་འདས་པའི་རིགས། །

			jik ten jik ten dé pay rik 

			The family of the world and beyond the world,



			
			འཇིག་རྟེན་སྣང་བྱེད་རིགས་ཆེན་དང་། །

			jik ten nang je rik chen dang 

			The family, the great one, illuminating the world,



			
			ཕྱག་རྒྱ་ཆེན་པོའི་རིགས་མཆོག་དང་། །

			chak gya chen poy rik chok dang 

			(That) family supreme, of (mahamudra) the great seal,



			
			གཙུག་ཏོར་ཆེན་པོའི་རིགས་ཆེན་ནོ། །རིགས་དྲུག་ལ་གཟིགས་པའི་ཚིགས་སུ་བཅད་པ་གཉིས་སོ།། །།

			tsuk tor chen poy rik chen no 

			And the great family of the grand crown protrusion,



			
			[Three Verses on the Steps of Manifest Enlightenment by Means of Illusion’s Net]

			གསང་སྔགས་རྒྱལ་པོ་དྲུག་ལྡན་ཞིང་། །

			sang ngak gyal po druk den shing 

			Proclaimed the verse of the Master of Words,



			
			གཉིས་སུ་མེད་པར་འབྱུང་བ་དང་། །

			nyi su me par jung wa dang 

			Endowed with the sixfold mantra king,



			
			སྐྱེ་བ་མེད་པའི་ཆོས་ཅན་འདི། །

			kye wa me pay chö chen di 

			(Concerning) the nondual source



			
			ཚིག་གི་བདག་པོས་ཚིགས་བཅད་གསུངས། །

			tsik gi dak pö tsik che sung 

			With a nature of non-arising:



			
			ཨ་ཨཱ། ཨི་ཨཱི། ཨུ་ཨཱུ། ཨེ་ཨཻ། ཨོ་ཨཽ། ཨཾ་ཨཿ། སྠི་ཏོ་ཧྲྀ་དི།

			a ā I ī u ū e ai o au aṁ aḥ sthito hṛdi 

			“A ā I ī u ū e ai o au aṁ aḥ: Situated in the heart, 



			
			ཛྙཱནམཱུ་རྟིར་ཧྃ་བུདྡྷོ་བུདྡྷཱ་ནཱྃ། ཏྲྱདྷྭ་བརྟཱི་ནཱཾ། 

			jñāna mūrtirahaṁ buddho buddhānāṁ tryadhvavartinām 

			I’m deep awareness embodied, The Buddha of the Buddhas, Occurring in the three times.



			
			ༀ་བཛྲ་ཏཱིཀྵྞ་དུཿཁ་ཙྪེ་ད། པྲཛྙཱ་ཛྙཱ་ན་མཱུརྟྟ་ཡེ། 

			OM vajra tīkṣṇa duḥkha ccheda prajñā jñāna mūrtaye 

			Om — Vajra Sharp, Cutter of Suffering, Embodied Discriminating Deep Awareness,



			
			ཛྙཱ་ན་ཀཱ་ཡ། ཝཱ་གཱི་ཤྭ་ར། ཨ་ར་པ་ཙ་ནཱ་ཡ་ཏེ་ན་མཿ །སྒྱུ་འཕྲུལ་དྲ་བས་མངོན་པར་རྫོགས་པར་བྱང་ཆུབ་བའི་རིམ་པ་ཚིགས་སུ་བཅད་པ་གསུམ་མོ།། །།

			jñāna kāya vāgīśvar ārapacanāyate namaḥ 

			Enlightening Body of Deep Awareness, Powerful Lord of Speech, And Ripener of Wandering Beings (Ara-pachana) — homage to you.”



			
			[Fourteen Verses on the Great Mandala of the Vajra Sphere]

			འདི་ལྟར་སངས་རྒྱས་བཅོམ་ལྡན་འདས། །

			di tar sang gyé chom den dé 

			Like this is the Buddha (Manjushri), the Vanquishing Master



			
			རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་ཨ་ཡིག་བྱུང་། །

			dzok pay sang gyé a yik jung 

			Surpassing All, the Fully Enlightened: He’s born from the syllable a,



			
			ཨ་ཡིག་ཡིག་འབྲུ་ཀུན་གྱི་མཆོག །

			a yik yik dru kün gyi chok 

			The foremost of all phonemes, the syllable a,



			
			དོན་ཆེན་འགྱུར་མེད་དམ་པ་ཡིན། །

			dön chen gyur me dam pa yin 

			Of great meaning, the syllable that’s deepest,



			
			སྲོག་ཆེན་པོ་སྟེ་སྐྱེ་བ་མེད། །

			sok chen po te kye wa me 

			The great breath of life, non-arising,



			
			ཚིག་ཏུ་བརྗོད་པ་སྤངས་པ་སྟེ། །

			tsik tu jö pa pang pa te 

			Rid of being uttered in a word,



			
			བརྗོད་པ་ཀུན་གྱི་རྒྱུ་ཡི་མཆོག །

			jö pa kün gyi gyu yi chok 

			Foremost cause of everything spoken,



			
			ཚིག་ཀུན་རབ་ཏུ་གསལ་བར་བྱེད། །

			tsik kün rap tu sal war je 

			Maker of every word perfectly clear.



			
			མཆོད་པ་ཆེན་པོ་འདོད་ཆགས་ཆེ། །

			chö pa chen po dö chak che 

			In his great offering festival, great longing desire’s



			
			སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་དགའ་བར་བྱེད། །

			sem chen tam che ga bar je 

			The provider of joy to limited beings;



			
			མཆོད་པ་ཆེན་པོ་ཞེ་སྡང་ཆེ། །

			chö pa chen po she dang che 

			In his great offering festival, great anger’s



			
			ཉོན་མོངས་ཀུན་གྱི་དགྲ་ཆེ་བ། །

			nyön mong kün gyi dra che wa 

			The great foe of all disturbing emotion.



			
			མཆོད་པ་ཆེན་པོ་གཏི་མུག་ཆེ། །

			chö pa chen po ti muk che 

			In his great offering festival, great naivety’s



			
			གཏི་མུག་བློ་སྟེ་གཏི་མུག་སེལ། །

			ti muk lo te ti muk sel 

			The dispeller of the naivety of the naïve mind;



			
			མཆོད་པ་ཆེན་པོ་ཁྲོ་བ་ཆེ། །

			chö pa chen po tro wa che 

			In his great offering festival, great fury’s



			
			ཁྲོ་བ་ཆེན་པོ་དགྲ་ཆེ་བ། །

			tro wa chen po dra che wa 

			The great foe of great fury.



			
			མཆོད་པ་ཆེན་པོ་ཆགས་པ་ཆེ། །

			chö pa chen po chak pa che 

			In his great offering festival, great greed’s



			
			ཆགས་པ་ཐམས་ཅད་སེལ་བར་བྱེད། །

			chak pa tam che sel bar je 

			The dispeller of all greed;



			
			འདོད་པ་ཆེན་པོ་བདེ་བ་ཆེ། །

			dö pa chen po de wa che 

			He’s the one with great desire, great happiness,



			
			དགའ་བ་ཆེན་པོ་མགུ་བ་ཆེ། །

			ga wa chen po gu wa che 

			Great joy, and great delight.



			
			གཟུགས་ཆེ་ལུས་ཀྱང་ཆེ་བ་སྟེ། །

			suk che lü kyang che wa te 

			He’s the one with great form, great enlightening body,



			
			ཁ་དོག་ཆེ་ཞིང་ལུས་བོང་ཆེ། །

			kha dok che shing lü bong che 

			Great color, great physique,



			
			མིང་ཡང་ཆེ་ཞིང་རྒྱ་ཆེ་བ། །

			ming yang che shing gya che wa 

			Great name, great grandeur,



			
			དཀྱིལ་འཁོར་ཆེན་པོ་ཡངས་པ་ཡིན། །

			kyil khor chen po yang pa yin 

			And a great and extensive mandala circle.



			
			ཤེས་རབ་ཆེན་པོའི་མཚོན་འཆང་བ། །

			she rap chen poy tsön chang wa 

			He’s the great bearer of the sword of discriminating awareness,



			
			ཉོན་མོངས་ལྕགས་ཀྱུ་ཆེ་བའི་མཆོག །

			nyön mong chak kyu che way chok 

			The foremost great elephant-hook for disturbing emotions;



			
			གྲགས་ཆེན་སྙན་གྲགས་ཆེན་པོ་སྟེ། །

			drak chen nyen drak chen po te 

			He’s the one with great renown, great fame,



			
			སྣང་བ་ཆེན་པོ་གསལ་བ་ཆེ། །

			nang wa chen po sal wa che 

			Great luster, and great illumination.



			
			མཁས་པ་སྒྱུ་འཕྲུལ་ཆེན་པོ་འཆང་། །

			khé pa gyu trül chen po chang 

			He’s the learned one, the bearer of great illusion,



			
			སྒྱུ་འཕྲུལ་ཆེན་པོ་དོན་གྲུབ་པ། །

			gyu trül chen po dön drup pa 

			The fulfiller of aims with great illusion,



			
			སྒྱུ་འཕྲུལ་ཆེན་པོ་དགའ་བས་དགའ། །

			gyu trül chen po ga wé ga 

			The delighter with delight through great illusion,



			
			སྒྱུ་འཕྲུལ་ཆེན་པོ་མིག་འཕྲུལ་ཅན། །

			gyu trül chen po mik trül chen 

			The conjurer of an Indra’s net of great illusion.



			
			སྦྱིན་བདག་ཆེན་པོ་གཙོ་བོ་སྟེ། །

			jin dak chen po tso wo te 

			He’s the most preeminent master of great generous giving,



			
			ཚུལ་ཁྲིམས་ཆེན་པོ་འཆང་བའི་མཆོག །

			tsül trim chen po chang bay chok 

			The foremost holder of great ethical discipline,



			
			བཟོད་ཆེན་འཆང་བ་བརྟན་པ་སྟེ། །

			sö chen chang wa ten pa te 

			The steadfast holder of great patience,



			
			བརྩོན་འགྲུས་ཆེན་པོ་ཕ་རོལ་གནོན། །

			tsön drü chen po pa röl nön 

			The courageous one with great perseverance,



			
			བསམ་གཏན་ཆེན་པོ་ཏིང་འཛིན་གནས། །

			sam ten chen po ting dzin né 

			The one abiding in the absorbed concentration of great mental stability,



			
			ཤེས་རབ་ཆེན་པོ་ལུས་འཆང་བ། །

			she rap chen po lü chang wa 

			The holder of a body of great discriminating awareness,



			
			སྟོབས་པོ་ཆེ་ལ་ཐབས་ཆེ་བ། །

			top po che la tap che wa 

			The one with great strength, great skill in means,



			
			སྨོན་ལམ་ཡེ་ཤེས་རྒྱ་མཚོ་སྟེ། །

			mön lam ye she gya tso te 

			Aspirational prayer, and a sea of deep awareness.



			
			བྱམས་ཆེན་རང་བཞིན་དཔག་ཏུ་མེད། །

			jam chen rang shin pak tu me 

			He’s the immeasurable one, composed of great love,



			
			སྙིང་རྗེ་ཆེན་པོ་བློ་ཡི་མཆོག །

			nying je chen po lo yi chok 

			He’s the foremost mind of great compassion,



			
			ཤེས་རབ་ཆེན་པོ་བློ་ཆེན་ལྡན། །

			she rap chen po lo chen den 

			Great discrimination, great intelligence,



			
			ཐབས་ཆེན་བྱེད་པ་ཆེན་པོ་སྟེ། །

			tap chen je pa chen po te 

			Great skill in means, and great implementation.



			
			རྫུ་འཕྲུལ་ཆེན་པོ་སྟོབས་དང་ལྡན། །

			dzu trül chen po top dang den 

			Endowed with the strength of great extraphysical powers,



			
			ཤུགས་ཆེན་མགྱོགས་པ་ཆེན་པོ་སྟེ། །

			shuk chen gyok pa chen po te 

			He’s the one with great might, great speed,



			
			རྫུ་འཕྲུལ་ཆེན་པོ་ཆེར་གྲགས་པ། །

			dzu trül chen po cher drak pa 

			Great extraphysical power, great (lordly) renown,



			
			སྟོབས་ཆེན་ཕ་རོལ་གནོན་པ་པོ། །

			top chen pa röl nön pa po 

			Great courage of strength.



			
			སྲིད་པའི་རི་བོ་ཆེན་པོ་འཇོམས། །

			si pay ri bo chen po jom 

			He’s the crusher of the great mountain of compulsive existence,



			
			མཁྲེགས་ཤིང་རྡོ་རྗེ་ཆེན་པོ་འཆང་། །

			trek shing dor jé chen po chang 

			The firm holder of the great vajra;



			
			དྲག་པོ་ཆེན་པོ་དྲག་ཤུལ་ཆེ། །

			drak po chen po drak shül che 

			The one with great fierceness and great ferociousness,



			
			འཇིགས་ཆེན་འཇིགས་པར་བྱེད་པ་པོ། །

			jik chen jik par je pa po 

			He’s the great terrifier of the terrifying.



			
			མགོན་པོ་རིགས་མཆོག་ཆེན་པོ་སྟེ། །

			gön po rik chok chen po te 

			He’s the superlative guardian with great pure awareness,



			
			བླ་མ་གསང་སྔགས་ཆེ་བ་མཆོག །

			la ma sang ngak che wa chok 

			The superlative guru with great hidden mantra;



			
			ཐེག་པ་ཆེན་པོའི་ཚུལ་གནས་པ། །

			tek pa chen poy tsül né pa 

			Stepped up to the Great Vehicle’s mode of travel,



			
			ཐེག་པ་ཆེན་པོའི་ཚུལ་གྱི་མཆོག །རྡོ་རྗེ་དབྱིངས་ཀྱི་དཀྱིལ་འཁོར་ཆེན་པོའི་ཚིགས་སུ་བཅད་པ་བཅུ་བཞིའོ།། །།

			tek pa chen poy tsül gyi chok 

			He’s superlative in the Great Vehicle’s mode of travel.



			
			[Twenty-five Verses, Less a Quarter, on the Deep Awareness of the Totally Pure Sphere of Reality]

			སངས་རྒྱས་རྣམ་པར་སྣང་མཛད་ཆེ། །

			sang gyé nam par nang dze che 

			He’s the Buddha (Vairochana), the great illuminator,



			
			ཐུབ་པ་ཆེན་པོ་ཐུབ་ཆེན་ལྡན། །

			tup pa chen po tup chen den 

			The great able sage, having great sagely (stillness);



			
			གསང་སྔགས་ཚུལ་ཆེན་ལས་བྱུང་བ། །

			sang ngak tsül chen lé jung wa 

			He’s the one produced through great mantra’s mode of travel,



			
			གསང་སྔགས་ཚུལ་ཆེན་བདག་ཉིད་ཅན། །

			sang ngak tsül chen dak nyi chen 

			And, by identity-nature, he (himself) is great mantra’s mode of travel.



			
			ཕ་རོལ་ཕྱིན་བཅུ་ཐོབ་པ་སྟེ། །

			pa röl chin chu top pa te 

			He has attainment of the ten far-reaching attitudes,



			
			ཕ་རོལ་ཕྱིན་པ་བཅུ་ལ་གནས། །

			pa röl chin pa chu la né 

			Support on the ten far-reaching attitudes,



			
			ཕ་རོལ་ཕྱིན་བཅུ་དག་པ་སྟེ། །

			pa röl chin chu dak pa te 

			The purity of the ten far-reaching attitudes,



			
			ཕ་རོལ་ཕྱིན་པ་བཅུ་ཡི་ཚུལ། །

			pa röl chin pa chu yi tsül 

			The mode of travel of the ten far-reaching attitudes.



			
			ས་བཅུའི་དབང་ཕྱུག་མགོན་པོ་སྟེ། །

			sa chuy wang chuk gön po te 

			He’s the guardian, the powerful lord of the ten (bhumi) levels of mind,



			
			ས་བཅུ་ལ་ནི་རབ་ཏུ་གནས། །

			sa chu la ni rap tu né 

			The one established through the ten (bhumi) levels of mind;



			
			ཤེས་བཅུ་རྣམ་དག་བདག་ཉིད་ཅན། །

			she chu nam dak dak nyi chen 

			By identity-nature, he’s the purified ten sets of knowledge,



			
			ཤེས་བཅུ་རྣམ་དག་འཆང་བ་པོ། །

			she chu nam dak chang wa po 

			And the holder of the purified ten sets of knowledge.



			
			རྣམ་པ་བཅུ་པོ་དོན་བཅུའི་དོན། །

			nam pa chu po dön chuy dön 

			He’s the one with ten aspects, the ten points as his aim,



			
			ཐུབ་དབང་སྟོབས་བཅུ་ཁྱབ་པའི་བདག །

			tup wang top chu khyap pay dak 

			Chief of the able sages, the one with ten forces, the master of the all-pervasive;



			
			ཀུན་གྱི་དོན་ནི་མ་ལུས་བྱེད། །

			kün gyi dön ni ma lü je 

			He’s the fulfiller of the various aims, barring none,



			
			རྣམ་བཅུ་དབང་ལྡན་ཆེ་བ་པོ། །

			nam chu wang den che wa po 

			The powerful one with ten aspects, the great one.



			
			ཐོག་མ་མེད་པ་སྤྲོས་མེད་བདག །

			tok ma me pa trö me dak 

			He’s beginningless and, by identity-nature, parted from mental fabrication,



			
			དེ་བཞིན་ཉིད་བདག་དག་པའི་བདག །

			de shin nyi dak dak pay dak 

			By identity-nature, the accordant state; by identity-nature, the pure one;



			
			ཡང་དག་སྨྲ་ཞིང་ཚིག་གཞན་མེད། །

			yang dak ma shing tsik shen me 

			He’s the speaker of what’s actual, with speech of no other,



			
			ཇི་སྐད་སྨྲ་བ་དེ་བཞིན་བྱེད། །

			ji ke ma wa de shin je 

			The one who, just as he speaks, just so does he act.



			
			གཉིས་སུ་མེད་དང་གཉིས་མེད་སྨྲ། །

			nyi su me dang nyi me ma 

			Non-dual, the speaker of nonduality,



			
			ཡང་དག་མཐའ་ལ་རྣམ་པར་གནས། །

			yang dak ta la nam par né 

			Settled at the endpoint of what’s perfectly so;



			
			བདག་མེད་སེང་གེའི་སྒྲ་དང་ལྡན། །

			dak me seng gey dra dang den 

			With a lion’s roar of the lack of a true identity-nature,



			
			མུ་སྟེགས་རི་དགས་ངན་འཇིགས་བྱེད། །

			mu tek ri dak ngen jik je 

			He’s the frightener of the deer of the deficient extremists.



			
			ཀུན་ཏུ་འགྲོ་བའི་དོན་ཡོད་བགྲོད། །

			kün tu dro bay dön yö drö 

			Coursing everywhere, with his coursing meaningful, (never in vain),



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་པའི་ཡིད་ལྟར་མགྱོགས། །

			de shin shek pay yi tar gyok 

			He has the speed of the mind of a Thusly Gone One;



			
			རྒྱལ་བ་དགྲ་རྒྱལ་རྣམ་པར་རྒྱལ། །

			gyal wa dra gyal nam par gyal 

			He’s the conqueror, the full conqueror, with enemies conquered,



			
			འཁོར་ལོས་སྒྱུར་བ་སྟོབས་པོ་ཆེ། །

			khor lö gyur wa top po che 

			A (chakravartin) emperor of the universe, one that has great strength.



			
			ཚོགས་ཀྱི་སློབ་དཔོན་ཚོགས་ཀྱི་གཙོ། །

			tsok kyi lop pön tsok kyi tso 

			He’s the teacher of hosts, the head of hosts,



			
			ཚོགས་རྗེ་ཚོགས་བདག་དབང་དང་ལྡན། །

			tsok je tsok dak wang dang den 

			The (Ganesha) lord of hosts, the master of hosts, the powerful one;



			
			མཐུ་ཆེན་གཅེས་པ་འཛིན་པ་སྟེ། །

			tu chen che pa dzin pa te 

			He’s the one with great strength, the one that’s keen (to carry the load),



			
			ཚུལ་ཆེན་གཞན་གྱིས་འདྲེན་པ་མིན། །

			tsül chen shen gyi dren pa min 

			The one that has the great mode of travel, with no need for travel by another mode.



			
			ཚིག་རྗེ་ཚིག་བདག་སྨྲ་མཁས་པ། །

			tsik je tsik dak ma khé pa 

			He’s the lord of speech, the master of speech, eloquent in speech,



			
			ཚིག་ལ་དབང་བ་ཚིག་མཐའ་ཡས། །

			tsik la wang wa tsik ta yé 

			The one with mastery over speech, the one with limitless words,



			
			ཚིག་བདེན་བདེན་པར་སྨྲ་བ་དང་། །

			tsik den den par ma wa dang 

			Having true speech, the speaker of truth,



			
			བདེན་པ་བཞི་ནི་སྟོན་པ་པོ། །

			den pa shi ni tön pa po 

			The one that indicates the four truths.



			
			ཕྱིར་མི་ལྡོག་པ་ཕྱིར་མི་འོང་། །

			chir mi dok pa chir mi o ng 

			He’s irreversible, non-returning,



			
			བསེ་རུ་སོ་སོར་འདྲེན་པ་སྟེ། །

			se ru so sor dren pa te 

			The guide for the mode of travel of the self-evolving rhino pratyekas;



			
			ངེས་འབྱུང་སྣ་ཚོགས་ངེས་འབྱུང་བ། །

			nge jung na tsok nge jung wa 

			Definitely delivered through various (means) of definite deliverance,



			
			འབྱུང་བ་ཆེན་པོ་རྒྱུ་གཅིག་པ། །

			jung wa chen po gyu chik pa 

			He’s the singular cause of the great elemental states.



			
			དགེ་སློང་དགྲ་བཅོམ་ཟག་པ་ཟད། །

			ge long dra chom sak pa se 

			He’s a (bhiksu) full monk, (an arhat) with enemies destroyed,



			
			འདོད་ཆགས་བྲལ་བ་དབང་པོ་ཐུལ། །

			dö chak dral wa wang po tül 

			Defilements depleted, with desire departed, senses tamed;



			
			བདེ་བ་རྙེད་པ་འཇིགས་མེད་ཐོབ། །

			de wa nye pa jik me top 

			Having attained ease of mind, having attained a state of no fear,



			
			བསིལ་བར་གྱུར་པ་གོས་པ་མེད། །

			sil bar gyur pa gö pa me 

			He’s the one with (elements) cooled down, no longer muddied.



			
			རིག་པ་དང་ནི་རྐང་པར་ལྡན། །

			rik pa dang ni kang par den 

			Endowed to the full with pure awareness and movement,



			
			བདེ་གཤེགས་འཇིག་རྟེན་རིག་པ་མཆོག །

			de shek jik ten rik pa chok 

			He’s the Blissfully Gone, superb in his knowledge of the world;



			
			བདག་གིར་མི་འཛིན་ངར་མི་འཛིན། །

			dak gir mi dzin ngar mi dzin 

			He’s the one not grasping for “mine,” not grasping for a “me,”



			
			བདེན་པ་གཉིས་ཀྱི་ཚུལ་ལ་གནས། །

			den pa nyi kyi tsül la né 

			Abiding in the mode of travel of the two truths.



			
			འཁོར་བའི་ཕ་རོལ་མཐར་གནས་པ། །

			khor way pa röl tar né pa 

			He’s the one that’s standing at the far shore, beyond recurring samsara,



			
			བྱ་བ་བྱས་པ་སྐམ་སར་གནས། །

			ja wa jé pa kam sar né 

			With what needs to be done having been done, settled on dry land,



			
			ཡེ་ཤེས་འབའ་ཞིག་ངེས་འབྱུང་བ། །

			ye she ba shik nge jung wa 

			His cleaving sword of discriminating awareness



			
			ཤེས་རབ་མཚོན་ཆས་རྣམ་འཇོམས་པ། །

			she rap tsön ché nam jom pa 

			Having drawn out the deep awareness of what’s unique.



			
			དམ་ཆོས་ཆོས་རྒྱལ་གསལ་བར་ལྡན། །

			dam chö chö gyal sal war den 

			He’s the hallowed Dharma, the ruler of the Dharma, the shining one,



			
			འཇིག་རྟེན་སྣང་བར་བྱེད་པའི་མཆོག །

			jik ten nang bar je pay chok 

			The superb illuminator of the world;



			
			ཆོས་ཀྱི་དབང་ཕྱུག་ཆོས་ཀྱི་རྒྱལ། །

			chö kyi wang chuk chö kyi gyal 

			He’s the powerful lord of Dharma, the king of the Dharma,



			
			ལེགས་པའི་ལམ་ནི་སྟོན་པ་པོ། །

			lek pay lam ni tön pa po 

			The one who shows the most excellent pathway of mind.



			
			དོན་གྲུབ་གྲུབ་པའི་ཀུན་རྟོག་ནི། །

			dön drup drup pay kün tok ni 

			With his aim accomplished, his thought accomplished,



			
			ཀུན་ཏུ་རྟོག་པ་ཐམས་ཅད་སྤངས། །

			kün tu tok pa tam che pang 

			And rid of all conceptual thought,



			
			རྣམ་པར་མི་རྟོག་དབྱིངས་མི་ཟད། །

			nam par mi tok ying mi se 

			He’s the nonconceptual, inexhaustible sphere,



			
			ཆོས་དབྱིངས་དམ་པ་ཟད་པ་མེད། །

			chö ying dam pa se pa me 

			The superb, imperishable sphere of reality.



			
			བསོད་ནམས་ལྡན་པ་བསོད་ནམས་ཚོགས། །

			sö nam den pa sö nam tsok 

			He’s the one possessing positive force, a network of positive force,



			
			ཡེ་ཤེས་ཡེ་ཤེས་འབྱུང་གནས་ཆེ། །

			ye she ye she jung né che 

			And deep awareness, the great source of deep awareness,



			
			ཡེ་ཤེས་ལྡན་པ་ཡོད་མེད་ཤེས། །

			ye she den pa yö me she 

			Possessing deep awareness, having deep awareness of what exists and what doesn’t exist,



			
			ཚོགས་གཉིས་ཚོགས་དང་ཡང་དག་ལྡན། །

			tsok nyi tsok dang yang dak den 

			The one with the built-up pair of networks networked together.



			
			རྟག་པར་ཀུན་རྒྱལ་རྣལ་འབྱོར་ཅན། །

			tak par kün gyal nal jor chen 

			Eternal, the ruler of all, he’s the (yogi) yoked to the authentic;



			
			བསམ་གཏན་བསམ་བྱ་བློ་ཡི་བདག །

			sam ten sam ja lo yi dak 

			He’s stability of mind, the one to be made mentally stable, the master of intelligence,



			
			སོ་སོ་རང་རིག་མི་གཡོ་བ། །

			so so rang rik mi yo wa 

			The one to be individually reflexively known, the immovable one,



			
			མཆོག་གི་དང་པོ་སྐུ་གསུམ་འཆང་། །

			chok gi dang po ku sum chang 

			The primordial one who’s the highest, the one possessing three enlightening bodies.



			
			སངས་རྒྱས་སྐུ་ལྔའི་བདག་ཉིད་ཅན། །

			sang gyé ku ngay dak nyi chen 

			With an identity-nature of five enlightening bodies, he’s a Buddha;



			
			ཁྱབ་བདག་ཡེ་ཤེས་ལྔ་ཡི་བདག །

			khyap dak ye she nga yi dak 

			With an identity-nature of five types of deep awareness, a master of the all-pervasive,



			
			སངས་རྒྱས་ལྔ་བདག་ཅོད་པན་ཅན། །

			sang gyé nga dak chö pen chen 

			Having a crown in the identity-nature of the five Buddhas,



			
			སྤྱན་ལྔ་ཆགས་པ་མེད་པ་འཆང་། །

			chen nga chak pa me pa chang 

			Bearing, unhindered, the five enlightening eyes.



			
			སངས་རྒྱས་ཐམས་ཅད་སྐྱེད་པ་པོ། །

			sang gyé tam che kye pa po 

			He’s the progenitor of all Buddhas,



			
			སངས་རྒྱས་སྲས་པོ་དམ་པ་མཆོག །

			sang gyé sé po dam pa chok 

			The superlative, supreme Buddhas’ spiritual son,



			
			ཤེས་རབ་སྲིད་འབྱུང་སྐྱེ་གནས་ཏེ། །

			she rap si jung kye né te 

			The womb giving rise to the existence of discriminating awareness,



			
			ཆོས་ཀྱི་སྐྱེ་གནས་སྲིད་མཐར་བྱེད། །

			chö kyi kye né si tar je 

			The womb of the Dharma, bringing an end to compulsive existence.



			
			གཅིག་པུ་སྲ་མཁྲེགས་རྡོ་རྗེའི་བདག །

			chik pu sa trek dor jéy dak 

			With a singular innermost essence of firmness, by identity-nature, he’s a diamond-strong vajra;



			
			འཕྲལ་དུ་སྐྱེད་པ་འགྲོ་བའི་བདག །

			tral du kye pa dro bay dak 

			As soon as he’s born, he’s master of the wandering world.



			
			ནམ་མཁའ་ལས་བྱུང་རང་བྱུང་བ། །

			nam kha lé jung rang jung wa 

			Arisen from the sky, he’s the self-arisen:



			
			ཤེས་རབ་ཡེ་ཤེས་མེ་བོ་ཆེ། །

			she rap ye she me bo che 

			The great fire of discriminating deep awareness;



			
			འོད་ཆེན་རྣམ་པར་སྣང་བར་བྱེད། །

			ö chen nam par nang bar je 

			The great-light (Vairochana,) Illuminator of All, luminary of deep awareness, illuminating all;



			
			ཡེ་ཤེས་སྣང་བ་ལམ་མེ་བ། །

			ye she nang wa lam me wa 

			The lamp for the world of the wanderers;



			
			འགྲོ་བའི་མར་མེ་ཡེ་ཤེས་སྒྲོན། །

			dro bay mar me ye she drön 

			The torch of deep awareness;



			
			གཟི་བརྗིད་ཆེན་པོ་འོད་གསལ་བ། །

			si ji chen po ö sal wa 

			The great brilliance, the clear light;



			
			རིག་པའི་རྒྱལ་མཆོག་སྔགས་དབང་པོ། །

			rik pay gyal chok ngak wang po 

			Lord of the foremost mantras, king of the pure awareness;



			
			གསང་སྔགས་རྒྱལ་པོ་དོན་ཆེན་བྱེད། །

			sang ngak gyal po dön chen je 

			King of the hidden mantras, the one that fulfills the great aim;



			
			གཙུག་ཏོར་ཆེན་པོ་རྨད་བྱུང་གཙུག །

			tsuk tor chen po me jung tsuk 

			He’s the great crown protrusion, the wondrous crown protrusion,



			
			ནམ་མཁའི་བདག་པོ་སྣ་ཚོགས་སྟོན། །

			nam khay dak po na tsok tön 

			The master of space, the one indicating in various ways.



			
			སངས་རྒྱས་ཀུན་བདག་དངོས་པོ་མཆོག །

			sang gyé kün dak ngö po chok 

			He’s the foremost one, an enlightening body with the identity-nature of all the Buddhas,



			
			འགྲོ་བ་དགའ་བའི་མིག་དང་ལྡན། །

			dro wa ga bay mik dang den 

			The one with an eye for the joy of the entire wandering world,



			
			སྣ་ཚོགས་གཟུགས་ཅན་སྐྱེད་པ་པོ། །

			na tsok suk chen kye pa po 

			The creator of diverse bodily forms,



			
			མཆོད་འོས་རྗེད་འོས་དྲང་སྲོང་ཆེ། །

			chö ö je ö drang song che 

			The great (rishi) muse, worthy of offerings, worthy of honor.



			
			རིགས་གསུམ་འཆང་བ་གསང་སྔགས་ལྡན། །

			rik sum chang wa sang ngak den 

			He’s the bearer of the three family traits, the possessor of the hidden mantra,



			
			དམ་ཚིག་ཆེན་པོ་གསང་སྔགས་འཛིན། །

			dam tsik chen po sang ngak dzin 

			He’s the upholder of the great close bond and of the hidden mantra;



			
			གཙོ་བོ་དཀོན་མཆོག་གསུམ་འཛིན་པ། །

			tso wo kön chok sum dzin pa 

			He’s the most preeminent holder of the three precious gems,



			
			ཐེག་པ་གསུམ་མཆོག་སྟོན་པ་པོ། །

			tek pa sum chok tön pa po 

			Indicator of the ultimate of the three vehicles of mind.



			
			དོན་ཡོད་ཞགས་པ་རྣམ་པར་རྒྱལ། །

			dön yö shak pa nam par gyal 

			He’s the totally triumphant, with an unfailing grappling-rope,



			
			འཛིན་པ་ཆེན་པོ་རྡོ་རྗེ་ཞགས། །

			dzin pa chen po dor jé shak 

			The great apprehender with a vajra grappling-rope,



			
			རྡོ་རྗེ་ལྕགས་ཀྱུ་ཞགས་པ་ཆེ། །ཤིན་ཏུ་རྣམ་པར་དག་པ་ཆོས་ཀྱི་དབྱིངས་ཀྱི་ཡེ་ཤེས་ཀྱི་ཚིགས་སུ་བཅད་པ་རྐང་པས་དམན་པ་ཉི་ཤུ་རྩ་ལྔའོ།། །།

			dor jé chak kyu shak pa che 

			With a vajra elephant-hook and a great grappling-rope.



			
			[Ten Verses, Plus a Quarter, Praising Mirror-like Deep Awareness]

			རྡོ་རྗེ་འཇིགས་བྱེད་འཇིགས་པར་བྱེད། །

			dor jé jik je jik par je 

			He’s Vajrabhairava, the terrifying vajra terrifier



			
			ཁྲོ་བོའི་རྒྱལ་པོ་གདོང་དྲུག་འཇིགས། །

			tro woy gyal po dong druk jik 

			Ruler of the furious, six-faced and terrifying,



			
			མིག་དྲུག་ལག་དྲུག་སྟོབས་དང་ལྡན། །

			mik druk lak druk top dang den 

			Six-eyed, six-armed, and full of force,



			
			ཀེང་རུས་མཆེ་བ་གཙིགས་པ་པོ། །

			keng rü che wa tsik pa po 

			The skeleton having bared fangs,



			
			ཧ་ལ་ཧ་ལ་གདོང་བརྒྱ་པ། །

			ha la ha la dong gya pa 

			Halahala, with a hundred heads.



			
			གཤིན་རྗེ་མཐར་བྱེད་བགེགས་ཀྱི་རྒྱལ། །

			shin je tar je gek kyi gyal 

			He’s the destroyer of death (Yamantaka), king of the obstructors,



			
			རྡོ་རྗེ་ཤུགས་ཅན་འཇིགས་བྱེད་པ། །

			dor jé shuk chen jik je pa 

			(Vajravega,) vajra might, the terrifying one;



			
			རྡོ་རྗེ་གྲགས་པ་རྡོ་རྗེའི་སྙིང་། །

			dor jé drak pa dor jéy nying 

			He’s vajra devastation, vajra heart,



			
			སྒྱུ་འཕྲུལ་རྡོ་རྗེ་གསུས་པོ་ཆེ། །

			gyu trül dor jé sü po che 

			Vajra illusion, the great bellied one.



			
			རྡོ་རྗེའི་སྐྱེ་གནས་རྡོ་རྗེའི་དབང་། །

			dor jéy kye né dor jéy wang 

			Born from the vajra (womb), he’s the vajra lord,



			
			རྡོ་རྗེ་སྙིང་པོ་མཁའ་འདྲ་བ། །

			dor jé nying po kha dra wa 

			Vajra essence, equal to the sky;



			
			མི་གཡོ་རལ་པ་གཅིག་བསྒྱིངས་པ། །

			mi yo ral pa chik gying pa 

			Immovable (Achala), (with matted hair) twisted into a single topknot,



			
			གླང་ཆེན་པགས་པ་རློན་པ་འཆང་། །

			lang chen pak pa lön pa chang 

			Wearer of garments of moist elephant hide.



			
			དྲག་ཆེན་ཧཱ་ཧཱ་ཞེས་སྒྲོགས་པ། །

			drak chen hā hā she drok pa 

			Great horrific one, shouting “ha ha,”



			
			ཧཱི་ཧཱི་ཞེས་སྒྲོགས་འཇིགས་པར་བྱེད། །

			hāi hāi she drok jik par je 

			Creator of terror, shouting “hi hi,”



			
			གད་མོ་ཆེན་པོ་གད་རྒྱངས་ཅན། །

			ge mo chen po ge gyang chen 

			With enormous laughter, (booming) long laughter,



			
			རྡོ་རྗེ་གད་མོ་ཆེར་སྒྲོགས་པ། །

			dor jé ge mo cher drok pa 

			Vajra laughter, great roar.



			
			རྡོ་རྗེ་སེམས་དཔའ་སེམས་དཔའ་ཆེ། །

			dor jé sem pa sem pa che 

			He’s the vajra-minded (Vajrasattva), the great-minded (mahasattva),



			
			རྡོ་རྗེ་རྒྱལ་པོ་བདེ་བ་ཆེ། །

			dor jé gyal po de wa che 

			Vajra king, great bliss;



			
			རྡོ་རྗེ་གཏུམ་པོ་དགའ་བ་ཆེ། །

			dor jé tum po ga wa che 

			Vajra fierce, great delight,



			
			རྡོ་རྗེ་ཧཱུཾ་མཛད་ཧཱུཾ་གི་གཟུགས། །

			dor jé huṃ dze huṃ gi suk 

			Vajra Humkara, the one shouting “hum.”



			
			རྡོ་རྗེ་མདའ་ཡི་མཚོན་འཆང་བ། །

			dor jé da yi tsön chang wa 

			He’s the holder of a vajra arrow as his weapon,



			
			རྡོ་རྗེ་རལ་གྲིས་གཅོད་མཛད་པ། །

			dor jé ral dri chö dze pa 

			The slasher of everything with his vajra sword;



			
			རྡོ་རྗེ་ཀུན་འཆང་རྡོ་རྗེ་ཅན། །

			dor jé kün chang dor jé chen 

			He’s the holder of a crossed vajra, possessor of a vajra,



			
			རྡོ་རྗེ་གཅིག་པུ་གཡུལ་སེལ་བ། །

			dor jé chik pu yül sel wa 

			Possessor of a unique vajra, the terminator of battles.



			
			རྡོ་རྗེ་འབར་བ་གཙིགས་པའི་མིག །

			dor jé bar wa tsik pay mik 

			His dreadful eyes with vajra flames,



			
			མགོ་སྐྱེས་རྡོ་རྗེ་འབར་བ་སྟེ། །

			go kye dor jé bar wa te 

			Hair on his head, vajra flames too,



			
			རྡོ་རྗེ་འབེབས་པ་འབེབས་པ་ཆེ། །

			dor jé bep pa bep pa che 

			Vajra cascade, great cascade,



			
			མིག་བརྒྱ་པ་སྟེ་རྡོ་རྗེའི་མིག །

			mik gya pa te dor jéy mik 

			Having a hundred eyes, vajra eyes.



			
			རྡོ་རྗེའི་སྤུ་ནི་མྱུ་གུ་ལུས། །

			dor jéy pu ni nyu gu lü 

			His body with bristles of vajra hair,



			
			རྡོ་རྗེའི་སྤུ་ནི་ལུས་གཅིག་པུ། །

			dor jéy pu ni lü chik pu 

			A unique body with vajra hair,



			
			རྡོ་རྗེ་རྩེ་མོ་སེན་མོས་བརྩམས། །

			dor jé tse mo sen mö tsam 

			With a growth of nails tipped with vajras,



			
			རྡོ་རྗེ་སྙིང་པོ་པགས་པ་མཁྲེགས། །

			dor jé nying po pak pa trek 

			And tough, (firm) skin, vajras in essence.



			
			རྡོ་རྗེ་ཕྲེང་ཐོགས་དཔལ་དང་ལྡན། །

			dor jé treng tok pal dang den 

			Holder of a garland of vajras, having glory,



			
			རྡོ་རྗེ་རྒྱན་གྱིས་བརྒྱན་པ་སྟེ། །

			dor jé gyen gyi gyen pa te 

			He’s adorned with jewelry of vajras,



			
			གད་རྒྱངས་ཧཱ་ཧཱ་ངེས་པར་སྒྲོགས། །

			ge gyang hā hā nge par drok 

			And has long (booming) laughter “ha ha,” with loud sound,



			
			ཡི་གེ་དྲུག་པ་རྡོ་རྗེའི་སྒྲ། །

			yi ge druk pa dor jéy dra 

			The vajra sound of the six syllables.



			
			འཇམ་པའི་དབྱངས་ནི་སྒྲ་ཆེ་བ། །

			jam pay yang ni dra che wa 

			He’s (Manjughosha,) with a lovely voice, enormous volume,



			
			འཇིག་རྟེན་གསུམ་གཅིག་སྒྲ་ཆེན་པོ། །

			jik ten sum chik dra chen po 

			A tremendous sound unique in the world’s three planes,



			
			ནམ་མཁའི་ཁམས་ཀྱི་མཐར་ཐུག་སྒྲ། །

			nam khay kham kyi tar tuk dra 

			A voice resounding to the ends of space,



			
			སྒྲ་དང་ལྡན་པ་རྣམས་ཀྱི་མཆོག །མེ་ལོང་ལྟ་བུའི་ཡེ་ཤེས་ཀྱི་ཚིགས་སུ་བཅད་པ་རྐང་པ་དང་བཅས་པ་བཅུའོ།། །།

			dra dang den pa nam kyi chok 

			The best of those possessing a voice.



			
			[Forty-two Verses on Individualizing Deep Awareness]

			ཡང་དག་བདག་མེད་དེ་བཞིན་ཉིད། །

			yang dak dak me de shin nyi 

			He’s what’s perfectly so, the lack of identity-nature, the actual state,



			
			ཡང་དག་མཐའ་སྟེ་ཡི་གེ་མེད། །

			yang dak ta te yi ge me 

			The endpoint of that which is perfectly so, that which isn’t a syllable;



			
			སྟོང་ཉིད་སྨྲ་བའི་ཁྱུ་མཆོག་སྟེ། །

			tong nyi ma bay khyu chok te 

			He’s the proclaimer of voidness, the best of bulls



			
			ཟབ་ཅིང་རྒྱ་ཆེའི་སྒྲ་སྒྲོགས་པ། །

			sap ching gya chey dra drok pa 

			Bellowing a roar, profound and extensive.



			
			ཆོས་ཀྱི་དུང་སྟེ་སྒྲ་ཆེན་པོ། །

			chö kyi dung te dra chen po 

			He’s the conch of Dharma, with a mighty sound,



			
			ཆོས་ཀྱི་གཎྜཱི་སྒྲ་བོ་ཆེ། །

			chö kyi gaṇḍāi dra bo che 

			The gong of Dharma, with a mighty crash,



			
			རབ་ཏུ་མི་གནས་མྱ་ངན་འདས། །

			rap tu mi né nya ngen dé 

			The one in a state of non-abiding nirvana,



			
			ཕྱོགས་བཅུ་ཆོས་ཀྱི་རྔ་བོ་ཆེ། །

			chok chu chö kyi nga bo che 

			Kettledrum of Dharma in the ten directions.



			
			གཟུགས་མེད་གཟུགས་ལྡན་དམ་པ་སྟེ། །

			suk me suk den dam pa te 

			He’s the formless one, with an excellent form, the foremost one,



			
			སྣ་ཚོགས་གཟུགས་ཅན་ཡིད་རང་བཞིན། །

			na tsok suk chen yi rang shin 

			Having varied forms, made from the mind;



			
			གཟུགས་རྣམས་ཐམས་ཅད་སྣང་བའི་དཔལ། །

			suk nam tam che nang bay pal 

			He’s a glory of appearances in every form,



			
			གཟུགས་བརྙན་མ་ལུས་འཆང་བ་པོ། །

			suk nyen ma lü chang wa po 

			The bearer of reflections, leaving out none.



			
			སྣང་བ་མེད་ཅིང་ཆེ་བར་གྲགས། །

			nang wa me ching che war drak 

			He’s the impervious one, with great (lordly) renown,



			
			ཁམས་གསུམ་དབང་ཕྱུག་ཆེན་པོ་སྟེ། །

			kham sum wang chuk chen po te 

			The great powerful lord of the world’s three planes;



			
			འཕགས་ལམ་ཤིན་ཏུ་མཐོ་ལ་གནས། །

			pak lam shin tu to la né 

			Abiding with a lofty arya pathway of mind,



			
			ཆོས་ཀྱི་ཏོག་ནི་ཆེར་འབྱུང་བ། །

			chö kyi tok ni cher jung wa 

			He’s the one raised on high, the crown banner of Dharma.



			
			འཇིག་རྟེན་གསུམ་པོ་གཅིག་གཞོན་ལུས། །

			jik ten sum po chik shön lü 

			He’s the body of youth unique in the world’s three planes,



			
			གནས་བརྟན་རྒན་པོ་སྐྱེ་དགུའི་བདག །

			né ten gen po kye guy dak 

			The stable elder, the ancient one, the master of all that lives;



			
			སུམ་ཅུ་རྩ་གཉིས་མཚན་འཆང་བ། །

			sum chu tsa nyi tsen chang wa 

			He’s the bearer of the thirty-two bodily signs, the beloved,



			
			སྡུག་གུ་འཇིག་རྟེན་གསུམ་ན་མཛེས། །

			duk gu jik ten sum na dze 

			Beautiful throughout the world’s three planes.



			
			སློབ་དཔོན་འཇིག་རྟེན་ཡོན་ཏན་ཤེས། །

			lop pön jik ten yön ten she 

			He’s the teacher of knowledge and good qualities to the world,



			
			འཇིག་རྟེན་སློབ་དཔོན་འཇིགས་པ་མེད། །

			jik ten lop pön jik pa me 

			The teacher of the world without any fears,



			
			མགོན་སྐྱོབ་འཇིག་རྟེན་གསུམ་ཁྱབ་པ། །

			gön kyop jik ten sum khyap pa 

			The guardian, the rescuer, trusted throughout the world’s three planes,



			
			སྐྱབས་དང་སྐྱོབ་པ་བླ་ན་མེད། །

			kyap dang kyop pa la na me 

			The refuge, the protector, unsurpassed.



			
			ནམ་མཁའ་ཁྱབ་པར་ལོངས་སྤྱོད་པ། །

			nam kha khyap par long chö pa 

			The experiencer (of experiences) to the ends of space,



			
			ཐམས་ཅད་མཁྱེན་པ་ཡེ་ཤེས་མཚོ། །

			tam che khyen pa ye she tso 

			He’s the ocean of the deep awareness of the omniscient mind,



			
			མ་རིག་སྒོ་ངའི་སྦུབས་འབྱེད་པ། །

			ma rik go ngay bup je pa 

			The splitter of the eggshell of unawareness,



			
			སྲིད་པའི་དྲ་བ་འཇོམས་པ་པོ། །

			si pay dra wa jom pa po 

			The tearer of the web of compulsive existence.



			
			ཉོན་མོངས་མ་ལུས་ཞི་བྱེད་པ། །

			nyön mong ma lü shi je pa 

			He’s the one with disturbing emotions stilled, without an exception,



			
			འཁོར་བའི་རྒྱ་མཚོའི་ཕ་རོལ་སོན། །

			khor way gya tsoy pa röl sön 

			The one crossed over the sea of recurring samsara;



			
			ཡེ་ཤེས་དབང་བསྐུར་ཅོད་པན་ཅན། །

			ye she wang kur chö pen chen 

			He’s the wearer of the crown of the deep awareness empowerment,



			
			ཡང་དག་རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་རྒྱན། །

			yang dak dzok pay sang gyé gyen 

			Bearer of the Fully Enlightened as adornment.



			
			སྡུག་བསྔལ་གསུམ་གྱི་སྡུག་བསྔལ་ཞི། །

			duk ngal sum gyi duk ngal shi 

			He’s the one stilled of the suffering of the three kinds of suffering,



			
			གསུམ་མཐའ་མཐའ་ཡས་གྲོལ་གསུམ་པ། །

			sum ta ta yé dröl sum pa 

			The one with an endless ending of the three, having gone to the liberation of the three;



			
			སྒྲིབ་པ་ཐམས་ཅད་ངེས་པར་གྲོལ། །

			drip pa tam che nge par dröl 

			He’s the one definitely freed from all obscurations,



			
			མཁའ་ལྟར་མཉམ་པ་ཉིད་ལ་གནས། །

			kha tar nyam pa nyi la né 

			The one who abides in space-like equality.



			
			ཉོན་མོངས་དྲི་མ་ཀུན་ལས་འདས། །

			nyön mong dri ma kün lé dé 

			He’s the one past the stains of all disturbing emotions,



			
			དུས་གསུམ་དུས་མེད་རྟོགས་པར་གནས། །

			dü sum dü me tok par né 

			The one understanding the three times as non-time;



			
			སེམས་ཅན་ཀུན་གྱི་ཀླུ་ཆེན་པོ། །

			sem chen kün gyi lu chen po 

			He’s the great (naga) chief for all limited beings,



			
			ཡོན་ཏན་ཐོད་ཅན་རྣམས་ཀྱི་ཐོད། །

			yön ten tö chen nam kyi tö 

			The crown of those wearing the crown of good qualities.



			
			ལྷག་མ་ཀུན་ལས་རྣམ་གྲོལ་བ། །

			lhak ma kün lé nam dröl wa 

			Definitely freed from all (residue) bodies,



			
			ནམ་མཁའི་ལམ་ལ་རབ་གནས་པ། །

			nam khay lam la rap né pa 

			He’s the one well established in the track of the sky;



			
			ཡིད་བཞིན་ནོར་བུ་ཆེན་པོ་འཆང་། །

			yi shin nor bu chen po chang 

			Bearer of a great wish-fulfilling gem,



			
			ཁྱབ་བདག་རིན་ཆེན་ཀུན་གྱི་མཆོག །

			khyap dak rin chen kün gyi chok 

			He’s master of the all-pervasive, ultimate of all jewels.



			
			དཔག་བསམ་ཤིང་ཆེན་རྒྱས་པ་སྟེ། །

			pak sam shing chen gyé pa te 

			He’s the great and bounteous wish-granting tree,



			
			བུམ་པ་བཟང་པོ་ཆེ་བའི་མཆོག །

			bum pa sang po che way chok 

			The superlative great vase of excellence;



			
			བྱེད་པ་སེམས་ཅན་ཀུན་དོན་བྱེད། །

			je pa sem chen kün dön je 

			The agent fulfilling the aims of all limited beings, the wisher of benefit,



			
			ཕན་འདོགས་སེམས་ཅན་མཉེས་གཤིན་པ། །

			pen dok sem chen nye shin pa 

			He’s the one with parental affection toward limited beings.



			
			བཟང་ངན་ཤེས་ཤིང་དུས་ཤེས་པ། །

			sang ngen she shing dü she pa 

			He’s the knower of what’s wholesome and what’s unwholesome, the knower of timing,



			
			ཁྱབ་བདག་དམ་ཤེས་དམ་ཚིག་ལྡན། །

			khyap dak dam she dam tsik den 

			The knower of the close bond, the keeper of the close bond, the master of the all-pervasive;



			
			དུས་ཤེས་སེམས་ཅན་དབང་པོ་ཤེས། །

			dü she sem chen wang po she 

			He’s the knower of the faculties of limited beings, the knower of the occasion,



			
			རྣམ་གྲོལ་གསུམ་ལ་མཁས་པ་པོ། །

			nam dröl sum la khé pa po 

			The one skilled in the three (kinds of) liberation.



			
			ཡོན་ཏན་ལྡན་ཞིང་ཡོན་ཏན་ཤེས། །

			yön ten den shing yön ten she 

			He’s the possessor of good qualities, the knower of good qualities, the knower of the Dharma,



			
			ཆོས་ཤེས་རབ་ཞི་བཀྲ་ཤིས་འབྱུང་། །

			chö she rap shi tra shi jung 

			The auspicious one, the source of what’s auspicious,



			
			བཀྲ་ཤིས་ཀུན་གྱི་བཀྲ་ཤིས་པ། །

			tra shi kün gyi tra shi pa 

			He’s the auspiciousness of everything auspicious,



			
			གྲགས་པ་དཔལ་མོ་སྙན་པ་དགེ། །

			drak pa pal mo nyen pa ge 

			The one with the auspicious sign of renown, the famous, constructive one.



			
			དབུགས་འབྱིན་ཆེན་པོ་དགའ་སྟོན་ཆེ། །

			uk jin chen po ga tön che 

			He’s the great breath, the great festival,



			
			དགའ་བ་ཆེན་པོ་རོལ་པ་ཆེ། །

			ga wa chen po röl pa che 

			The great joy, the great pleasure,



			
			བཀུར་སྟི་རིམ་གྲོ་ཕུན་སུམ་ཚོགས། །

			kur ti rim dro pün sum tsok 

			The show of respect, the one showing respect, the prosperous one,



			
			རབ་ཏུ་དགའ་བ་གྲགས་བདག་དཔལ། །

			rap tu ga wa drak dak pal 

			The supremely joyous, the master of fame, the glorious one.



			
			མཆོག་ལྡན་མཆོག་སྦྱིན་གཙོ་བོ་སྟེ། །

			chok den chok jin tso wo te 

			Possessor of the best, he’s the provider of the best, the most preeminent,



			
			སྐྱབས་ཀྱི་དམ་པ་སྐྱབས་སུ་འོས། །

			kyap kyi dam pa kyap su ö 

			Suitable for refuge, he’s the superlative refuge,



			
			རབ་མཆོག་འཇིགས་པ་ཆེན་པོའི་དགྲ། །

			rap chok jik pa chen poy dra 

			The very best foe of the great frightful things,



			
			འཇིགས་པ་མ་ལུས་སེལ་བ་པོ། །

			jik pa ma lü sel wa po 

			The eliminator of what’s frightful, without an exception.



			
			གཙུག་ཕུད་ཕུད་བུ་རལ་པ་ཅན། །

			tsuk pü pü bu ral pa chen 

			Wearing his hair in a bun, he’s the one with a bun of hair,



			
			རལ་པ་མགོ་རེག་ཅོད་པན་ལྡན། །

			ral pa go rek chö pen den 

			Wearing his hair in mats, he’s the one having matted locks,



			
			གདོང་ལྔ་གཙུག་ཕུད་ལྔ་དང་ལྡན། །

			dong nga tsuk pü nga dang den 

			The one with five faces, five buns of hair,



			
			ཟུར་ཕུད་ལྔ་དང་ལྡན་པའི་ཐོད། །

			sur pü nga dang den pay tö 

			And five knotted locks, (each) crowned with a bloom.



			
			མགོ་ཟླུམ་བརྟུལ་ཞུགས་ཆེན་པོ་འཆང་། །

			go dum tül shuk chen po chang 

			He’s the one maintaining great taming behavior, the one with shaved head,



			
			ཚངས་པར་སྤྱོད་པ་བརྟུལ་ཞུགས་མཆོག །

			tsang par chö pa tül shuk chok 

			The one with celibate Brahma(-like) conduct, the one with superlative taming behavior,



			
			དཀའ་ཐུབ་མཐར་ཕྱིན་དཀའ་ཐུབ་ཆེ། །

			ka tup tar chin ka tup che 

			The one with great trials, the one who’s completed the trials,



			
			ཁྲུས་ལྡན་གོའུ་ཏ་མ་མཆོག །

			trü den gou ta ma chok 

			The one who’s taken ablution, the foremost, Gautama.



			
			བྲམ་ཟེ་ཚངས་པ་ཚངས་པ་རིག །

			dram se tsang pa tsang pa rik 

			He’s a brahmin, a Brahma, the knower of Brahma,



			
			ཚངས་པ་མྱ་ངན་འདས་པ་ཐོབ། །

			tsang pa nya ngen dé pa top 

			The possessor of a Brahma-nirvana attainment;



			
			གྲོལ་བ་ཐར་པ་རྣམ་གྲོལ་ལུས། །

			dröl wa tar pa nam dröl lü 

			The liberated one, he’s liberation, the one with the body of full liberation,



			
			རྣམ་གྲོལ་ཞི་བ་ཞི་བ་ཉིད། །

			nam dröl shi wa shi wa nyi 

			The fully liberated one, the peaceful one, the state of peace.



			
			མྱ་ངན་འདས་ཞི་མྱ་ངན་འདས། །

			nya ngen dé shi nya ngen dé 

			He’s nirvana release, the one with peace, the one released in nirvana,



			
			ལེགས་པར་ངེས་འབྱུང་མཐར་བྱེད་པ། །

			lek par nge jung tar je pa 

			He’s the one most definitely delivered and nearly (brought to an end),



			
			བདེ་དང་སྡུག་བསྔལ་མཐར་བྱེད་གནས། །

			de dang duk ngal tar je né 

			The one who’s completed bringing to an end pleasure and pain,



			
			འདོད་ཆགས་བྲལ་བ་བརྟགས་པ་ཟད། །

			dö chak dral wa tak pa se 

			The one with detachment, the one with (residue) body consumed.



			
			ཐུབ་པ་མེད་པ་དཔེ་མེད་པ། །

			tup pa me pa pe me pa 

			He’s the invincible one, the incomparable one,



			
			གསལ་མིན་མི་སྣང་གོས་པ་མེད། །

			sal min mi nang gö pa me 

			The unmanifest one, the one not appearing, the one with no sign that would make him seen,



			
			ཆ་མེད་ཀུན་འགྲོ་ཁྱབ་པ་པོ། །

			cha me kün dro khyap pa po 

			The unchanging, the all-going, the all-pervasive,



			
			ཕྲ་མོ་ས་བོན་ཟག་པ་མེད། །

			tra mo sa bön sak pa me 

			The subtle, the untainted, the seedless.



			
			རྡུལ་མེད་རྡུལ་བྲལ་དྲི་མ་མེད། །

			dül me dül dral dri ma me 

			He’s the one without a speck of dust, dustless, stainless,



			
			ཉེས་པ་སྤངས་པ་སྐྱོན་མེད་པ། །

			nye pa pang pa kyön me pa 

			With faults disgorged, the one without sickness;



			
			ཤིན་ཏུ་རབ་སད་རྣམ་སད་བདག །

			shin tu rap se nam se dak 

			He’s the wide-awake one, by identity-nature, the Fully Enlightened,



			
			ཐམས་ཅད་ཡེ་ཤེས་ཀུན་རིག་མཆོག །

			tam che ye she kün rik chok 

			The Omniscient One, the superb knower of all.



			
			རྣམ་པར་ཤེས་པའི་ཆོས་ཉིད་འདས། །

			nam par she pay chö nyi dé 

			Beyond the nature of partitioning primary consciousness,



			
			ཡེ་ཤེས་གཉིས་མེད་ཚུལ་འཆང་བ། །

			ye she nyi me tsül chang wa 

			He’s deep awareness, bearer of the form of nonduality;



			
			རྣམ་པར་རྟོག་མེད་ལྷུན་གྱིས་གྲུབ། །

			nam par tok me lhün gyi drup 

			He’s the one without conceptual thought, spontaneously accomplishing (without any effort),



			
			དུས་གསུམ་སངས་རྒྱས་ལས་བྱེད་པ། །

			dü sum sang gyé lé je pa 

			The one enacting the enlightening deeds of the Buddhas throughout the three times.



			
			སངས་རྒྱས་ཐོག་མ་ཐ་མ་མེད། །

			sang gyé tok ma ta ma me 

			He’s the Buddha, the one without a beginning or end,



			
			དང་པོའི་སངས་རྒྱས་རིས་མེད་པ། །

			dang poy sang gyé ri me pa 

			The primordial Adibuddha, the one without precedent;



			
			ཡེ་ཤེས་མིག་གཅིག་དྲི་མ་མེད། །

			ye she mik chik dri ma me 

			The singular eye of deep awareness, the one with no stains,



			
			ཡེ་ཤེས་ལུས་ཅན་དེ་བཞིན་གཤེགས། །

			ye she lü chen de shin shek 

			Deep awareness embodied, he’s the One Thusly Gone.



			
			ཚིག་གི་དབང་ཕྱུག་སྨྲ་བ་ཆེ། །

			tsik gi wang chuk ma wa che 

			He’s the powerful lord of speech, the magnificent speaker,



			
			སྨྲ་བའི་སྐྱེས་མཆོག་སྨྲ་བའི་རྒྱལ། །

			ma bay kye chok ma bay gyal 

			The supreme being among speakers, the ruler of speakers,



			
			སྨྲ་བའི་དམ་པ་མཆོག་གི་གནས། །

			ma bay dam pa chok gi né 

			The best of those speaking, the very best one,



			
			སྨྲ་བའི་སེང་གེ་ཐུབ་པ་མེད། །

			ma bay seng ge tup pa me 

			The lion of speakers, inconquerable by others.



			
			ཀུན་ཏུ་ལྟ་བ་མཆོག་ཏུ་དགའ། །

			kün tu ta wa chok tu ga 

			Seeing all around, he’s supreme joy itself,



			
			གཟི་བརྗིད་ཕྲེང་ལྡན་བལྟ་ན་སྡུག །

			si ji treng den ta na duk 

			With a garland of brilliance, beautiful to behold;



			
			འོད་བཟང་འབར་བ་དཔལ་གྱི་བེའུ། །

			ö sang bar wa pal gyi beu 

			He’s the magnificent light, the blazing one (Vishnu, beloved of Shri,) the curl at the heart,



			
			སྣང་བ་གསལ་བར་བྱེད་པའི་འོད། །

			nang wa sal war je pay ö 

			The illuminator with hands (that are rays) of blazing light.



			
			སྨན་པ་ཆེ་མཆོག་གཙོ་བོ་སྟེ། །

			men pa che chok tso wo te 

			The best of the great physicians, he’s the most preeminent one,



			
			ཟུག་རྔུ་འབྱིན་པ་བླ་ན་མེད། །

			suk ngu jin pa la na me 

			The unsurpassed remover of (thorny) pains;



			
			སྨན་རྣམས་མ་ལུས་ལྗོན་པའི་ཤིང་། །

			men nam ma lü jön pay shing 

			He’s the celestial tree of all medications, with none left out,



			
			ཉོན་མོངས་ནད་ཀྱི་དགྲ་ཆེ་བ། །

			nyön mong ne kyi dra che wa 

			The great nemesis of the sicknesses of disturbing emotions.



			
			སྡུག་གུ་འཇིག་རྟེན་གསུམ་གྱི་མཆོག །

			duk gu jik ten sum gyi chok 

			He’s the beauty mark of the world’s three planes, the lovely one,



			
			དཔལ་ལྡན་རྒྱུ་སྐར་དཀྱིལ་འཁོར་ཅན། །

			pal den gyu kar kyil khor chen 

			The glorious one, with a mandala of lunar and zodiac constellation stars;



			
			ཕྱོགས་བཅུ་ནམ་མཁའི་མཐར་ཐུག་པ། །

			chok chu nam khay tar tuk pa 

			He’s the one extending to the ends of space in the ten directions,



			
			ཆོས་ཀྱི་རྒྱལ་མཚན་ཆེན་པོ་བསྒྲེང་། །

			chö kyi gyal tsen chen po dreng 

			The great ascending of the banner of Dharma.



			
			འགྲོ་བའི་གདུགས་གཅིག་ཡངས་པ་སྟེ། །

			dro bay duk chik yang pa te 

			He’s the unique extension of an umbrella over the wandering world,



			
			བྱམས་དང་སྙིང་རྗེའི་དཀྱིལ་འཁོར་ཅན། །

			jam dang nying jey kyil khor chen 

			With his mandala circle of love and compassion;



			
			དཔལ་ལྡན་པདྨ་གར་དབང་ཕྱུག །

			pal den pema gar wang chuk 

			He’s the glorious one, the Powerful Lord of the Lotus Dance,



			
			ཁྱབ་བདག་ཆེན་པོ་རིན་ཆེན་གདུགས། །

			khyap dak chen po rin chen duk 

			Great master of the all-pervasive, the one with an umbrella of precious gems.



			
			སངས་རྒྱས་ཀུན་གྱི་རྒྱལ་པོ་ཆེ། །

			sang gyé kün gyi gyal po che 

			He’s the great king of all the Buddhas,



			
			སངས་རྒྱས་ཀུན་བདག་དངོས་པོ་འཛིན། །

			sang gyé kün dak ngö po dzin 

			Holder of the embodiments of all the Buddhas,



			
			སངས་རྒྱས་ཀུན་གྱི་རྣལ་འབྱོར་ཆེ། །

			sang gyé kün gyi nal jor che 

			Great yoga of all the Buddhas,



			
			སངས་རྒྱས་ཀུན་གྱི་བསྟན་པ་གཅིག །

			sang gyé kün gyi ten pa chik 

			Unique teaching of all the Buddhas.



			
			རྡོ་རྗེ་རིན་ཆེན་དབང་བསྐུར་དཔལ། །

			dor jé rin chen wang kur pal 

			He’s the glory of the empowerment of the vajra jewel,



			
			རིན་ཆེན་ཀུན་བདག་དབང་ཕྱུག་སྟེ། །

			rin chen kün dak wang chuk te 

			Powerful lord of the sovereigns of all jewels;



			
			འཇིག་རྟེན་དབང་ཕྱུག་ཀུན་གྱི་བདག །

			jik ten wang chuk kün gyi dak 

			Master of all (Lokeshvaras,) the powerful lords of the world,



			
			རྡོ་རྗེ་ཀུན་འཆང་མངའ་བདག་སྟེ། །

			dor jé kün chang nga dak te 

			He’s the sovereign of all (Vajradharas,) the holders of the vajra.



			
			སངས་རྒྱས་ཀུན་གྱི་ཐུགས་ཆེ་བ། །

			sang gyé kün gyi tuk che wa 

			He’s the great mind of all Buddhas,



			
			སངས་རྒྱས་ཀུན་གྱི་ཐུགས་ལ་གནས། །

			sang gyé kün gyi tuk la né 

			The one that is present in the mind of all Buddhas;



			
			སངས་རྒྱས་ཀུན་གྱི་སྐུ་ཆེ་བ། །

			sang gyé kün gyi ku che wa 

			He’s the great enlightening body of all Buddhas,



			
			སངས་རྒྱས་ཀུན་གྱི་མཚོ་དང་ལྡན། །

			sang gyé kün gyi tso dang den 

			He’s the beautiful speech (Sarasvati) of all Buddhas.



			
			རྡོ་རྗེ་ཉི་མ་སྣང་བ་ཆེ། །

			dor jé nyi ma nang wa che 

			He’s the vajra sun, the great illuminator,



			
			རྡོ་རྗེ་ཟླ་བ་དྲི་མེད་འོད། །

			dor jé da wa dri me ö 

			The vajra moon, the stainless light;



			
			ཆགས་བྲལ་དང་པོ་ཆགས་པ་ཆེ། །

			chak dral dang po chak pa che 

			He’s great desire, the one that begins with non-desire,



			
			ཁ་དོག་སྣ་ཚོགས་འབར་བའི་འོད། །

			kha dok na tsok bar bay ö 

			Blazing light of various colors.



			
			རྡོ་རྗེ་སྐྱིལ་ཀྲུང་རྫོགས་སངས་རྒྱས། །

			dor jé kyil trung dzok sang gyé 

			He’s the vajra posture of the Fully Enlightened,



			
			སངས་རྒྱས་བརྗོད་པའི་ཆོས་འཛིན་པ། །

			sang gyé jö pay chö dzin pa 

			The bearer of the Dharma, the concert of the Buddhas;



			
			དཔལ་ལྡན་སངས་རྒྱས་པདྨ་སྐྱེས། །

			pal den sang gyé pema kye 

			He’s the glorious one, the one that’s born from the lotus of the Buddhas,



			
			ཀུན་མཁྱེན་ཡེ་ཤེས་མཛོད་འཛིན་པ། །

			kün khyen ye she dzö dzin pa 

			The keeper of the treasure of omniscient deep awareness.



			
			རྒྱལ་པོ་སྒྱུ་འཕྲུལ་སྣ་ཚོགས་འཆང་། །

			gyal po gyu trül na tsok chang 

			He’s the bearer of diverse illusions, he’s the king;



			
			ཆེ་བ་སངས་རྒྱས་རིག་པ་འཆང་། །

			che wa sang gyé rik pa chang 

			He’s the bearer of Buddhas’ pure awareness mantras, he’s the great one;



			
			རྡོ་རྗེ་རྣོན་པོ་རལ་གྲི་ཆེ། །

			dor jé nön po ral dri che 

			He’s the vajra sharp, the great sword,



			
			རྣམ་པར་དག་པ་འགྱུར་མེད་མཆོག །

			nam par dak pa gyur me chok 

			The supreme syllable, totally pure.



			
			ཐེག་པ་ཆེན་པོ་སྡུག་བསྔལ་གཅོད། །

			tek pa chen po duk ngal chö 

			He’s the Great Vehicle (Mahayana), the cutter of suffering,



			
			མཚོན་ཆ་ཆེན་པོ་རྡོ་རྗེ་ཆོས། །

			tsön cha chen po dor jé chö 

			He’s the great weapon, Vajra Dharma;



			
			རྡོ་རྗེ་ཟབ་མོ་ཛིན་ཛིཀ །

			dor jé sap mo dzin na dzik 

			He’s (Jinajik,) the triumph of the triumphant, vajra profound,



			
			རྡོ་རྗེ་བློ་གྲོས་དོན་བཞིན་རིག །

			dor jé lo drö dön shin rik 

			He’s vajra intelligence, the knower of things and how they exist.



			
			ཕ་རོལ་ཕྱིན་པ་ཀུན་རྫོགས་པ། །

			pa röl chin pa kün dzok pa 

			He’s the perfected state of every far-reaching attitude,



			
			ས་རྣམས་ཐམས་ཅད་རྣམ་པར་བརྒྱན། །

			sa nam tam che nam par gyen 

			The wearer of all (bhumi) levels of mind as adornment;



			
			རྣམ་པར་དག་པ་བདག་མེད་ཆོས། །

			nam par dak pa dak me chö 

			He’s the lack of a true identity-nature of totally pure existent things,



			
			ཡང་དག་ཡེ་ཤེས་ཟླ་འོད་བཟང་། །

			yang dak ye she da ö sang 

			He’s correct deep awareness, the core light of the moon.



			
			སྒྱུ་འཕྲུལ་དྲ་བ་རྣལ་འབྱོར་ཆེ། །

			gyu trül dra wa nal jor che 

			He’s great diligence (applied), Illusion’s Net,



			
			རྒྱུད་ཀུན་གྱི་ནི་བདག་པོ་མཆོག །

			gyü kün gyi ni dak po chok 

			Sovereign of all tantras, the one that’s superb;



			
			མ་ལུས་རྡོ་རྗེ་སྐྱིལ་ཀྲུང་སྟེ། །

			ma lü dor jé kyil trung te 

			He’s the possessor of vajra (postures and) seats, without an exception,



			
			ཡེ་ཤེས་སྐུ་རྣམས་མ་ལུས་འཆང་། །

			ye she ku nam ma lü chang 

			He’s the bearer of enlightening bodies of deep awareness, without an exception.

\

			
			ཀུན་ཏུ་བཟང་པོ་བློ་གྲོས་བཟང་། །

			kün tu sang po lo drö sang 

			He’s the all-around excellent (Samanta-bhadra), he’s excellent intelligence,



			
			ས་ཡི་སྙིང་པོ་འགྲོ་བ་འཛིན། །

			sa yi nying po dro wa dzin 

			He’s the womb of the earth (Kshiti-garbha), the support of the wandering world;



			
			སངས་རྒྱས་ཀུན་གྱི་སྙིང་པོ་ཆེ། །

			sang gyé kün gyi nying po che 

			He’s the great womb of all of the Buddhas,



			
			སྣ་ཚོགས་སྤྲུལ་པའི་འཁོར་ལོ་འཆང་། །

			na tsok trül pay khor lo chang 

			The bearer of a circle of assorted emanations.



			
			དངོས་པོ་ཀུན་གྱི་རང་བཞིན་མཆོག །

			ngö po kün gyi rang shin chok 

			He’s the supreme self-nature of all functional phenomena,



			
			དངོས་པོ་ཀུན་གྱི་རང་བཞིན་འཛིན། །

			ngö po kün gyi rang shin dzin 

			The bearer of the self-nature of all functional phenomena;



			
			སྐྱེ་མེད་ཆོས་ཏེ་སྣ་ཚོགས་དོན། །

			kye me chö te na tsok dön 

			He’s the non-arising existent, with purposes diverse,



			
			ཆོས་ཀུན་ངོ་བོ་ཉིད་འཆང་བ། །

			chö kün ngo wo nyi chang wa 

			The bearer of the nature of all existent things.



			
			སྐད་ཅིག་གཅིག་ལ་ཤེས་རབ་ཆེས། །

			ke chik chik la she rap che 

			Great discriminating awareness in a single moment,



			
			ཆོས་ཀུན་ཁོང་དུ་ཆུད་པ་འཆང་། །

			chö kün khong du chü pa chang 

			He’s the bearer of comprehension of all existent things;



			
			ཆོས་ཀུན་མངོན་པར་རྟོགས་པ་སྟེ། །

			chö kün ngön par tok pa te 

			The clear realization of all existent things,



			
			ཐུབ་པ་བློ་མཆོག་ཡང་དག་མཐའ། །

			tup pa lo chok yang dak ta 

			He’s the able sage, with foremost intelligence, the endpoint of that which is perfectly so.



			
			མི་གཡོ་རབ་ཏུ་དང་བའི་བདག །

			mi yo rap tu dang bay dak 

			He’s the immovable one, extremely pure, by identity-nature,



			
			རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་བྱང་ཆུབ་འཆང་། །

			dzok pay sang gyé jang chup chang 

			The bearer of the purified state of the Perfect, Fully Enlightened Ones;



			
			སངས་རྒྱས་ཀུན་གྱི་མངོན་སུམ་པ། །

			sang gyé kün gyi ngön sum pa 

			He’s the one having bare cognition of all Buddhas,



			
			ཡེ་ཤེས་མེ་ལྕེ་འོད་རབ་གསལ། །སོ་སོར་གཟིགས་པའི་ཡེ་ཤེས་ཀྱི་ཚིགས་སུ་བཅད་པ་བཞི་བཅུ་རྩ་གཉིས་སོ།། །།

			ye she me che ö rap sal 

			The flame of deep awareness, the excellent clear light.



			
			[Twenty-four Verses on Equalizing Deep Awareness]

			འདོད་པའི་དོན་སྒྲུབ་དམ་པ་སྟེ། །

			dö pay dön drup dam pa te 

			He’s the fulfiller of wished-for aims, he’s superb,



			
			ངན་སོང་ཐམས་ཅད་རྣམ་སྦྱོང་བ། །

			ngen song tam che nam jong wa 

			The one totally purifying all of the worse rebirth states;



			
			མགོན་པོ་སེམས་ཅན་ཀུན་གྱི་མཆོག །

			gön po sem chen kün gyi chok 

			He’s the ultimate of all limited beings, the guardian,



			
			སེམས་ཅན་ཐམས་ཅད་རབ་གྲོལ་བྱེད། །

			sem chen tam che rap dröl je 

			The complete liberator of all limited beings.



			
			ཉོན་མོངས་གཡུལ་དུ་གཅིག་དཔའ་བ། །

			nyön mong yül du chik pa wa 

			He’s the hero in the battle with disturbing emotions, the unique one,



			
			མི་ཤེས་དགྲ་ཡི་དྲེགས་པ་འཇོམས། །

			mi she dra yi drek pa jom 

			The slayer of the insolent arrogance of the enemy “unawareness”;



			
			བློ་ནི་སྒེག་འཆང་དཔལ་དང་ལྡན། །

			lo ni gek chang pal dang den 

			He’s intelligence, bearer of an enamored tone, the one with glory,



			
			དཔའ་བོ་མི་སྡུག་གཟུགས་འཆང་བ། །

			pa wo mi duk suk chang wa 

			Bearer of forms with heroic and disdainful tones.



			
			ལག་པའི་དབྱུག་པ་བརྒྱ་བསྐྱོད་ཅིང་། །

			lak pay yuk pa gya kyö ching 

			He’s the one pounding with a hundred clubs in his hands,



			
			རྐང་པ་བསྐྱོད་པས་གར་བྱེད་པ། །

			kang pa kyö pé gar je pa 

			He’s the dancer with a pounding-down of his feet;



			
			དཔལ་ལྡན་ལག་པ་བརྒྱས་གང་ལ། །

			pal den lak pa gyé gang la 

			He’s the one with glory, the user of a hundred (user) hands,



			
			ནམ་མཁའ་ཁྱབ་པར་གར་བྱེད་པ། །

			nam kha khyap par gar je pa 

			The dancer across (the sectors used in) the expanse of the sky.



			
			རྐང་པ་གཅིག་གིས་མཐིལ་གནོན་པ། །

			kang pa chik gi til nön pa 

			He’s the one standing on the surface of the mandala of the earth,



			
			ས་ཡི་སྙིང་པོའི་མཐིལ་ལ་གནས། །

			sa yi nying poy til la né 

			Pressing down on the surface with a single foot;



			
			ཚངས་པའི་སྒོ་ངའི་རྩེ་མོ་གནོན། །

			tsang pay go ngay tse mo nön 

			He’s the one standing on the nail of his large toe,



			
			རྐང་མཐེབ་སེན་མོ་ལ་གནས་པ། །

			kang tep sen mo la né pa 

			Pressing down on the tip of Brahma’s (egg-like) world.



			
			དོན་གཅིག་གཉིས་མེད་ཆོས་ཀྱི་དོན། །

			dön chik nyi me chö kyi dön 

			He’s the singular item, the item regarding phenomena that’s nondual,



			
			དམ་པའི་དོན་དེ་འཇིག་པ་མེད། །

			dam pay dön de jik pa me 

			He’s the deepest (truth) item, (the imperishable powerful lord,) the one that lacks what’s fearful;



			
			རྣམ་རིག་སྣ་ཚོགས་རང་བཞིན་དོན། །

			nam rik na tsok rang shin dön 

			He’s the item with a variety of revealing forms,



			
			སེམས་དང་རྣམ་ཤེས་རྒྱུད་དང་ལྡན། །

			sem dang nam she gyü dang den 

			The one that has a continuity of mind and of partitioning consciousness.



			
			དངོས་པོ་མ་ལུས་དོན་དགའ་བ། །

			ngö po ma lü dön ga wa 

			He’s joyful awareness of existent things, without an exception,



			
			སྟོང་བ་ཉིད་དགའ་འདོད་ཆགས་བློ། །

			tong wa nyi ga dö chak lo 

			He’s joyful awareness of voidness, the highest intelligence;



			
			སྲིད་པའི་འདོད་ཆགས་ལ་སོགས་འདས། །

			si pay dö chak la sok dé 

			The one gone beyond the longing desires, and the likes, of compulsive existence,



			
			སྲིད་པ་གསུམ་པོ་དགའ་བ་ཆེ། །

			si pa sum po ga wa che 

			He’s great joyful awareness regarding the three (planes of) compulsive existence.



			
			དག་པ་སྤྲིན་དཀར་བཞིན་དུ་དཀར། །

			dak pa trin kar shin du kar 

			He’s the pure white one — a brilliant white cloud,



			
			འོད་བཟང་སྟོན་ཀའི་ཟླ་བའི་འོད། །

			ö sang tön kay da bay ö 

			With beautiful light — beams of the autumn moon,



			
			ཉི་མ་འཆར་ཀའི་དཀྱིལ་ལྟར་མཛེས། །

			nyi ma char kay kyil tar dze 

			With an exquisite (face) — the mandala orb of a (youthful) sun,



			
			འདོད་ཆགས་ཆེན་པོ་སེན་མོའི་འོད། །

			dö chak chen po sen moy ö 

			With light from his nails — a great (passionate) red.



			
			ཟུར་ཕུད་བཟང་པོ་མཐོན་ཀའི་མཆོག །

			sur pü sang po tön kay chok 

			With sapphire-blue hair knotted on top,



			
			སྐྲ་མཆོག་མཐོན་ཀ་ཆེན་པོ་འཆང་། །

			tra chok tön ka chen po chang 

			And wearing a great sapphire on top of his locks,



			
			ནོར་བུ་ཆེན་པོ་འོད་ཆགས་དཔལ། །

			nor bu chen po ö chak pal 

			He’s the glorious one with the radiant luster of a magnificent gem,



			
			སངས་རྒྱས་སྤྲུལ་པའི་རྒྱན་དང་ལྡན། །

			sang gyé trül pay gyen dang den 

			Having as jewelry emanations of Buddha.



			
			འཇིག་རྟེན་ཁམས་བརྒྱ་ཀུན་བསྐྱོད་པ། །

			jik ten kham gya kün kyö pa 

			He’s the shaker of spheres of hundreds of worlds,



			
			རྫུ་འཕྲུལ་རྐང་པ་སྟོབས་ཆེན་ལྡན། །

			dzu trül kang pa top chen den 

			The one with great force with his extraphysical powerful legs;



			
			དེ་ཉིད་དྲན་པ་ཆེན་པོ་འཆང་། །

			de nyi dren pa chen po chang 

			He’s the holder of the great (state of) mindfulness as well as the facts of reality,



			
			དྲན་པ་བཞི་པོ་ཏིང་འཛིན་རྒྱལ། །

			dren pa shi po ting dzin gyal 

			He’s the ruler of the absorbed concentrations of the four types of mindfulness states.



			
			བྱང་ཆུབ་ཡན་ལག་མེ་ཏོག་དགའ། །

			jang chup yen lak me tok ga 

			He’s the fragrance of the love-blossoms on the branches (leading) to a purified state,



			
			དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ཡོན་ཏན་མཚོ། །

			de shin shek pa yön ten tso 

			(The cream atop) the ocean of good qualities of the Thusly Gone Ones;



			
			ལམ་གྱི་ཡན་ལག་བརྒྱད་ཚུལ་རིག །

			lam gyi yen lak gye tsül rik 

			He’s the one knowing the mode of travel with the eightfold pathway minds,



			
			ཡང་དག་སངས་རྒྱས་ལམ་རིག་པ། །

			yang dak sang gyé lam rik pa 

			The one knowing the pathway mind of the Perfect, Fully Enlightened.



			
			སེམས་ཅན་ཀུན་ལ་ཤས་ཆེར་ཆགས། །

			sem chen kün la shé cher chak 

			He’s the one having great adherence to all limited beings,



			
			ནམ་མཁའ་ལྟ་བུར་ཆགས་པ་མེད། །

			nam kha ta bur chak pa me 

			But without having adherence, like the sky;



			
			སེམས་ཅན་ཀུན་གྱི་ཡིད་ལས་སྐྱེས། །

			sem chen kün gyi yi lé kye 

			He’s the one entering the minds of all limited beings,



			
			སེམས་ཅན་ཀུན་གྱི་ཡིད་ལྟར་མགྱོགས། །

			sem chen kün gyi yi tar gyok 

			Having speed in accord with the minds of all limited beings.



			
			སེམས་ཅན་ཀུན་གྱི་དབང་དོན་ཤེས། །

			sem chen kün gyi wang dön she 

			He’s the one with awareness of the powers and objects of all limited beings,



			
			སེམས་ཅན་ཀུན་གྱི་ཡིད་འཕྲོག་པ། །

			sem chen kün gyi yi trok pa 

			The one who captures the hearts of all limited beings;



			
			ཕུང་པོ་ལྔ་དོན་དེ་ཉིད་ཤེས། །

			pung po nga dön de nyi she 

			He’s the one with awareness of the items and reality of the five aggregate factors,



			
			རྣམ་དག་ཕུང་པོ་ལྔ་འཆང་བ། །

			nam dak pung po nga chang wa 

			The one who holds the full purity of the five aggregate factors.



			
			ཐམས་ཅད་ངེས་འབྱུང་མཐའ་ལ་གནས། །

			tam che nge jung ta la né 

			He’s the one standing at the end of every definite deliverance,



			
			ཐམས་ཅད་ངེས་པར་འབྱུང་བ་མཁས། །

			tam che nge par jung wa khé 

			The one who’s skilled in that which brings every definite deliverance;



			
			ཐམས་ཅད་ངེས་འབྱུང་ལམ་ལ་གནས། །

			tam che nge jung lam la né 

			He’s the one standing on the path for every definite deliverance,



			
			ཐམས་ཅད་ངེས་འབྱུང་སྟོན་པ་པོ། །

			tam che nge jung tön pa po 

			The one who’s indicating every definite deliverance.



			
			ཡན་ལག་བཅུ་གཉིས་སྲིད་རྩ་བཏོན། །

			yen lak chu nyi si tsa tön 

			He’s the one who’s uprooted compulsive existence with its twelvefold links,



			
			དག་པ་རྣམ་པ་བཅུ་གཉིས་འཆང་། །

			dak pa nam pa chu nyi chang 

			The holder of their purification having twelvefold aspects;



			
			བདེན་བཞིའི་ཚུལ་གྱི་རྣམ་པ་ཅན། །

			den shi tsül gyi nam pa chen 

			Having the aspect of the mode of travel of the fourfold truths,



			
			ཤེས་པ་བརྒྱད་པོ་རྟོགས་པ་འཆང་། །

			she pa gye po tok pa chang 

			He’s the holder of the realization of the eightfold awareness.



			
			བདེན་དོན་རྣམ་པ་བཅུ་གཉིས་ལྡན། །

			den dön nam pa chu nyi den 

			He’s the points of truth in twelvefold aspects,



			
			དེ་ཉིད་རྣམ་པ་བཅུ་དྲུག་རིག །

			de nyi nam pa chu druk rik 

			The knower of reality in sixteen aspects,



			
			རྣམ་པ་ཉི་ཤུས་བྱང་ཆུབ་པ། །

			nam pa nyi shü jang chup pa 

			The Fully Enlightened through twenty aspects,



			
			རྣམ་པར་སངས་རྒྱས་ཀུན་རིག་མཆོག །

			nam par sang gyé kün rik chok 

			The Enlightened Buddha, the superb knower of all.



			
			དཔག་མེད་སངས་རྒྱས་སྤྲུལ་པ་ཡི། །

			pak me sang gyé trül pa yi 

			He’s the one making knowable millions



			
			སྐུ་ནི་བྱེ་བ་འགྱེད་པ་པོ། །

			ku ni je wa gye pa po 

			Of enlightening emanation bodies of innumerable Buddhas;



			
			སྐད་ཅིག་ཐམས་ཅད་མངོན་པར་རྟོགས། །

			ke chik tam che ngön par tok 

			He’s the clear realization of everything in a moment,



			
			སེམས་ཀྱི་སྐད་ཅིག་དོན་ཀུན་རིག །

			sem kyi ke chik dön kün rik 

			The knower of the objects of all moments of mind.



			
			ཐེག་པ་སྣ་ཚོགས་ཐབས་ཚུལ་གྱིས། །

			tek pa na tsok tap tsül gyi 

			He’s the skillful means of the modes of travel of the various vehicles of mind,



			
			འགྲོ་བའི་དོན་གྱི་རྣམ་དབྱེ་ཅན། །

			dro bay dön gyi nam ye chen 

			The one who makes knowable the aims of the wandering world;



			
			ཐེག་པ་གསུམ་གྱི་ངེས་འབྱུང་ནི། །

			tek pa sum gyi nge jung ni 

			He’s the one who’s definitely delivered threefold, through the vehicles of mind,



			
			ཐེག་པ་གཅིག་གི་འབྲས་བུར་གནས། །

			tek pa chik gi dré bur né 

			The one who’s established as the fruit of (Ekayana,) the single vehicle of mind.



			
			ཉོན་མོངས་ཁམས་རྣམས་དག་པའི་བདག །

			nyön mong kham nam dak pay dak 

			He’s the identity-nature totally pure of the spheres of disturbing emotions,



			
			ལས་ཀྱི་ཁམས་རྣམས་ཟད་བྱེད་པ། །

			lé kyi kham nam se je pa 

			He’s the depleter of the spheres of karma;



			
			ཆུ་བོ་རྒྱ་མཚོ་ཀུན་ལས་བརྒལ། །

			chu bo gya tso kün lé gal 

			He’s the one who has fully crossed over the ocean of currents,



			
			སྦྱོར་བའི་དགོན་པ་ལས་བྱུང་བ། །

			jor bay gön pa lé jung wa 

			The one who’s emerged from the wilderness by means of the yogas.



			
			ཉོན་མོངས་ཉེ་ཉོན་ཀུན་ཉོན་མོངས། །

			nyön mong nye nyön kün nyön mong 

			He’s the one fully rid of the disturbing emotions, the auxiliary disturbing emotions,



			
			བག་ཆགས་བཅས་པ་རབ་སྤངས་པ། །

			bak chak ché pa rap pang pa 

			And the general disturbing emotions, together with (all) their habits;



			
			སྙིང་རྗེ་ཆེན་པོ་ཤེས་རབ་ཐབས། །

			nying je chen po she rap tap 

			He’s discriminating awareness and great compassion as skillful means,



			
			དོན་ཡོད་འགྲོ་བའི་དོན་བྱེད་པ། །

			dön yö dro bay dön je pa 

			The one fulfilling the aims of the wandering world, meaningfully (without fail).



			
			འདུ་ཤེས་ཐམས་ཅད་རབ་སྤངས་དོན། །

			du she tam che rap pang dön 

			He’s the one with objects of all conceptual discernment gotten rid of,



			
			རྣམ་ཤེས་དོན་ནི་འགོག་པ་འཆང་། །

			nam she dön ni gok pa chang 

			The one with objects of partitioning consciousness brought to a halt;



			
			སེམས་ཅན་ཀུན་གྱི་ཡིད་ཀྱི་ཡུལ། །

			sem chen kün gyi yi kyi yül 

			He’s the cognitive object (in reference to) the minds of all limited beings,



			
			སེམས་ཅན་ཀུན་གྱི་ཡིད་གནས་པ། །

			sem chen kün gyi yi né pa 

			The one that abides in the minds of all limited beings.



			
			སེམས་ཅན་ཀུན་གྱི་ཡིད་ནང་གནས། །

			sem chen kün gyi yi nang né 

			He’s the innermost stand of the minds of all limited beings,



			
			དེ་དག་སེམས་དང་མཉམ་ཉིད་སོན། །

			de dak sem dang nyam nyi sön 

			The one who’s passing as the equality of their minds;



			
			སེམས་ཅན་ཀུན་ཡིད་ཚིམ་པར་བྱེད། །

			sem chen kün yi tsim par je 

			He’s the one bringing satisfaction to the minds of all limited beings,



			
			སེམས་ཅན་ཀུན་གྱི་ཡིད་དགའ་བ། །

			sem chen kün gyi yi ga wa 

			He’s the joy of the mind of all limited beings.



			
			གྲུབ་མཐའ་འཁྲུལ་པ་ལྡན་པ་མིན། །

			drup ta trül pa den pa min 

			He’s the culminating point of actualization, the one with confusion departed,



			
			འཁྲུལ་པ་ཐམས་ཅད་རྣམ་པར་སྤངས། །

			trül pa tam che nam par pang 

			He’s the one with every mistake dispelled;



			
			དོན་གསུམ་ཐེ་ཙོམ་མེད་པའི་བློ། །

			dön sum te tsom me pay lo 

			He’s intelligence not indecisively wavering, the one that is threefold,



			
			ཀུན་དོན་ཡོན་ཏན་གསུམ་གྱི་བདག །

			kün dön yön ten sum gyi dak 

			The one (fulfilling) everyone’s aims, with an identity-nature of three constituents.



			
			དུས་གསུམ་ཕུང་པོ་ལྔ་ཡི་དོན། །

			dü sum pung po nga yi dön 

			He’s the object (in reference to) the five aggregate factors, the one throughout the three times,



			
			སྐད་ཅིག་ཐམས་ཅད་རྣམ་བསྒོམ་པ། །

			ke chik tam che nam gom pa 

			The one that makes things individually knowable in every instant;



			
			སྐད་ཅིག་གཅིག་མངོན་རྫོགས་སངས་རྒྱས། །

			ke chik chik ngön dzok sang gyé 

			He’s the one with manifest total enlightenment in an instant,



			
			སངས་རྒྱས་ཀུན་གྱི་རང་བཞིན་འཆང་། །

			sang gyé kün gyi rang shin chang 

			The bearer of all the Buddhas’ self-nature.



			
			ལུས་མེད་སྐུ་སྟེ་སྐུ་ཡི་མཆོག །

			lü me ku te ku yi chok 

			He’s the one with an enlightening body that’s incorporeal, the foremost of enlightening bodies,



			
			སྐུ་ནི་བྱེ་བ་རྣམ་པར་འགྱེད། །

			ku ni je wa nam par gye 

			The one that makes knowable millions of enlightening bodies;



			
			གཟུགས་རྣམས་མ་ལུས་ཀུན་ཏུ་སྟོན། །

			suk nam ma lü kün tu tön 

			He’s the one exhibiting everywhere a variety of forms,



			
			ནོར་བུ་ཆེན་པོ་རིན་ཆེན་ཏོག །མཉམ་པ་ཉིད་ཀྱི་ཡེ་ཤེས་ཀྱི་ཚིགས་སུ་བཅད་པ་ཉི་ཤུ་རྩ་བཞིའོ།། །།

			nor bu chen po rin chen tok 

			He’s the great gem, (Ratnaketu,) the crowning jewel.



			
			[Fifteen Verses on the Accomplishing Deep Awareness]

			སངས་རྒྱས་ཀུན་གྱིས་རྟོགས་བྱ་བ། །

			sang gyé kün gyi tok ja wa 

			He’s the one to be realized by all the Fully Enlightened,



			
			སངས་རྒྱས་བྱང་ཆུབ་བླ་ན་མེད། །

			sang gyé jang chup la na me 

			He’s the purified state of a Buddha, the peerless;



			
			གསང་སྔགས་སྐྱེ་གནས་ཡི་གེ་མེད། །

			sang ngak kye né yi ge me 

			He’s the one that isn’t a syllable, the one comes forth from hidden mantra’s womb,



			
			གསང་སྔགས་ཆེན་པོ་རིགས་གསུམ་པ། །

			sang ngak chen po rik sum pa 

			The triad of families of great hidden mantra.



			
			གསང་སྔགས་དོན་ཀུན་སྐྱེད་པ་པོ། །

			sang ngak dön kün kye pa po 

			He’s the creator of every significance of hidden mantra,



			
			ཐིག་ལེ་ཆེན་པོ་ཡི་གེ་མེད། །

			tik le chen po yi ge me 

			He’s the great creative energy-drop, that which isn’t a syllable;



			
			སྟོང་པ་ཆེན་པོ་ཡི་གེ་ལྔ། །

			tong pa chen po yi ge nga 

			He’s the great void, having five syllables,



			
			ཐིག་ལེ་སྟོང་པ་ཡི་གེ་དྲུག །

			tik le tong pa yi ge druk 

			And the creative-drop void, having six syllables.



			
			རྣམ་པ་ཐམས་ཅད་རྣམ་པ་མེད། །

			nam pa tam che nam pa me 

			He’s the possessor of all aspects, that which hasn’t an aspect,



			
			བཅུ་དྲུག་ཕྱེད་ཕྱེད་ཐིག་ལེ་འཆང་། །

			chu druk che che tik le chang 

			He’s the bearer of the sixteen creative drops, and half of their half;



			
			ཆ་མེད་ཆ་ལྡན་ལས་འདས་པ། །

			cha me cha den lé dé pa 

			He’s the one without phases, beyond count,



			
			བསམ་གཏན་བཞི་པའི་རྩེ་མོ་འཆང་། །

			sam ten shi pay tse mo chang 

			Holder of the peak of the fourth level of mental stability.



			
			བསམ་གཏན་ཡན་ལག་ཀུན་ཤེས་ཤིང་། །

			sam ten yen lak kün she shing 

			He’s the advanced awareness of the phases of all levels of mental stability,



			
			ཏིང་འཛིན་རིག་དང་རྒྱུད་རིག་པ། །

			ting dzin rik dang gyü rik pa 

			The knower of the families and castes of absorbed concentration;



			
			ཏིང་འཛིན་སྐུ་སྟེ་སྐུ་ཡི་མཆོག །

			ting dzin ku te ku yi chok 

			The enlightening body of absorbed concentration, the foremost of the enlightening bodies,



			
			ལོངས་སྤྱོད་རྫོགས་སྐུ་ཀུན་གྱི་རྒྱལ། །

			long chö dzok ku kün gyi gyal 

			The ruler of all (Sambhogakaya,) Enlightening Bodies of Full Use.



			
			སྤྲུལ་པའི་སྐུ་སྟེ་སྐུ་ཡི་མཆོག །

			trül pay ku te ku yi chok 

			He’s the one with a (Nirmanakaya,) Enlightening Body of Emanations, the foremost of the enlightening bodies,



			
			སངས་རྒྱས་སྤྲུལ་པའི་རྒྱུད་འཆང་བ། །

			sang gyé trül pay gyü chang wa 

			Holder of the lineage of Buddha’s emanations;



			
			ཕྱོགས་བཅུར་སྤྲུལ་པ་སྣ་ཚོགས་འགྱེད། །

			chok chur trül pa na tsok gye 

			He’s the one issuing forth various emanations in the ten directions,



			
			ཇི་བཞིན་འགྲོ་བའི་དོན་བྱེད་པ། །

			ji shin dro bay dön je pa 

			The one fulfilling the aims of the wandering world, whatever they may be.



			
			ལྷ་ཡི་དབང་པོ་ལྷ་ཡི་ལྷ། །

			lha yi wang po lha yi lha 

			He’s the chief of the deities, the deity over the deities,



			
			ལྷ་མིན་དབང་པོ་སྦྱིན་བྱེད་བདག །

			lha min wang po jin je dak 

			The chief of the gods, the overlord of the (devilish) non-gods,



			
			ལྷ་ཡི་བླ་མ་འཆི་མེད་དབང་། །

			lha yi la ma chi me wang 

			The chief of the immortals, the guru of the gods,



			
			རབ་འཇོམས་རབ་འཇོམས་དབང་ཕྱུག་གོ། །

			rap jom rap jom wang chuk go 

			The destroyer, and the powerful lord of the destroyers.



			
			སྲིད་པའི་དགོན་པ་ལས་བརྒལ་བ། །

			si pay gön pa lé gal wa 

			He’s the one with the wilderness of compulsive existence crossed over,



			
			སྟོན་པ་གཅིག་པུ་འགྲོ་བའི་བླ། །

			tön pa chik pu dro bay la 

			The unique indicator, the guru for the wandering world;



			
			འཇིག་རྟེན་ཕྱོགས་བཅུར་རབ་གྲགས་པ། །

			jik ten chok chur rap drak pa 

			He’s renowned throughout the world’s ten directions,



			
			ཆོས་ཀྱི་སྦྱིན་བདག་ཆེ་བ་པོ། །

			chö kyi jin dak che wa po 

			The master of generous giving of the Dharma, the great one.



			
			བྱམས་པའི་གོ་ཆ་ཆས་པ་སྟེ། །

			jam pay go cha ché pa te 

			Armored with the armor of love,



			
			སྙིང་རྗེ་ཡི་ནི་ཡ་ལད་བགོས། །

			nying je yi ni ya le gö 

			Coated with a coat-of-mail of compassion,



			
			ཤེས་རབ་རལ་གྲི་མདའ་གཞུ་ཐོགས། །

			she rap ral dri da shu tok 

			Wielder of a sword of discriminating awareness and a bow and arrow,



			
			ཉོན་མོངས་མི་ཤེས་གཡུལ་ངོ་སེལ། །

			nyön mong mi she yül ngo sel 

			He’s the one who finishes the battle against disturbing emotion and unawareness.



			
			དཔའ་བོ་བདུད་དགྲ་བདུད་འདུལ་བ། །

			pa wo dü dra dü dül wa 

			He’s the heroic one, enemy of the (mara) demonic forces, subduer of the maras,



			
			བདུད་བཞིའི་འཇིགས་པ་མཐར་བྱེད་པ། །

			dü shi jik pa tar je pa 

			The one who brings fear of the four maras to an end;



			
			བདུད་དཔུང་ཐམས་ཅད་ཕམ་པར་བྱེད། །

			dü pung tam che pam par je 

			Defeater of the military forces of all maras,



			
			རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་འཇིག་རྟེན་འདྲེན། །

			dzok pay sang gyé jik ten dren 

			He’s the Fully Enlightened, the leader of the world.



			
			མཆོད་འོས་བསྟོད་འོས་ཕྱག་གི་གནས། །

			chö ö tö ö chak gi né 

			He’s the one worthy of offerings, worthy of praise, the one for prostration,



			
			རྟག་ཏུ་རིམ་གྲོ་བྱ་བའི་འོས། །

			tak tu rim dro ja bay ö 

			Worthy of (being honored) forever in paintings,



			
			བཀུར་འོས་རྗེད་བར་བྱ་བའི་འོས། །

			kur ö je bar ja bay ö 

			Worthy of shows of respect, most worthy of veneration,



			
			ཕྱག་བྱར་འོས་པ་བླ་མའི་མཆོག །

			chak jar ö pa la may chok 

			Worthy for homage, the highest guru.



			
			འཇིག་རྟེན་གསུམ་པོ་གོམ་གཅིག་བགྲོད། །

			jik ten sum po gom chik drö 

			He’s the one traversing the world’s three planes in a single stride,



			
			མཁའ་ལྟར་མཐའ་མེད་རྣམ་པར་གནོན། །

			kha tar ta me nam par nön 

			The one striding forth endlessly, just like space;



			
			གསུམ་རིག་གཙང་མ་དག་པ་སྟེ། །

			sum rik tsang ma dak pa te 

			He’s the one with triple knowledge, (proficiency in the sacred,) clean and pure,



			
			མངོན་ཤེས་དྲུག་ལྡན་རྗེས་དྲན་དྲུག །

			ngön she druk den je dren druk 

			Possessor of the six types of heightened awareness and the six types of close mindfulness.



			
			བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་སེམས་དཔའ་ཆེ། །

			jang chup sem pa sem pa che 

			He’s a bodhisattva, a great-minded (mahasattva),



			
			རྫུ་འཕྲུལ་ཆེན་པོ་འཇིག་རྟེན་འདས། །

			dzu trül chen po jik ten dé 

			The one with great extraphysical powers, the one gone beyond the world;



			
			ཤེས་རབ་ཕ་རོལ་ཕྱིན་པའི་མཐའ། །

			she rap pa röl chin pay ta 

			(Situated) at the endpoint of far-reaching discriminating awareness (prajnaparamita),



			
			ཤེས་རབ་ཀྱི་ནི་དེ་ཉིད་ཐོབ། །

			she rap kyi ni de nyi top 

			He’s the one who’s come to reality through discriminating awareness.



			
			བདག་རིག་གཞན་རིག་ཐམས་ཅད་པ། །

			dak rik shen rik tam che pa 

			He’s the one with all knowledge of self and knowledge of others,



			
			ཀུན་ལ་ཕན་པའི་གང་ཟག་མཆོག །

			kün la pen pay gang sak chok 

			Helpful to all, the foremost person (of all);



			
			འཇིག་རྟེན་དཔེ་ལས་འདས་པ་སྟེ། །

			jik ten pe lé dé pa te 

			He’s the one who’s gone beyond all comparison,



			
			ཤེས་དང་ཤེས་བྱའི་བདག་པོ་མཆོག །

			she dang she jay dak po chok 

			The superb sovereign of knowing and what’s to be known.



			
			གཙོ་བོ་ཆོས་ཀྱི་སྦྱིན་པའི་བདག །

			tso wo chö kyi jin pay dak 

			He’s the master of generous giving of Dharma, the most preeminent,



			
			ཕྱག་རྒྱ་བཞི་པོའི་དོན་སྟོན་པ། །

			chak gya shi poy dön tön pa 

			The one who shows the meaning of the fourfold (mudra) seals;



			
			འགྲོ་བའི་བསྙེན་བཀུར་གནས་ཀྱི་མཆོག །

			dro bay nyen kur né kyi chok 

			He’s the one most fitting to be helped and shown respect by the worldly



			
			ངེས་འབྱུང་གསུམ་པོ་བགྲོད་རྣམས་ཀྱི། །

			nge jung sum po drö nam kyi 

			And by those traversing the three (pathways of) definite deliverance.



			
			དོན་གྱི་དམ་པ་རྣམ་དག་དཔལ། །

			dön gyi dam pa nam dak pal 

			He’s the purity and glory of the deepest truth,



			
			འཇིག་རྟེན་གསུམ་གྱི་སྐལ་བཟང་ཆེ། །

			jik ten sum gyi kal sang che 

			The portion of excellence of the world’s three planes, the great one;



			
			དཔལ་ལྡན་འབྱོར་པ་ཀུན་བྱེད་པ། །

			pal den jor pa kün je pa 

			The one bringing all enrichments, the one having glory,



			
			འཇམ་དཔལ་དཔལ་དང་ལྡན་པའི་མཆོག །བྱ་བ་སྒྲུབ་པའི་ཡེ་ཤེས་ཀྱི་ཚིགས་སུ་བཅད་པ་བཅོ་ལྔའོ།། །།

			jam pal pal dang den pay chok 

			He’s Manjushri, (the lovely and glorious,) supreme among those possessing glory.



			
			[Five Verses on the Deep Awareness of the Five Thusly Gone Ones]

			མཆོག་སྦྱིན་རྡོ་རྗེ་མཆོག་ཁྱོད་འདུད། །

			chok jin dor jé chok khyö dü 

			Homage to you, granter of the best (boon), the foremost vajra;



			
			ཡང་དག་མཐར་གྱུར་ཁྱོད་ལ་འདུད། །

			yang dak tar gyur khyö la dü 

			Homage to you, the endpoint of what’s perfectly so;



			
			སྟོང་ཉིད་སྙིང་པོ་ཁྱོད་ལ་འདུད། །

			tong nyi nying po khyö la dü 

			Homage to you, the womb of voidness;



			
			སངས་རྒྱས་བྱང་ཆུབ་ཁྱོད་ལ་འདུད། །

			sang gyé jang chup khyö la dü 

			Homage to you, the Buddhas’ purified state.



			
			སངས་རྒྱས་ཆགས་པ་ཁྱོད་ལ་འདུད། །

			sang gyé chak pa khyö la dü 

			Homage to you, the Buddhas’ attachment;



			
			སངས་རྒྱས་འདོད་ལ་ཕྱག་འཚལ་འདུད། །

			sang gyé dö la chak tsal dü 

			Homage to you, the Buddha’s desire;



			
			སངས་རྒྱས་དགྱེས་པ་ཁྱོད་ལ་འདུད། །

			sang gyé gye pa khyö la dü 

			Homage to you, the Buddhas’ enjoyment;



			
			སངས་རྒྱས་རོལ་ལ་ཕྱག་འཚལ་འདུད། །

			sang gyé röl la chak tsal dü 

			Homage to you, the Buddhas’ play.



			
			སངས་རྒྱས་འཛུམ་པ་ཁྱོད་ལ་འདུད། །

			sang gyé dzum pa khyö la dü 

			Homage to you, the Buddhas’ smile;



			
			སངས་རྒྱས་སྣང་ལ་ཕྱག་འཚལ་འདུད། །

			sang gyé nang la chak tsal dü 

			Homage to you, the Buddhas’ (shining) laugh;



			
			སངས་རྒྱས་གསུང་བ་ཁྱོད་ལ་འདུད། །

			sang gyé sung wa khyö la dü 

			Homage to you, the Buddha’s speech;



			
			སངས་རྒྱས་ཐུགས་ལ་ཕྱག་འཚལ་འདུད། །

			sang gyé tuk la chak tsal dü 

			Homage to you, the Buddha’s (state of) mind.



			
			དངོས་མེད་ལས་བྱུང་ཁྱོད་ལ་འདུད། །

			ngö me lé jung khyö la dü 

			Homage to you, rising from non-true existence;



			
			སངས་རྒྱས་འབྱུང་བ་ཁྱོད་ལ་འདུད། །

			sang gyé jung wa khyö la dü 

			Homage to you, arising from the Buddhas;



			
			ནམ་མཁའ་ལས་བྱུང་ཁྱོད་ལ་འདུད། །

			nam kha lé jung khyö la dü 

			Homage to you, rising from space;



			
			ཡེ་ཤེས་ལས་བྱུང་ཁྱོད་ལ་འདུད། །

			ye she lé jung khyö la dü 

			Homage to you, arising from deep awareness.



			
			སྒྱུ་འཕྲུལ་དྲ་བ་ཁྱོད་ལ་འདུད། །

			gyu trül dra wa khyö la dü 

			Homage to you, illusion’s net;



			
			སངས་རྒྱས་གར་མཛད་ཁྱོད་ལ་འདུད། །

			sang gyé gar dze khyö la dü 

			Homage to you, the Buddhas’ dancer;



			
			ཐམས་ཅད་ཐམས་ཅད་ཁྱོད་ལ་འདུད། །

			tam che tam che khyö la dü 

			Homage to you, everything for everyone;



			
			ཡེ་ཤེས་སྐུ་ཁྱོད་ལ་འདུད་དོ། །ཞེས་པ་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ལྔའི་ཡེ་ཤེས་ཀྱི་བསྟོད་པ་ཚིགས་སུ་བཅད་པ་ལྔའོ།། །།

			ye she ku khyö la dü do 

			Homage to you, enlightening body of deep awareness.



			
			[The Mantras]

			ༀ་སརྦྦ་དྷརྨྨཱ་བྷཱ་བ་སྭ་བྷཱ་ཝ་བི་ཤུདྡྷ་

			OM sarva dharmā bhāva sva bhāva viśuddha

			Oṃ — the total purity of all existents, by self-nature, non-truly existent,



			
			བཛྲ་ཙཀྵུཿཨ་ཨཱཿཨཾ་ཨཿཔྲ་ཀྲཱི་ཏི། 

			vajra cakṣuḥ a ā aṁ aḥ prakṛti

			Through the vajra eye — a a am a: that which is the completely pure nature



			
			པ་རི་ཤུདྡྷཿསརྦྦ་དྷརྨྨཱ་ཡ་དུ་ཏ་སརྦྦ་ཏ་ཐཱ་ག་ཏ་ཛྙཱ་ན་ཀཱ་ཡ། 

			pari śuddhāḥ sarva dharmāḥ yaduta sarva tathāgata jñāna kāya

			Of all existents takes the form, indeed, of the completely purified Manjushri,



			
			མཉྫུ་ཤྲཱི་པ་རི་ཤུདྡྷི་ཏཱ། མུ་པཱ་དཱ་ཡེ་ཏི། 

			mañjuśrī pari śuddhitĀ mupādāyeti 

			The enlightening body of deep awareness of all Thusly Gone



			
			ཨ་ཨཱཿ། སརྦྦ་ཏ་ཐཱ་ག་ཏ་ཧྲཱི་ད་ཡ། ཧ་ར་ཧ་ར། 

			a āḥ sarva tathāgata hṛdaya hara hara 

			A a: — the heart of all the Thusly Gone, take out, take out — 



			
			ཨཽཾ་ཧཱུཾ་ཧྲཱིཿབྷ་ག་བཱན་ཛྙཱ་ན་མཱུརྟི། བཱ་གཱི་ཤྭ་ར། མ་ཧཱ་པཱ་ཙ། 

			OM hūṁ hrīṁ bhagavan jñānamūrti vāgīśvara mahāvāca 

			om hum hri: Vanquishing master surpassing all, embodied deep awareness,



			
			སརྦྦ་དྷརྨྨཱ་ག་ག་ནཱ་མ་ལ་སུ་པ་རི་ཤུདྡྷ། 

			sarva dharma gaganā mala supari śuddha

			Powerful lord of speech, the great one who ripens, the complete total purity of all the existents, stainless like space,



			
			དྷརྨྨཱ་དྷཱ་ཏུ་ཛྙཱ་ན་གརྦྷ་ཨཱཿ། སྔགས་དགོད་པའོ།། །།

			dharma dhātu jñāna garbha āḥ 

			Womb of deep awareness of the sphere of reality — a:



			
			[Five Verses as an Epilogue]

			དེ་ནས་དཔལ་ལྡན་རྡོ་རྗེ་འཆང་། །

			de né pal den dor jé chang 

			Then the glorious Holder of the Vajra,



			
			དགའ་ཞིང་མགུ་ནས་ཐལ་མོ་སྦྱར། །

			ga shing gu né tal mo jar 

			Joyful and delighted, with palms pressed together,



			
			མགོན་པོ་བཅོམ་ལྡན་དེ་བཞིན་གཤེགས། །

			gön po chom den de shin shek 

			Bowing to the Guardian, the Vanquishing Master Surpassing All,



			
			རྫོགས་སངས་རྒྱས་ལ་ཕྱག་འཚལ་ནས། །

			dzok sang gyé la chak tsal né 

			The Thusly Gone One, the Fully Enlightened,



			
			རྣམ་མང་མགོན་པོ་གཞན་རྣམས་དང་། །

			nam mang gön po shen nam dang 

			Together with the other guardians of many (varied) sorts,



			
			གསང་དབང་ལག་ན་རྡོ་རྗེ་དེ། །

			sang wang lak na dor jé de 

			Lords of the hidden, Vajrapanis,



			
			ཁྲོ་བོའི་རྒྱལ་པོར་བཅས་རྣམས་ཀྱིས། །

			tro woy gyal por ché nam kyi 

			Kings of the furious,



			
			གསང་བསྟོད་ནས་ནི་ཚིག་འདི་གསོལ། །

			sang tö né ni tsik di söl 

			Loudly proclaimed these words of praise,



			
			མགོན་པོ་བདག་ཅག་རྗེས་ཡི་རང་། །

			gön po dak chak je yi rang 

			“We rejoice, O Guardian,



			
			ལེགས་སོ་ལེགས་སོ་ལེགས་པར་གསུངས། །

			lek so lek so lek par sung 

			Excellent, excellent, well said.



			
			བདག་ཅག་ཡང་དག་རྫོགས་པ་ཡི། །

			dak chak yang dak dzok pa yi 

			For us, the great (guardian) aim has (now) been fulfilled,



			
			བྱང་ཆུབ་ཐོབ་པའི་དོན་ཆེན་མཛད། །

			jang chup top pay dön chen dze 

			The attainment of a perfect, full enlightenment state;



			
			འགྲོ་བ་མགོན་མེད་རྣམས་དང་ནི། །

			dro wa gön me nam dang ni 

			And for the wandering world also, lacking a guardian,



			
			རྣམ་གྲོལ་འབྲས་བུ་འཚལ་བ་ཡི། །

			nam dröl dré bu tsal wa yi 

			Wishing for the fruit of complete liberation,



			
			རྣམ་དག་ལེགས་པའི་ལམ་འདི་ནི། །

			nam dak lek pay lam di ni 

			This excellent and pure pathway mind has been shown,



			
			སྒྱུ་འཕྲུལ་དྲ་བའི་ཚུལ་བསྟན་པ། །

			gyu trül dra bay tsül ten pa 

			The mode of travel of Illusion’s Net.



			
			ཟབ་ཅིང་ཡངས་ལ་རྒྱ་ཆེ་བ། །

			sap ching yang la gya che wa 

			This cognitive object indeed of the Buddhas,



			
			དོན་ཆེན་འགྲོ་བའི་དོན་བྱེད་པ། །

			dön chen dro bay dön je pa 

			Having a profound and extensive broad scope,



			
			སངས་རྒྱས་རྣམས་ཀྱི་ཡུལ་འདི་ནི། །

			sang gyé nam kyi yül di ni 

			The great aim, fulfilling the aims of the wandering world,



			
			རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་ཀུན་གྱིས་བཤད། །འདི་ནི་ཡང་དག་པར་སྤྲོ་བ་ཉེ་བར་བསྡུ་བའི་ཚིགས་སུ་བཅད་པ་ལྔའོ། །

			dzok pay sang gyé kün gyi she 

			Has been expounded by the Perfect, Fully Enlightened One.”



			
			འཕགས་པ་རྣལ་འབྱོར་ཆེན་པོའི་རྒྱུད་སྒྱུ་འཕྲུལ་དྲ་བ་སྟོང་ཕྲག་བཅུ་དྲུག་པ་ཏིང་ངེ་འཛིན་དྲ་བའི་ལེའུ་ལས་ཕྱུང་བ། 

			pak pa nal jor chen poy gyü gyu trül dra wa tong trak chu druk pa ting nge dzin dra way leu lé chung wa 

			A Concert of the Deepest Truth Names of the Vanquishing Master Surpassing All, 



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་འཇམ་དཔལ་ཡེ་ཤེས་སེམས་དཔའི་དོན་དམ་པའི་མཚན་ཡང་དག་པར་བརྗོད་པ། 

			chom den dé jam pal ye she sem pay dön dam pay tsen yang dak par jö pa 

			the Deep Awareness Being Manjushri, expounded by the Vanquishing Master, 



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་དེ་བཞིན་གཤེགས་པ་ཤཱཀྱ་ཐུབ་པས་གསུངས་པ་རྫོགས་སོ།། །།

			chom den dé de shin shek pa shākya tup pé sung pa dzok so 

			the Thusly Gone One, Shakyamuni, is hereby completed.



			
		


		
			[image: ]

			Day Eight

		


		
			གཙུག་ཏོར་གདུགས་དཀར་མོའི་བསྒོམ་བཟླས་བདེ་བ་ཅན་གྱི་ཞིང་དུ་བགྲོད་པའི་གདམས་པ་བྱ་རྒྱལ་ཁྱུང་གི་རྟ་ཕོ་བཞུགས་སོ། །

			The Stallion Garuda King of Birds: A Practice of Ushnisha White Parasol

			Instructions for Going to Sukhavati

			༄༅། །ན་མོ་ཤཱཀྱ་མུ་ན་ཡེ། ཚེ་དཔག་མེད་པའི་ཡུམ་མཆོག་གོས་དཀར་མོ། །རབ་ཏུ་ཁྲོས་པའི་ལྷ་མོ་འདི་ཡིན་པས། །བདེ་བ་ཅན་དུ་སྐྱེ་བ་དེ་ཡི་དོན། །མ་མགོན་ལྕམ་དྲལ་དམ་ལ་བཏགས་པའི་ཕྱིར། །ཐུབ་པའི་གཙུག་ཏོར་ནས་ནི་ལྷ་འདི་སྤྲུལ། །བྱད་ཁ་ཟློག་པར་ཟབ་པའང་དེ་ཡི་དོན། །ཞལ་ནས་མ་གསུངས་ཐུབ་པའི་གཙུག་ཏོར་ནས། །མདོ་དང་གཟུངས་ཀྱི་སྒྲ་གྲགས་གཙུག་ཏོར་ཟེར། །འདི་ཉིད་བྱ་བའི་རྒྱུད་ནི་ཡིན་ནའང༌། །བྱ་རྒྱུད་བླ་མེད་ལྟར་དུ་ཉམས་ལེན་པ། །ཛེ་ཏཱ་རི་དང་རྡོ་རྗེ་གདན་པ་སོགས། །གྲུབ་ཆེན་མང་པོས་མཛད་ལྟར་ཉམས་ལེན་བདེ། །དགའ་རབ་རྡོ་རྗེ་འཇམ་དཔལ་བཤེས་གཉེན་ནས། །བི་མ་མི་ཏྲར་བརྒྱུད་པ་རྙིང་མའི་ལུགས། །གུ་རུ་ཁྲག་འཐུང་ནག་པོའི་གཏེར་མ་དང༌། །སྒྲུབ་ཐབས་རྒྱ་མཚོ་བརྒྱ་རྩའི་རྒྱ་གཞུང་དང༌། །མཐོང་བ་དོན་ལྡན་དབང་ཕྱུག་རྡོ་རྗེ་སོགས། །བོད་གཞུང་ཚད་ལྡན་རྣམས་ཀྱི་བཅུད་བསྡུས་ཏེ། །ཉམས་ལེན་བདེ་ཞིང་བྱིན་རླབས་ཆེ་བ་འདི། །ནད་གདོན་བྱད་ཀ་གཏད་མནན་བཟློག་པ་ལ། །རྡོ་རྗེ་ཕ་ལམ་རལ་གྲི་ཉིད་དང་མཚུངས། །བདེ་བ་ཅན་གྱི་ཞིང་ཁམས་བགྲོད་འདོད་ན། །བྱ་རྒྱལ་ཁྱུང་ལ་བཅིབས་ནས་འགྲོ་དང་མཚུངས། །དེ་ཕྱིར་འདི་ལ་རྒྱུན་ཁྱེར་ཉམས་ལེན་མཛོད། །

			namo śākyamunaye

			This extremely wrathful goddess

			Is Pandara Vasini,

			Supreme consort of Amitayus,

			And thus if you recite this,

			You’ll be reborn in Sukhavati.

			Since the Sage emanated her

			From his ushnisha to bind

			Mahakala and his consort 

			To samaya, she is therefore

			Profound for repulsing sorcery.

			The sutra and the dharani

			Came not from the Sage’s mouth

			But from his ushnisha instead.

			Therefore she is called Ushnisha. 

			Even though this is kriya tantra,

			Many mahasiddhas, including

			Jetari and Vajrasana,

			Have practiced kriya tantra

			Just like the unexcelled.

			Practicing as they did is easy.

			This practice compiles the essence of

			The Nyingma tradition that was passed

			From Garap Dorje and Manjushrimitra

			Down to Vimalamitra,

			The terma of Guru Traktung Nakpo,

			The Indian sadhanas from the Ocean

			And Hundred Sadhanas, 

			And genuine Tibetan texts like those

			By the sixth and ninth Karmapas. 

			Easy to practice, it has great blessings

			And is the same as a diamond sword

			For repulsing illness, spirits,

			Witchcraft, and tenen hexes.

			If you wish to go to Sukhavati, 

			It is the same as going there

			Astride a garuda, king of birds,

			So make it into your daily practice. 


			
			ཨཱཿ ཆོས་རྣམས་སྨྲ་བསམ་བརྗོད་མེད་སྟོང་པ་ཉིད། །

			āḥ chö nam ma sam jö me tong pa nyi 

			āḥ Phenomena are emptiness, 
Transcending speech, thought, and description.



			
			ཨོཾ་གྱིས་མཚན་པའི་གདུགས་དཀར་ཡོངས་གྱུར་ལས། །

			oṃ gyi tsen pay duk kar yong gyur lé 

			An oṃ marks a white parasol,
Which transforms and becomes



			
			དྲན་རྫོགས་དམ་ཡེ་དབྱེར་མེད་རང་ཉིད་ནི། །

			dren dzok dam ye yer me rang nyi ni 

			Inseparable wisdom and samaya,
Complete on just remembering —



			
			རྡོ་རྗེ་གཙུག་ཏོར་ཕྱིར་ཟློག་ཆེན་མོའི་སྐུ། །

			dor jé tsuk tor chir dok chen moy ku 

			I myself become the body 
Of Vajroshnisha, Great Repulser.



			
			དབུ་སྟོང་མདུན་ཞལ་སྒེག་པ་ཉིས་བརྒྱ་དཀར། །

			u tong dün shal gek pa nyi gya kar 

			She has a thousand heads: in front,
Two hundred white and charming faces;



			
			གཡས་ཞལ་ཉིས་བརྒྱ་འཇིགས་རུང་དགོད་པ་སེར། །

			yé shal nyi gya jik rung gö pa ser 

			And to the right, two hundred dire 
And dreadful yellow laughing faces;



			
			རྒྱབ་ཞལ་ཉིས་བརྒྱ་དམར་པོ་གཤེ་དང་རྔམ། །

			gyap shal nyi gya mar po she dang ngam 

			While to her rear, she has two hundred 
Red scolding, terrifying faces;



			
			གཡོན་ཞལ་ལྗང་གུ་ཉིས་བརྒྱ་སྙིང་རྗེ་ཞི། །

			yön shal jang gu nyi gya nying je shi 

			And to the left, two hundred green 
Compassionate and peaceful faces.



			
			སྟེང་ཞལ་སྔོན་པོ་ཉིས་བརྒྱ་དྲག་ལ་གཏུམ། །

			teng shal ngön po nyi gya drak la tum 

			Above, she has two hundred blue 
Ferocious, frightening faces. 



			
			དབུ་རེར་རྡོ་རྗེ་མཚན་རྟགས་སྤྱན་གསུམ་གསུམ། །

			u rer dor jé tsen tak chen sum sum 

			Upon each head, she has three eyes 
And a vajra as a mark.



			
			སྐུ་མདོག་དཀར་ཞིང་སྤྱན་མིག་བྱེ་བ་འབུམ། །

			ku dok kar shing chen mik je wa bum 

			The color of her body is white.
She has a billion eyes



			
			ཟུར་མིག་བགྲད་དང་གློག་ལྟར་དྲག་ཏུ་གཟིགས། །

			sur mik dre dang lok tar drak tu sik 

			That look askance and stare and glare 
And dart as quick as lightning.



			
			གཡས་ཕྱག་ལྔ་བརྒྱ་གཡོན་ཕྱག་ལྔ་བརྒྱ་ཡིས། །

			yé chak nga gya yön chak nga gya yi 

			Her arms — five hundred on the right,
Five hundred on the left —



			
			ཐམས་ཅད་བསམ་གཅོད་རལ་གྲི་འབར་བ་འཕྱར། །

			tam che sam chö ral dri bar wa char 

			All brandish blazing cutlasses 
That slice through every thought.



			
			ཞབས་གཡས་ལྔ་བརྒྱ་བརྐྱང་བས་འཇིགས་ཀུན་མནན། །

			shap yé nga gya kyang wé jik kün nen 

			She stretches out five hundred right legs 
To stamp out every danger,



			
			ཞབས་གཡོན་ལྔ་བརྒྱ་བསྐུམ་པས་གདོན་ཀུན་མནན། །

			shap yön nga gya kum pé dön kün nen 

			And her five hundred bent left legs 
Stomp down on every dön. 



			
			སངས་རྒྱས་བྱེ་བ་ཕྲག་བདུན་ཅོད་པན་འཆང༌། །

			sang gyé je wa trak dün chö pen chang 

			Her head is graced by a tiara 
Of seventy million buddhas. 



			
			དབུ་གཙུག་གདུགས་དཀར་བདུན་ནི་བརྩེགས་མར་འཁོར། །

			u tsuk duk kar dün ni tsek mar khor 

			Above her ushnisha, there spin 
Seven white parasols in a column.



			
			བ་སྤུ་ཐམས་ཅད་ཡེ་ཤེས་འོད་ཟེར་འབར། །

			ba pu tam che ye she ö ser bar 

			From every pore upon her body 
Shine dazzling rays of wisdom light.



			
			ལྷ་རྫས་ན་བཟའ་ཞི་ཁྲོའི་རྒྱན་དང་ལྡན། །

			lha dzé na sa shi troy gyen dang den 

			Her robes of divine cloth are adorned 
With peaceful and wrathful ornaments.



			
			དཔྲལ་བར་རྣམ་སྣང་ཐུགས་ཀར་ཨོཾ་དཀར་པོ། །

			tral war nam nang tuk kar oṃ kar po 

			In her forehead is Vairochana, 
A white oṃ in his heart,



			
			མགྲིན་པར་སྣང་མཐའི་ཐུགས་ཀར་ཨཱཿདམར་པོ། །

			drin par nang tay tuk kar āḥmar po 

			And in her throat is Amitabha,
In his heart, a red āḥ. 



			
			ཐུགས་སྨད་རྡོར་སེམས་ཐུགས་ཀར་ཧཱུྃ་སྔོན་པོ། །

			tuk me dor sem tuk kar hūṃ ngön po 

			Below her heart is Vajrasattva,
A blue hūṃ in his heart,



			
			ཐུགས་དབུས་ཟླ་སྟེང་ཨོཾ་ཡིག་དཀར་པོའི་མཐར། །

			tuk wü da teng oṃ yik kar poy tar 

			And in the center of her heart,
Upon a moon, is a white oṃ 



			
			སྔགས་ཕྲེང་འོད་ཀྱིས་སྒྲིབ་བསལ་མཐུ་སྟོབས་རྒྱས། །

			ngak treng ö kyi drip sal tu top gyé 

			Encircled by a mantra garland 
Whose light eliminates obscurations



			
			ཡ་སོ་ཁྲོ་བཅུ་མ་སོ་ཁྲོ་མོ་བཅུ། །

			ya so tro chu ma so tro mo chu 

			And increases power and strength. 
Her upper teeth, ten wrathful gods;



			
			སྨ་ར་མེ་དཔུང་རལ་གྲི་ངར་མའི་ལྕེ། །

			ma ra me pung ral dri ngar may che 

			Her lower, ten wrathful goddesses.
Her mustaches blaze flames; her tongues,



			
			མགྲིན་པར་ཉི་ཟླ་རང་ལུས་མེ་དཔུང་འབར། །

			drin par nyi da rang lü me pung bar 

			Sharp swords; in her throat, a sun and moon.
Her body blazes in a mass



			
			གནོད་བྱེད་ཐམས་ཅད་གཞོབ་ཐུལ་བསྲེགས་པར་གྱུར། །

			nö je tam che shop tül sek par gyur 

			Of fiery flames that incinerate 
Completely all aggressors.



			
			དེ་ཡན་མངོན་རྟོགས་བློ་ལ་མ་ཟིན་ཀྱང༌། །དམིགས་པ་བསྒོམ་པ་ཁོ་ནས་ཆོག་པ་སྟེ། །བསྒོམས་པ་ཙམ་གྱིས་མནན་གཏད་ངག་མནན་སོགས། །གྲོལ་བར་གུ་རུ་ཁྲག་འཐུང་ནག་པོས་གསུངས། །

			Even if you don’t memorize

			The description up to here,

			It is enough to meditate

			On the visualization alone.

			As Guru Traktung Nakpo said,

			Just visualizing brings liberation

			From tenen hexes and the like.

			འདི་ནི་ངག་ཏུ་འདོན་པ་གལ་ཆེ་འོ། །

			Reciting the following is important:


			
			ཧཱུྃ། རྡོ་རྗེ་གཙུག་ཏོར་ཕྱིར་ཟློག་པ་ཆེན་མོ། 

			hūṃ dor jé tsuk tor chir dok pa chen mo 

			hūṃ Vajroshnisha, Great Repulser,



			
			ཕྱག་སྟོང་མངའ་བ་ཆེན་མོ། 

			chak tong nga wa chen mo 

			Great one with a thousand arms,



			
			དབུ་སྟོང་མངའ་བ་ཆེན་མོ། 

			u tong nga wa chen mo 

			Great one with a thousand heads,



			
			སྤྱན་བྱེ་བ་བརྒྱ་སྟོང་མངའ་བ་ཆེན་མོ། 

			chen je wa gya tong nga wa chen mo 

			Great one with a trillion eyes,



			
			རྡོ་རྗེ་མི་ཕྱེད་འབར་བའི་མཚན་རྟགས་ཅན། 

			dor jé mi che bar way tsen tak chen 

			Who is marked by indestructible blazing vajras,



			
			རྡོ་རྗེ་ཡངས་པ་ཆེན་པོས་ས་གསུམ་གྱི་དཀྱིལ་འཁོར་ལ་མངའ་མཛད་མ། 

			dor jé yang pa chen pö sa sum gyi kyil khor la nga dze ma 

			Great Vast Vajra, who wields power over the mandalas of the three worlds,



			
			ཀུན་ནས་བདག་ཅག་མི་ནོར་འཁོར་དང་བཅས་པ་ཐམས་ཅད་ལ་ཉིན་དང་མཚན་དུ་བསྲུང་དུ་གསོལ། 

			kün né dak chak mi nor khor dang ché pa tam che la nyin dang tsen du sung du söl

			Protect us all — people, possessions, and retinue — from everything day and night. 



			
			ཏདྱ་ཐཱ། ཨོཾ་ཨ་ན་ལེ་ཨ་ན་ལེ། བི་ཥ་དེ་བི་ཥ་དེ། 

			tadyathā oṃ anale anale viṣade viṣade 



			
			བཻ་ར་བཻ་ར། བཛྲ་དྷ་རི། བནྡྷ་བནྡྷ་ནི། 

			vaira vaira vajradhari bandha bandhani 



			
			བཛྲ་པཱ་ཎི་ཕཊ་ཧཱུྃ་ཧཱུྃ་ཕཊ་ཕཊ་སྭཱ་ཧཱ། 

			vajrapāṇi phaṭ hūṃ hūṃ phaṭ phaṭ svāhā



			
			ཧཱུྃ་དྲུྃ་བནྡྷ་ཕཊ། མ་མ་རཀྵ་རཀྵ་སྭཱ་ཧཱ། 

			hūṃ druṃ bandha phaṭ mama rakṣa rakṣa svāhā



			
			བདག་དང་བསྲུང་བྱའི་ལུས་ངག་ཡིད་གསུམ་མནན་པ་དང་བཅིངས་པ་

			dak dang sung jay lü ngak yi sum nen pa dang ching pa 

			Release! Release! Undo! Undo all suppression and bonds of body, speech, and mind —



			
			ཐམས་ཅད་ཕྱེས་ཕྱེས་ཁྲོལ་ཁྲོལ། 

			tam che che che tröl tröl 

			my own and those of all to be protected! 



			
			མནན་པ་དང་བཅིངས་པ་དང་བསྡམས་པ་ཐམས་ཅད་སརྦ་ཨ་པཱ་ན་ཡ་སྭཱ་ཧཱ། 

			nen pa dang ching pa dang dam pa tam che sarva apānaya svāhā 

			All suppression, bonds, and fetters sarva apānaya svāhā! 



			
			ཞི་བ་ཤཱིནྟཾ་ཀུ་རུ་ཡེ་སྭཱ་ཧཱ། 

			shi wa śhāntiṃ kuruye svāhā 

			Pacify śhāntiṃ kuruye svāhā!



			
			ཞེས་པའི་བར་དེ་རབ་བདུན་འབྲིང་ལྔ་དང༌། །ཐ་མ་ཚར་གསུམ་ཙམ་ནི་བརྗོད་པའི་རྗེས། །སྙིང་པོ་དང་ནི་ཉེ་སྙིང་སྔགས་འདི་གཉིས། །རང་གི་གང་མོས་བསྙེན་པ་ཅི་འགྲུབ་བྱ། །

			Reciting that seven times is best, 

			Five times is middling,

			And three times is the minimum. 

			Recite whichever you prefer

			Of the essence and quintessence mantras,

			As many times as you are able. 

			The essence:


			
			ཨོཾ་སརྦ་ཏ་ཐཱ་ག་ཏ་ཨུཥྞི་ཥ་ཧཱུྃ་ཕཊ། ཧཱུྃ་མ་མ་ཧཱུྃ་ནི་སྭཱ་ཧཱ། སྙིང་པོའོ། ། 

			oṃ sarva tathāgata uṣṇīṣa hūṃ phaṭ hūṃ mama hūṃ ni svāhā



			
			The quintessence:

			ཨོཾ་མ་མ་ཧཱུྃ་ནི་སྭཱ་ཧཱ། ཉེ་བའི་སྙིང་པོའོ། ། 

			oṃ mama hūṃ ni svāhā



			
			ཧཱུྃ སྐྱོབ་པ་ཤཱཀྱ་སེངྒེ་ཡི། །

			hūṃ kyop pa shākya seng ge yi 

			hūṃ I bow to the awareness queen and praise



			
			གཙུག་ཏོར་གདུགས་དཀར་འཕྲོ་འདུ་ལས། །

			tsuk tor duk kar tro du lé 

			This powerful goddess born



			
			བྱུང་བའི་ལྷ་མོ་སྟོབས་ཆེན་མོ། །

			jung way lha mo top chen mo 

			From the light of guardian Shakyasimha’s



			
			རིག་པའི་རྒྱལ་མོར་ཕྱག་འཚལ་བསྟོད། །

			rik pay gyal mor chak tsal tö 

			White parasol ushnisha. 



			
			འདི་ལྟར་སྒོམ་བཟླས་བྱས་པའི་བསོད་ནམས་ཀྱིས། །

			di tar gom dé jé pay sö nam kyi 

			By the merit of practicing 
This meditation and recitation,



			
			མི་གཙང་ལུས་འདི་བོར་བར་གྱུར་མ་ཐག །

			mi tsang lü di bor war gyur ma tak 

			As soon as I have cast aside 
This unclean body, may I be born



			
			བདེ་བ་ཅན་དུ་བརྫུས་ཏེ་སྐྱེ་བར་ཤོག །

			de wa chen du dzü te kye war shok 

			Miraculously in Sukhavati.
Immediately upon my birth,



			
			སྐྱེས་མ་ཐག་ཏུ་ས་བཅུ་རབ་བགྲོད་ནས། །

			kye ma tak tu sa chu rap drö né 

			May I progress through the ten levels 
And benefit, through emanations,



			
			སྤྲུལ་པས་ཕྱོགས་བཅུར་གཞན་དོན་བྱེད་པར་ཤོག །

			trül pé chok chur shen dön je par shok 

			All beings in the ten directions.



			
			དེ་ནས་བསྒོམ་མཁན་སེམས་ལ་ཧྲིག་གེར་བལྟ། །ཅི་ཡང་མ་མཐོང་ངང་དུ་ས་ལེར་བཞག །རྒྱུན་དུ་དམིགས་པ་ལ་སོགས་མ་གསལ་ཀྱང༌། །སྔགས་ཐུང་གཉིས་པོ་སྤྱོད་ལམ་ཀུན་ཏུ་འདོན། །ཀྱེ་མ་ཚེ་སྔོན་བསོད་ནམས་དམན་པའི་མཐུས། །ཟོས་པ་མེད་པའི་དོམ་ཡིག་ཟེར་བའི་དཔེ། །བྱས་པ་མེད་ཀྱང་གཏད་ཡིག་ནང་དུ་ཐེབས། །བན་བོན་མང་པོའི་མཐུ་གཏད་ཞབས་སུ་སོང་། །ན་ཚ་རྐྱེན་ངན་མང་པོས་རྒྱུན་དུ་མནར། །འཆི་བ་དྲན་ཅིང་དམ་ཆོས་འདོད་ན་ཡང་། །དམ་ཆོས་ཚུལ་བཞིན་སྤྱོད་པའི་སྐལ་པ་མེད། །ནམ་འཆི་ཆ་མེད་འཆི་བ་བཟློག་ཐབས་མེད། །ཤི་ནས་གར་འགྲོ་ཆ་མེད་ཨ་ཙ་མ། །རིགས་དྲུག་གང་དུ་སྐྱེས་ཀྱང་སྡུག་བསྔལ་ཆེ། །འདི་འདྲ་ཡིད་ལ་དྲན་མཁན་མི་ཡོད་ན། །གདམས་པ་འདི་ལ་ཐུགས་དམ་རྟག་ཏུ་མཛོད། །སྔོན་ཚེ་ཆོས་རྒྱལ་ཁྲི་སྲོང་ལྡེའུ་བཙན་གྱིས། །མཐའ་དབུས་མཁས་པ་བརྒྱ་རྩ་གདན་དྲངས་ནས། །བཀའ་འགྱུར་བསྟན་འགྱུར་ཐམས་ཅད་བོད་དུ་བསྒྱུར། །དེ་དུས་རྒྱལ་པོའི་སྐུ་རིམ་བྱད་ཟློག་ལ། །བཀའ་འགྱུར་ནང་ནས་འདི་ལས་ཟབ་མ་རྙེད། །རྒྱལ་པོའི་སྐུ་རིམ་བྱད་ཟློག་འདི་ལ་བྱས། །རྒྱ་གར་མུ་སྟེགས་རྒྱ་ནག་ཧྭ་ཤང་དང་། །བོད་ཀྱི་བོན་པོས་བྲུབ་ཀྱང་གནོད་མ་ནུས། །དུས་ཕྱིས་སོག་པོ་ཨོ་རོད་རྒྱལ་པོ་དེས། །འདི་ལ་རྒྱུན་དུ་ཐུགས་དམ་ཞལ་འདོན་མཛད། །ཀར་བསྟན་རྩད་ནས་བརླགས་ཀྱང་གནོད་མ་ནུས། །དེ་ཕྱིར་བྱད་ཟློག་འདི་ལས་ཟབ་པ་མེད། །གཞན་ཡང་འདི་ཡི་གཞུང་ནས་གསུངས་པའི་དོན། །ཤིན་ཏུ་བསྡུས་ཏེ་ཚིག་ཏུ་བཅད་སྨྲ་ན། །སངས་རྒྱས་བྱེ་བ་གྲངས་མེད་དུ་མ་ཡིས། །བྱིན་རླབས་བསོད་ནམས་རང་གིས་ཐོབ་པར་གསུངས། །མཚམས་མེད་ལྔ་དང་ལས་ཀྱི་སྒྲིབ་པ་རྣམས། །ཐམས་ཅད་མ་ལུས་བྱང་ཞིང་དག་པར་འགྱུར། །རང་གི་ཚེ་དང་བསོད་ནམས་སྟོབས་ཆེར་འཕེལ། །ནམ་ཞིག་འདི་ནས་ཚེ་འཕོས་གྱུར་མ་ཐག །བདེ་བ་ཅན་གྱི་ཞིང་དུ་སྐྱེ་བར་གསུངས། །ཚེ་འདིའི་རྐྱེན་ཟློག་ཕྱི་མ་ཞིང་ཁམས་ཐོབ། །ཕྱིར་མི་ལྡོག་པ་གཏན་གྱི་འདུན་མ་སྟེ། །རྫོགས་པའི་སངས་རྒྱས་ཐོབ་ལ་ཐག་ཉེ་བ། །འདི་འདྲ་རང་དང་གཞན་ལ་ཕན་པའི་པྱིར། །རཱ་ག་ཨ་སྱས་གཞུང་དང་མན་ངག་བསྡེབས། །པདྨ་མཐར་ཕྱིན་ཞེས་བྱས་ཡི་གེེར་བྲིས། །འདི་ལ་སྔགས་སྒྲ་མ་དག་འགལ་འཁྲུལ་སོགས། །མཆིས་ན་ཡེ་ཤེས་སྤྱན་ལྡན་རྣམས་ལ་བཤགས། །དགེ་བས་འགྲོ་ཀུན་བར་ཆ་རྐྱེན་ཞི་ནས། །ཕྱི་མ་བདེ་ཆེན་ཞིང་དུ་སྐྱེ་བར་ཤོག །སྐྱེས་ནས་གཞན་དོན་དཔག་མེད་འགྲུབ་པར་ཤོག །མངྒ་ལཾ། །

			Then look intently at

			The meditating mind.

			Rest vividly in the nature

			Of seeing nothing at all.

			Even if the visualization

			Is not always clear,

			Recite the two short mantras

			In all activities. 

			Alas! I have so little merit

			From previous lives, and thus,

			Like a promissory note

			When no money was borrowed,

			Though I’ve done nothing, my name has been put

			Upon a list to be cursed by té.

			I am oppressed by the curses and spells

			Of numerous bande and Bönpos.

			I am continually stricken

			By many illnesses and misfortunes.

			I recall death and have the wish

			To practice the true dharma

			But lack the fortune to engage

			True dharma properly.

			I do not know when I will die;

			I’ve no way to stop death,

			And when I die, I do not know

			Where I will go. O woe!

			Wherever I’m born in the six realms,

			The suffering will be great.

			Those who have thoughts like this should always

			Practice these instructions. 

			In ancient times, the dharma king

			Trisong Detsen invited

			A hundred scholars from the province

			Of Ü and surrounding regions

			To translate the entire Kangyur

			And Tengyur into Tibetan.

			At that time, they could find no method

			More profound than this

			In the Kangyur to repulse 

			Curses and obstacles for the king,

			And thus they used this ritual

			To protect the king.

			The tirthikas from India,

			The Chinese Hashang, and

			Tibetan Bönpos cast their spells

			But could not harm the king.

			In later times, Güshi Khan,

			The Mongolian king,

			Recited this and meditated

			Upon it every day.

			Though he erased the Kamtsang teachings,

			No one could cause him harm.

			Thus no repulsion of sorcery

			Is more profound than this.

			It’s also taught that if you recite

			Verses that express

			The meaning taught within the texts

			In a most concise fashion,

			You will receive the blessings and merit

			Of countless billions of buddhas.

			It also will cleanse and purify you

			Of the five heinous deeds

			And all the karmic obscurations

			In their entirety.

			It will bring a great increase in

			Your life span, strength, and merit.

			You’ll be reborn immediately

			In Sukhavati, it’s taught.

			It blocks adversity in this life

			And leads to pure realms in the next.

			Nothing can turn you back from gaining

			Your perpetual aim.

			You will be very close to achieving

			Perfect buddhahood. 

			Since something like this would benefit 

			Both myself and others,

			I, Raga Asya, compiled it

			From texts and pith instructions.

			It was transcribed by Pema Tarchin. 

			If there are any misspelled mantras 

			Or other such mistakes,

			I confess them to all those

			Who have the eye of wisdom.

			May this virtue pacify 

			Obstacles and adversity

			For all beings. In the next life,

			May they be born in Sukhavati

			And then accomplish infinite

			Benefit for others. 

			mangalaṃ

		


		
			སེང་གདོང་མའི་བཟློག་པ།

			The Simhamukha Repulsion


			
			༄༅། །དཔལ་ལྡན་རྡོ་རྗེའི་ལྷ་མོ་ནི། །

			pal den dor jéy lha mo ni 

			Wrathful with a lion’s face, 



			
			དྲག་མོ་སེང་གེའི་གདོང་པ་ཅན། །

			drak mo seng gey dong pa chen 

			The glorious vajra goddess



			
			ཡེ་ཤེས་མེ་ཡི་འོད་ཟེར་འཕྲོ། །

			ye she me yi ö ser tro 

			Emits light rays of wisdom fire.



			
			སེང་གེའི་གདོང་ཅན་ལྷ་མོར་འདུད། །

			seng gey dong chen lha mor dü 

			I bow to devi Simhamukha 



			
			ཨཿ ཀཿ སཿ མཿ རཿ ཙཿ ཤཿ དཿ རཿ སཿ མཿ རཿ ཡཿ ཕཊཿ། 

			aḥ kaḥ saḥ maḥ raḥ caḥ śaḥ daḥ raḥ saḥ maḥ raḥ yaḥ phaṭ



			
			ཅི་འགྲུབ་བཟླས་མཐར། 

			Recite as many times as possible. Then:



			
			མཁའ་འགྲོ་མ་སེང་གེའི་གདོང་པ་ཅན་ཁྱོད་ཀྱི་རིག་སྔགས་བཟླས་པའི་

			khandro ma seng gey dong pa chen khyö kyi rik ngak dé 

			Lion-faced dakini, by the force and power 



			
			མཐུ་དང་ནུས་པ་ལ་བརྟེན་ནས་བདག་ཅག་དཔོན་སློབ་འཁོར་དང་བཅས་

			pay tu dang nü pa la ten né dak chak pön lop khor dang ché 

			of our reciting your awareness mantra, 



			
			པ་རྣམས་ལ་སྡང་བར་བྱེད་པའི་དགྲ། 

			pa nam la dang war je pay dra 

			may the hostile enemies, 



			
			གནོད་པར་བྱེད་པའི་བགེགས། 

			nö par je pay gek 

			harmful obstructors, 



			
			བར་དུ་གཅོད་པའི་རྐྱེན། 

			bar du chö pay kyen 

			obstructing conditions, 



			
			མདོར་ན་བཀྲ་མི་ཤིས་པའི་ཕྱོགས་རིས་ངན་པ་ཐམས་ཅད་ཕྱིར་བཟློག་པར་གྱུར་ཅིག །

			dor na tra mi shi pay chok ri ngen pa tam che chir dok par gyur chik 

			and, in brief, all that is malign and inauspicious for us master, disciples, and retinue be repulsed.



			
			ཁྲོ་མོ་འབར་བའི་ཚོགས་རྣམས་ཀྱིས། །

			tro mo bar way tsok nam kyi 

			O hosts of blazing wrathful devis,



			
			དགྲ་བགེགས་དག་ནི་ཐམས་ཅད་ཀྱི། །

			dra gek dak ni tam che kyi 

			Grind to dust the bodies and voices



			
			ལུས་ངག་ཐལ་བའི་རྡུལ་དུ་རློག །

			lü ngak tal way dül du lok 

			Of every enemy and obstructor.



			
			རྣམ་ཤེས་ཆོས་ཀྱི་དབྱིངས་སུ་སྒྲོལ། །

			nam she chö kyi ying su dröl 

			Free their minds into the dharma expanse!



			
			ཁྱོད་ཀྱི་རིག་སྔགས་བཟླས་པའི་མཐུས། །

			khyö kyi rik ngak dé pay tü 

			By the power of our reciting your awareness mantra,



			
			གནོད་བྱེད་མ་ལུས་ཞི་བ་དང༌། །

			nö je ma lü shi wa dang 

			May all aggressors be pacified,



			
			ཅི་བསམ་ཡིད་བཞིན་འགྲུབ་པ་དང༌། །

			chi sam yi shin drup pa dang 

			May all that we wish for be accomplished,



			
			བཤད་སྒྲུབ་བསྟན་པ་རྒྱས་པར་མཛོད། །

			she drup ten pa gyé par dzö 

			And may the teachings of study and practice flourish!



		
			ཅེས་པ་འདི་རྗེ་བཙུན་མི་བསྐྱོད་རྡོ་རྗེས་སོ།།

			By Lord Mikyö Dorje

		


		
			འཕགས་མ་འོད་ཟེར་ཅན་མའི་གཟུངས་ཀྱི་མདོ་ཞེས་བྱ་བ་བཞུགས་སོ། །

			The Sutra of the Dharani of Marichi


			
			༄༅། །འདི་སྐད་བདག་གིས་ཐོས་པ་དུས་གཅིག་ན། 

			di ke dak gi tö pa dü chik na 

			Thus did I hear. At one time, 



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་མཉན་ཡོད་ན། 

			chom den dé nyen yö na 

			the Bhagavan was dwelling in Shravasti 



			
			རྒྱལ་བུ་རྒྱལ་བྱེད་ཀྱི་ཚལ་མགོན་མེད་ཟས་སྦྱིན་གྱི་ཀུན་དགའ་ར་བ་ན། 

			gyal bu gyal je kyi tsal gön me sé jin gyi kün ga ra wa na 

			at Anathapindada’s monastery in Jetavana Grove, 



			
			དགྲ་བཅོམ་པ་ཆེན་པོ་སྟོང་གཅིག་དང་ཉིས་བརྒྱ་ལྔ་བཅུའི་ཚོགས་

			dra chom pa chen po tong chik dang nyi gya nga chuy tsok 

			together with a great sangha of twelve hundred and fifty great arhats. 



			
			དང་ཐབས་ཅིག་ཏུ་བཞུགས་ཏེ། 

			dang tap chik tu shuk te 

			He was also surrounded in front and behind 



			
			ཡང་བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་བྱམས་པ་དང་། 

			yang jang chup sem pa jam pa dang 

			by a host of countless great bodhisattvas, 



			
			བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་འཇམ་དཔལ་དང་། 

			jang chup sem pa jam pal dang 

			foremost among them the bodhisattva Maitreya, 



			
			བྱང་ཆུབ་སེམས་དཔའ་སྤྱན་རས་གཟིགས་གཙོ་བོར་གྱུར་པའི་བྱང་ཆུབ་

			jang chup sem pa chen ré sik tso wor gyur pay jang chup 

			the bodhisattva Manjushri, 



			
			སེམས་དཔའ་སེམས་དཔའ་ཆེན་པོའི་ཚོགས་གྲངས་མེད་པ་དང་། 

			sem pa sem pa chen poy tsok drang me pa dang 

			and the bodhisattva Avalokiteshvara; 



			
			འོད་ཟེར་ཅན་མ་སོགས་ལྷ་དང་། ཀླུ་དང་། སྡེ་བརྒྱད་ཀྱི་ཚོགས་ཀྱིས་མདུན་

			ö ser chen ma sok lha dang lu dang de gye kyi tsok kyi dün 

			by deities including Marichi; and by nagas 



			
			དང་རྒྱབ་ཀྱི་ཕྱོགས་ནས་ཡོངས་སུ་བསྐོར་བའོ། །

			dang gyap kyi chok né yong su kor wa o 

			and the eight classes of gods and spirits. 



			
			དེའི་ཚེ་ཤཱ་རིའི་བུ་སྟན་ལས་ལངས་ཏེ། 

			deyi tse shā ri bu ten lé lang te 

			On that occasion, Shariputra rose from his seat, 



			
			བླ་གོས་ཕྲག་པ་གཅིག་ཏུ་གཟར། 

			la gö trak pa chik tu sar 

			draped his upper robe over one shoulder, 



			
			པུས་མོ་གཡས་པའི་ལྷ་ང་ས་ལ་བཙུགས་ཏེ། 

			pü mo yé pay lha nga sa la tsuk te 

			knelt with his right knee on the ground, 



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ག་ལ་བ་དེའི་ཕྱོགས་སུ་ཐལ་མོ་སྦྱར་ཏེ། 

			chom den de ga la wa dey chok su tal mo jar te 

			and joined his palms in the direction of the Bhagavan. 



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ལ་འདི་སྐད་ཅེས་གསོལ་ཏོ། །

			chom den dé la di ke che söl to 

			He asked the Bhagavan, 



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས། མ་འོངས་པའི་དུས། ལྔ་བརྒྱ་ཐ་མའི་སྐྱེ་བོ་རྣམས་ཀྱིས་

			chom den dé ma o ng pay dü nga gya ta may kye wo nam 

			“Bhagavan, in the future, by what method can people of the 



			
			ཐབས་ཅི་ཞིག་གིས་འཇིགས་པ་ཐམས་ཅད་ལས་རྣམ་པར་གྲོལ་བར་འགྱུར། 

			kyi tap chi shik gi jik pa tam che lé nam par dröl war gyur 

			final five hundred years free themselves from all dangers?”



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་ཤཱ་རིའི་བུ་ལ་བཀའ་སྩལ་པ། 

			chom den dé kyi shā ri bu la ka tsal pa 

			The Bhagavan said to Shariputra, 



			
			ལེགས་པར་ཉོན་ལ་ཡིད་ལ་ཟུངས་ཤིག་དང་། 

			lek par nyön la yi la sung shik dang 

			“Listen well and retain this in your mind. 



			
			ངས་དེ་རིང་ཁྱོད་ལ་དོན་འདི་བཤད་པར་བྱའོ། །

			ngé de ring khyö la dön di she par jo 

			I shall teach this to you today.” 



			
			དེའི་ཚེ་དེར་འདུས་པ་ཐམས་ཅད་ཀྱང་དགའ་མགུ་ཡི་རངས་ཏེ་སླར་ཡང་

			dey tse der dü pa tam che kyang ga gu yi rang te lar yang 

			Everyone gathered there was delighted and rejoiced, 



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ལ་ཡང་དག་པར་བསྐུལ་ལོ། །

			chom den dé la yang dak par kül lo 

			and also encouraged the Bhagavan. 



			
			དེའི་ཚེ་བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་དགེ་སློང་གི་དགེ་འདུན་རྣམས་ལ་བཀའ་སྩལ་པ། 

			dey tse chom den dé kyi ge long gi gendün nam la ka tsal pa 

			Then the Bhagavan said to the sangha of bhikshus, 



			
			ཉི་མའི་མདུན་དུ་འགྲོ་བའི་ལྷ། འོད་ཟེར་ཅན་ཞེས་བྱ་བ་ཞིག་མཆིས་ཏེ། 

			nyi may dün du dro way lha ö ser chen she ja wa shik chi te 

			“There is a goddess named Marichi who goes ahead of the sun. 



			
			དེ་ནི་རྫུ་འཕྲུལ་ལ་དབང་བསྒྱུར་བའི་ཐབས་དང་ལྡན་པས། 

			de ni dzu trül la wang gyur way tap dang den pé 

			Because she has the means of mastery over miracles, 



			
			རྟག་ཏུ་ཉི་མའི་མདུན་དུ་འགྲོ་སྟེ། ཉི་མས་ནི་དེ་མཐོང་བ་མེད་ལ། 

			tak tu nyi may dün du dro te nyi mé ni de tong wa me la 

			she always goes ahead of the sun. The sun cannot see her, 



			
			དེས་ནི་ཉི་མ་མཐོང་བ་ཡིན་ནོ། །

			de ni nyi ma tong wa yin no 

			but she can see the sun. 



			
			སུས་ཀྱང་མཐོང་དུ་མེད། སུས་ཀྱང་ཤེས་སུ་མེད། 

			sü kyang tong du me sü kyang she su me 

			No one can see her. No one can know her. 



			
			སུས་ཀྱང་གཟུང་དུ་མེད། སུས་ཀྱང་གནོད་པ་བྱར་མེད། 

			sü kyang sung du me sü kyang nö pa jar me 

			No one can catch her. No one can harm her. 



			
			སུས་ཀྱང་མགོ་རྨོངས་སུ་འཇུག་པ་མེད། 

			sü kyang go mong su juk pa me 

			No one can delude her. 



			
			སུས་ཀྱང་བཅིང་དུ་མེད། སུས་ཀྱང་དེ་ལ་བུ་ལོན་ཆགས་པ་མེད། 

			sü kyang ching du me sü kyang de la bu lön chak pa me 

			No one can bind her. No one can leave a debt to her unpaid. 



			
			སུས་ཀྱང་ཆད་པས་གཅད་དུ་མེད། 

			sü kyang che pé che du me 

			No one can punish her. 



			
			དགྲའི་དབང་དུ་འགྲོ་བའི་འཇིགས་པའང་མེད་དོ། །

			dray wang du dro way jik paang me do 

			She also has no fear of falling under an enemy’s power.”



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་དགེ་སློང་རྣམས་ལ་བཀའ་སྩལ་པ། 

			chom den dé kyi ge long nam la ka tsal pa 

			The Bhagavan said to the bhikshus, 



			
			གལ་ཏེ་གང་ཟག་གང་ལ་ལས་འོད་ཟེར་ཅན་མའི་མཚན་ཤེས་པར་གྱུར་

			gal te gang sak gang la lé ö ser chen may tsen she par gyur

			“If any individual knows Marichi’s name, 



			
			པ་དེའང་མཐོང་དུའང་མེད། ཤེས་སུའང་མེད། གཟུང་དུའང་མེད། 

			pa de ang tong du ang me she su ang me sung du ang me 

			no one can see them. No one can know them. No one can catch them. 



			
			གནོད་པའང་བྱར་མེད། གཞན་གྱིས་རྨོངས་སུ་འཇུག་པའང་མེད། 

			nö pa ang jar me shen gyi mong su juk pa ang me 

			No one can harm them. No one can delude them. 



			
			གཞན་གྱིས་བཅིང་དུའང་མེད། གཞན་གྱིས་དེ་ལ་བུ་ལོན་ཆགས་པ་མེད། 

			shen gyi ching du ang me shen gyi de la bu lön chak pa me 

			No one can bind them. No one can leave a debt to them unpaid. 



			
			གཞན་གྱིས་ཆད་པས་གཅད་དུའང་མེད། 

			shen gyi che pé che du ang me 

			No one can punish them. 



			
			དགྲ་ཡི་དབང་དུ་འགྲོ་བའང་མེད་དོ། །

			dra yi wang du dro wa ang me do 

			They also cannot fall under an enemy’s power.”



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་དགེ་སློང་རྣམས་ལ་བཀའ་སྩལ་པ། 

			chom den dé kyi ge long nam la ka tsal pa 

			The Bhagavan said to the bhikshus, 



			
			གལ་ཏེ་རིགས་ཀྱི་བུའམ། རིགས་ཀྱི་བུ་མོ་ལྷ་མོ་འོད་ཟེར་ཅན་གྱི་མཚན་

			gal te rik kyi buam rik kyi bu mo lha mo ö ser chen gyi tsen 

			“If any son or daughter of noble family knows 



			
			ཤེས་པར་གྱུར་པ་དེས། འདི་ལྟར་བརྗོད་པར་བྱ་སྟེ། 

			she par gyur pa de di tar jö par ja te 

			the goddess Marichi’s name, they should say this: 



			
			བདག་སློབ་མ་མིང་འདི་ཞེས་བགྱི་བས་འོད་ཟེར་ཅན་མའི་མཚན་ཤེས་པའི་མཐུས། 

			dak lop ma ming di she gyi wé ö ser chen may tsen she pay tü 

			‘I, the student called such and such, know Marichi’s name, and by the power of that, 



			
			སུས་ཀྱང་མཐོང་བར་མ་གྱུར་ཅིག །

			sü kyang tong war ma gyur chik 

			may no one be able to see me. 



			
			སུས་ཀྱང་ཤེས་པར་མ་གྱུར་ཅིག །

			sü kyang she par ma gyur chik 

			May no one be able to know me. 



			
			སུས་ཀྱང་གཟུང་བར་མ་གྱུར་ཅིག །

			sü kyang sung war ma gyur chik 

			May no one be able to catch me. 



			
			སུས་ཀྱང་གནོད་པར་མ་གྱུར་ཅིག །

			sü kyang nö par ma gyur chik 

			May no one be able to harm me. 



			
			སུས་ཀྱང་མགོ་རྨོངས་སུ་འཇུག་པར་མ་གྱུར་ཅིག །

			sü kyang go mong su juk par ma gyur chik 

			May no one be able to delude me. 



			
			སུས་ཀྱང་བཅིང་པར་མ་གྱུར་ཅིག །

			sü kyang ching par ma gyur chik 

			May no one be able to bind me. 



			
			སུས་ཀྱང་བདག་ལ་བུ་ལོན་ཆགས་པ་མ་གྱུར་ཅིག །

			sü kyang dak la bu lön chak pa ma gyur chik 

			May no one leave a debt to me unpaid. 



			
			སུས་ཀྱང་ཆད་པས་གཅད་པར་མ་གྱུར་ཅིག །

			sü kyang che pé che par ma gyur chik 

			May no one be able to punish me. 



			
			སུས་ཀྱང་བདག་དགྲ་ཡི་དབང་དུ་འགྲོ་བར་མ་གྱུར་ཅིག །

			sü kyang dak dra yi wang du dro war ma gyur chik 

			May no one be able to bring me under an enemy’s power.’



			
			སྔགས་འདི་ལ་རྫུ་འཕྲུལ་གྱི་སྟོབས་དང་ལྡན་ཏེ། 

			ngak di la dzu trül gyi top dang den te 

			“This mantra has miraculous powers. 



			
			བྱ་བ་ཅི་དང་ཅི་བགྱིས་པ་ཐམས་ཅད་འགྲུབ་པར་འགྱུར་རོ། །

			ja wa chi dang chi gyi pa tam che drup par gyur ro 

			Whatever tasks you do will be accomplished. 



			
			སྡིག་པ་ཐམས་ཅད་འཇོམས་པར་འགྱུར་རོ། །

			dik pa tam che jom par gyur ro 

			All misdeeds will be destroyed. 



			
			སྔགས་འདིས་མཚམས་བཅད་ན་དཔག་ཚད་བརྒྱ་ཡི་ཚུན་ཐམས་ཅད་དུ་

			ngak di tsam che na pak tse gya yi tsün tam che du 

			If you set a boundary with this mantra, no evil will be able 



			
			ཉེས་པ་ཐམས་ཅད་འཇུག་པར་མི་ནུས་སོ། །

			nye pa tam che juk par mi nü so 

			to come within one hundred leagues.” 



			
			དེའི་ཚེ་བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་སྔགས་འདི་གསུངས་སོ། །

			dey tse chom den dé kyi ngak di sung so 

			Then, the Bhagavan said the mantra:



			
			ན་མོ་བུདྡྷཱཡ། ན་མོ་དྷརྨཱཡ། ནམཿསཾགྷཱཡ། 

			namo buddhāya namo dharmāya namaḥ saṅghaya 



			
			ཏདྱཐཱ། ཨརྐ་མཥི། མརྐ་མཥི། 

			tadyathā arkamaṣi markamaṣi 



			
			སུདྷཱུ་མཥི། ཙྭལ་མཥི། མཧཱཙྭལ་མཥི། 

			sudhūmaṣi cvalamaṣi mahā cvalamaṣi



			
			མཱརཱིཙཱིཡེ་མཥི། ཨནྡརྡྷཱན་ཡ་མཥི། ནམོ་སྟུཏེ་སྭཱཧཱ། 

			mārīcīyemaṣi andar dhānayamaṣi namo stute svāhā 



			
			བདག་རྒྱལ་པོའི་འཇིགས་པ་ལས་སྐྱོབས་ཤིག །

			dak gyal poy jik pa lé kyop shik 

			“Protect me from the danger of kings. 



			
			བདག་ཆོམ་རྐུན་གྱི་འཇིགས་པ་ལས་སྐྱོབས་ཤིག །

			dak chom kün gyi jik pa lé kyop shik 

			Protect me from the danger of bandits. 



			
			བདག་འགྲོ་བའི་ལམ་དུ་སྐྱོབས་ཤིག །

			dak dro way lam du kyop shik 

			Protect me when I travel. 



			
			བདག་ལམ་སྟོར་ནས་འབྲོག་དགོན་པ་ཆེན་པོ་ལས་སྐྱོབས་ཤིག །

			dak lam tor né drok gön pa chen po lé kyop shik 

			Protect me from losing my way in vast, unpopulated lands. 



			
			བདག་ཉིན་མོ་ཀུན་དུ་སྐྱོབས་ཤིག །

			dak nyin mo kün du kyop shik 

			Always protect me in the daytime. 



			
			བདག་མཚན་མོར་སྐྱོབས་ཤིག །

			dak tsen mor kyop shik 

			Protect me at night. 



			
			བདག་ཆུའི་འཇིགས་པ་ལས་སྐྱོབས་ཤིག །

			dak chuy jik pa lé kyop shik 

			Protect me from the dangers of water. 



			
			བདག་མེའི་འཇིགས་པ་ལས་སྐྱོབས་ཤིག །

			dak mey jik pa lé kyop shik 

			Protect me from the dangers of fire. 



			
			བདག་སྲིན་པོའི་འཇིགས་པ་ལས་སྐྱོབས་ཤིག །

			dak sin poy jik pa lé kyop shik 

			Protect me from the danger of yakshas. 



			
			བདག་མཁའ་འགྲོ་མའི་འཇིགས་པ་ལས་སྐྱོབས་ཤིག །

			dak khandro may jik pa lé kyop shik 

			Protect me from the danger of dakinis. 



			
			བདག་དུག་གི་འཇིགས་པ་ལས་སྐྱོབས་ཤིག །

			dak duk gi jik pa lé kyop shik 

			Protect me from the danger of poison. 



			
			སངས་རྒྱས་ཀྱི་བདེན་པའི་ཚིག་གིས་བདག་སྐྱོབས་ཤིག །

			sang gyé kyi den pay tsik gi dak kyop shik 

			Protect me through the true words of the Buddha. 



			
			ཆོས་ཀྱི་བདེན་པའི་ཚིག་གིས་བདག་སྐྱོབས་ཤིག །

			chö kyi den pay tsik gi dak kyop shik 

			Protect me through the true words of the dharma. 



			
			དགེ་འདུན་གྱི་བདེན་པའི་ཚིག་གིས་བདག་སྐྱོབས་ཤིག །

			gendün gyi den pay tsik gi dak kyop shik 

			Protect me through the true words of the sangha. 



			
			ལྷ་ཡི་བདེན་པའི་ཚིག་གིས་བདག་སྐྱོབས་ཤིག །

			lha yi den pay tsik gi dak kyop shik 

			Protect me through the true words of the gods. 



			
			དྲང་སྲོང་གི་བདེན་པའི་ཚིག་གིས་བདག་སྐྱོབས་ཤིག །

			drang song gi den pay tsik gi dak kyop shik 

			Protect me through the true words of the sages. 



			
			ཏདྱཐཱ། ཨ་ར་ཀོ་ལེ་ཨ་ར་ཀོ་ལེ་ཀྲྀ་ཏི། 

			tadyathā arakole arakole kṛti 



			
			སརྦ་ཀ་ལ་ཧེ་བྷྱཿ སརྦོཏྤཱདུཥྚེབྷྱཿ སརྦཻ་ཏི། 

			sarva kalahebhyaḥ sarvotpāduṣṭebhyaḥ sarvaiti



			
			ཨུཔདྲབེབྷྱཿ རཀྵ་རཀྵ་མཱཾ། སྭཱ་ཧཱ། 

			upadravebhyaḥ rakṣa rakṣa māṃ svāhā 



			
			འོད་ཟེར་ཅན་མ་སྤྱན་འདྲེན་པའི་སྔགས་སོ། །

			ö ser chen ma chen dren pay ngak so 

			“That is the mantra to summon Marichi. 



			
			འོད་ཟེར་ཅན་མའི་སྐུ་ཡི་སྔགས་ཞེས་བྱ་བ་ཡོད་དེ། སྔགས་སྨྲས་པ། 

			ö ser chen may ku yi ngak she ja wa yö de ngak mé pa 

			There is a mantra of Marichi’s body. To say the mantra: 



			
			ནམོ་རཏྣཏྲཡཱཡ། མཱརཱིཙཱི་དེབཏཱཡ། 

			namo ratna trayāya mārīcī devatāya 



			
			ཧྲྀ་ད་ཡ། མཱ་བརྟ། ཨི་ཥྱཱམི། 

			hṛdaya māvarta iṣyāmi 



			
			ཏ་དྱ་ཐཱ། ཨོཾ་བནྟཱརི། བནཱརི། བརཱརི། 

			tadyathā oṃ vantāri vanāri varāri 



			
			བརཱཧ་མུཁེ། སརྦདུཥྚཱཾ་བནྡྷ་བནྡྷ་སྭཱ་ཧཱ། 

			varāha mukhe sarva duṣṭāṃ bandha bandha svāhā”



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་དགེ་སློང་རྣམས་ལ་བཀའ་སྩལ་པ། 

			chom den dé kyi ge long nam la ka tsal pa 

			The Bhagavan said to the bhikshus, 



			
			གལ་ཏེ་གང་ཟག་གང་ལ་ལས་འཕགས་མ་འོད་ཟེར་ཅན་མ་ཤེས་པར་གྱུར་པ་དེ་ནི། 

			gal te gang sak gang la lé pak ma ö ser chen ma she par gyur pa de ni 

			“An individual who knows of Noble Marichi 



			
			འཇིགས་པ་ཐམས་ཅད་ལས་ཐར་བར་འགྱུར་ཏེ། 

			jik pa tam che lé tar war gyur te 

			will be freed of all dangers —



			
			རྒྱལ་པོའི་འཇིགས་པ་དང་། རྐུན་བུའི་འཇིགས་པ་དང་། 

			gyal poy jik pa dang kün buy jik pa dang 

			danger from kings, danger from bandits, 



			
			གཅན་གཟན་དང་དུག་དང་ལྡན་པའི་སྦྲང་བུའི་འཇིགས་པ་དང་། 

			chen sen dang duk dang den pay drang buy jik pa dang 

			danger from wild beasts and poisonous insects, 



			
			མེ་དང་ཆུ་ལ་སོགས་པའི་འཇིགས་པའོ། །

			me dang chu la sok pay jik pa o 

			and danger from fire, water, and so forth. 



			
			གལ་ཏེ་གང་ཟག་གང་ལ་ལས་ཆོས་འདི་ཉམས་སུ་ལེན་པར་འདོད་ན། 

			gal te gang sak gang la lé chö di nyam su len par dö na 

			If an individual should wish to practice this dharma, 



			
			ཆོས་འདི་ནི་ཆོས་ཐམས་ཅད་ལས་མཆོག་ཏུ་གྱུར་པའོ། །

			chö di ni chö tam che lé chok tu gyur pa o 

			this is supreme among all dharma. 



			
			སྔགས་འདི་འཛིན་པའི་སྐྱེས་བུ་དེ་གང་དུ་ཕྱོགས་པའི་དཔག་ཚད་བརྒྱ་ཡི་ཚུན་དུ། 

			ngak di dzin pay kye bu de gang du chok pay pak tse gya yi tsün du 

			The area for a hundred leagues in front of a person who retains this mantra 



			
			གདོན་དང་སྐྱེ་བོ་ངན་པ་རྣམས་ཀྱིས་དབང་བྱེད་དུ་མི་འགྱུར་རོ། །

			dön dang kye wo ngen pa nam kyi wang je du mi gyur ro 

			cannot fall under the power of döns or evil people. 



			
			གལ་ཏེ་འཇིགས་པའི་ལམ་དུ་འགྲོ་བའི་ཚེ། 

			gal te jik pay lam du dro way tse 

			When traveling by a perilous road, 



			
			སྔ་དྲོའི་དུས་སུ་ལངས་ཏེ་གོང་གི་སྐུ་ཡི་སྔགས་བཟླས་ཏེ། 

			nga droy dü su lang te gong gi ku yi ngak dé te 

			arise in the morning and recite the aforementioned mantra of her body. 



			
			ཆུ་ཁྱོར་བ་གང་ལ་སྔགས་འདི་བཏབས་ལ། 

			chu khyor wa gang la ngak di tap la 

			Then fill your cupped palms with water, cast the mantra over it, 



			
			ཕྱོགས་བཞིར་གཏོར་ཞིང་། 

			chok shir tor shing 

			and sprinkle it in the four directions 



			
			བདག་ཉིད་ལའང་གཏོར་རོ། །

			dak nyi la ang tor ro 

			and on yourself. 



			
			གལ་ཏེ་གོས་ཀྱི་གོང་བའམ། གོས་ཀྱི་ཕུ་དུང་ངམ། 

			gal te gö kyi gong wa am gö kyi pu dung ngam 

			For each mantra, tie a knot in the collar of your clothes, the sleeves of your clothes, 



			
			ཆོས་གོས་ཀྱི་སྣེ་ལ། སྔགས་རེ་ལ་མདུད་པ་རེ་བོར་ཏེ། 

			chö gö kyi ne la ngak re la dü pa re bor te 

			or the corners of a dharma robe —



			
			མདོར་ན་མདུད་པ་ལན་གསུམ་བོར་ནས། 

			dor na dü pa len sum bor né 

			in brief, tie knots three times. 



			
			འཇིགས་པའི་ལམ་དུ་འགྲོ་བའི་ཚེ་གོང་གི་གཟུངས་སྔགས་ཆེན་མོ་གཉིས་

			jik pay lam du dro way tse gong gi sung ngak chen mo nyi 

			As you travel along the perilous road, if you recite those two aforementioned great dharani mantras 



			
			བསྟུད་མར་འདོན་ཏེ་འགྲོ་བར་བྱས་ན། 

			tü mar dön te dro war jé na 

			one after another as you go, 



			
			འཇིགས་པའི་རྐྱེན་ཐམས་ཅད་དང་། 

			jik pay kyen tam che dang 

			there will be no dangerous conditions at all, 



			
			དམག་གི་དཔུང་གིས་བསྲུང་བ་ཀུན་ཀྱང་ར་རོ་བར་གྱུར་ཏེ། 

			mak gi pung gi sung wa kün kyang ra ro war gyur te 

			and all the military guards will be drunk 



			
			ཤེས་ཤིང་རྟོགས་པ་འགའ་ཡང་མེད་པར་འགྱུར་རོ། །

			she shing tok pa ga yang me par gyur ro 

			and neither notice nor perceive you at all.”



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་མདོ་ལེགས་པར་བཀའ་སྩལ་ནས། 

			chom den dé kyi do lek par ka tsal né 

			When the Bhagavan had spoken this sutra well, 



			
			དགེ་སློང་དང་དགེ་སློང་མ་དང་། 

			ge long dang ge long ma dang 

			he said to the bhikshus, bhikshunis, 



			
			དགེ་བསྙེན་དང་དགེ་བསྙེན་མའི་ཚོགས་རྣམས་དང་། 

			ge nyen dang ge nyen may tsok nam dang 

			male and female lay practitioners, 



			
			རྒྱལ་པོ་དང་སྣ་ཆེན་པོ་དང་འབངས་ཐམས་ཅད་ལ་བཀའ་སྩལ་པ། 

			gyal po dang na chen po dang bang tam che la ka tsal pa 

			king, high ministers, and all the subjects, 



			
			བཅོམ་ལྡན་འདས་ཀྱིས་འོད་ཟེར་ཅན་མའི་གཟུངས་དེ་སྐད་ཅེས་སྩལ་བ་ཐོས་ནས། 

			chom den dé kyi ö ser chen may sung de ke che tsal wa tö né 

			“Now that you have heard the dharani of Marichi that the Bhagavan has uttered, 



			
			སེམས་རྩེ་གཅིག་པས་འཆང་བ་དང་འཛིན་པར་བྱས་ན། 

			sem tse chik pé chang wa dang dzin par jé na 

			if you retain and hold it with a one-pointed mind, 



			
			དེ་ལ་ཉེས་པ་ཐམས་ཅད་ཀྱིས་གནོད་པར་མི་འགྱུར་རོ། །

			de la nye pa tam che kyi nö par mi gyur ro 

			you will not be harmed by any evil. 



			
			དགེ་སློང་དག །གལ་ཏེ་གང་ཟག་གང་ལ་ལས་མདོ་འདི་འབྲི་བ་དང་། 

			ge long dak gal te gang sak gang la lé do di dri wa dang 

			Bhikshus, if an individual writes this sutra, 



			
			ཀློག་པ་དང་། ཁ་ཏོན་དུ་འཛིན་པར་བྱེད་དམ། 

			lok pa dang kha tön du dzin par je dam 

			reads it, or recites it from memory, 



			
			གཙུག་ཏོར་དུ་བཅིངས་པའམ། 

			tsuk tor du ching pa am 

			ties it to their topknot, 



			
			ཡང་ན་གོས་ཀྱི་ནང་དུ་བཅུག་ཏེ་ལུས་དང་འགྲོགས་པར་བྱས་ན། 

			yang na gö kyi nang du chuk te lü dang drok par jé na 

			or places it in their clothing and keeps it by their body, 



			
			ཉེས་པ་ཐམས་ཅད་ནི་ཕྱིར་འགྱེད་ཅིང་གེགས་བྱེད་པ་སུ་ཡང་མེད་པར་འགྱུར་རོ། །

			nye pa tam che ni chir gye ching gek je pa su yang me par gyur ro 

			all harms will be scattered and there will be no one to make obstacles.” 



			
			དེ་ནས་འཁོར་རྣམ་པ་བཞི་དང་། 

			de né khor nam pa shi dang 

			Then the fourfold community 



			
			ལྷ་སྲིན་སྡེ་བརྒྱད་ཀྱི་ཚོགས་ཐམས་ཅད་ཀྱང་བཅོམ་ལྡན་འདས་ལ་ཕྱག་འཚལ་ནས།

			lha sin de gye kyi tsok tam che kyang chom den dé la chak tsal né 

			and the deities of the eight communities all prostrated to the Bhagavan 



			
			ཡི་རངས་ཤིང་མངོན་པར་བསྟོད་དེ་ཕྱིར་དོང་ངོ་། །

			yi rang shing ngön par tö de chir dong ngo 

			and, rejoicing and praising, departed.



			
			འཕགས་མ་འོད་ཟེར་ཅན་མའི་གཟུངས་ཀྱི་མདོ་ཞེས་བྱ་བ་རྫོགས་སོ། །

			pak ma ö ser chen may sung kyi do she ja wa dzok so 

			This completes the Sutra of the Dharani of Marichi.



			
			ཤིན་ཧྲན་ཀྱི་གཙུག་ལག་ཁང་ཆེན་པོའི་སྡེ་སྣོད་གསུམ་པ། རྒྱ་གར་ལྷོ་ཕྱོགས་སིངྒ་ལའི་གླིང་གི་པཎྜི་ཏ་ཆེན་པོ། ཙི་ནའི་ཡུལ་དུ་གསང་སྔགས་ཀྱི་བསྟན་པ་སྤེལ་བའི་ཤིང་རྟ། དགེ་སྦྱོང་ཨ་མོ་གྷ་བཛྲས་གོང་མའི་བཀའ་ལུང་གིས་རྒྱ་ནག་སྐད་དུ་བསྒྱུར་བ་ལས་སྙིགས་མའི་དུས་སུ་བྱང་ཕྱོགས་གངས་ཅན་གྱི་རྒྱུད་དུ་བྱུང་བ་ཞྭ་མཐོན་མཐིང་ཅན་ཨོ་རྒྱན་ཕྲིན་ལས་དབང་གི་རྡོ་རྗེས་བོད་ཀྱི་སྐད་དུ་བསྒྱུར་ཅིང་ཞུས་ཏེ་གཏན་ལ་ཕབ་པའོ། །ལྕགས་བྱི་ལོ་སྤྱི་ལོ་ ༢༠༢༡ ཟླ་ ༡ ཚེས་ ༡༣ ལའོ། །

			This was translated from a Chinese translation by the spiritual master Amoghavajra, a great scholar from Ceylon to the south of India who spread the teachings of secret mantra in China and was a holder of the tripitaka of Daxingshan Monastery. It was translated into Tibetan by the holder of the dark blue crown born in a degenerate age inside the ranges of snow mountains in the north, Ogyen Trinley Wanggi Dorje, Iron Rat Year, January 13, 2021.

			Translated immediately thereafter into English by David Karma Choephel.

		


		
			ས་སྐྱའི་ནད་གྲོལ་ནི།

			The Prayer That Saved Sakya from Disease


			
			ལས་དང་གློ་བུར་རྐྱེན་ལས་གྱུར་པ་ཡི། །

			lé dang lo bur kyen lé gyur pa yi 

			May no illnesses that distress sentient beings



			
			གདོན་དང་ནད་དང་འབྱུང་པོའི་འཚེ་བ་སོགས། །

			dön dang ne dang jung poy tse wa sok 

			Because of döns, disease, and the mischief of ghosts,



			
			སེམས་ཅན་ཡིད་མི་བདེ་བའི་ནད་རྣམས་ཀུན། །

			sem chen yi mi de way ne nam kün 

			That befall us from karma and circumstance



			
			འཇིག་རྟེན་ཁམས་སུ་འབྱུང་བར་མ་གྱུར་ཅིག །

			jik ten kham su jung war ma gyur chik  

			Ever occur anywhere in the world. 



			
			ཇི་ལྟར་གཤེད་མས་འཁྲིད་པའི་གསད་བྱ་བཞིན། །

			ji tar she mé tri pay se ja shin 

			May none of the pain of dying of a plague



			
			སྐད་ཅིག་གཅིག་ལ་ལུས་སེམས་འབྲལ་བྱེད་པའི། །

			ke chik chik la lü sem dral je pay 

			That like an executioner hauling off the condemned,



			
			སྲོག་འཕྲོག་ནད་ཀྱི་སྡུག་བསྔལ་ཇི་སྙེད་པ། །

			sok trok ne kyi duk ngal ji nye pa 

			Separates the mind from body in an instant,



			
			འཇིག་རྟེན་ཁམས་སུ་འབྱུང་བར་མ་གྱུར་ཅིག །

			jik ten kham su jung war ma gyur chik  

			Ever occur anywhere in the world. 



			
			འཆི་བདག་གཤེན་རྗེའི་ཁ་ནང་ཚུད་པ་ལྟར། །

			chi dak shen jey kha nang tsü pa tar 

			May illnesses whose names instill such fear



			
			ནད་ཀྱི་མིང་ཙམ་ཐོས་པས་སྐྲག་བྱེད་པའི། །

			ne kyi ming tsam tö pé trak je pay 

			As if we had been stuffed in the Lord of Death’s maw,



			
			ཉིན་གཅིག་པ་དང་རྟག་པའི་རིམས་སོགས་ཀྱིས། །

			nyin chik pa dang tak pay rim sok kyi 

			That wrack us with spiking and constant fevers,



			
			ལུས་ཅན་ཀུན་ལ་གནོད་པར་མ་གྱུར་གཅིག །

			lü chen kün la nö par ma gyur chik  

			Never cause harm to any living being. 



			
			གནོད་པའི་བགེགས་རིགས་སྟོང་ཕྲག་བརྒྱད་ཅུ་དང་། །

			nö pay gek rik tong trak gye chu dang 

			May the eighty thousand types of obstructors,



			
			གློ་བུར་ཡེ་འདྲོགས་སུམ་བརྒྱ་དྲུག་བཅུ་དང་། །

			lo bur ye drok sum gya druk chu dang 

			The three hundred sixty unforeseen hobgoblins,



			
			བཞི་བརྒྱ་རྩ་བཞིའི་ནད་ལ་སོགས་པ་ཡིས། །

			shi gya tsa shi ne la sok pa yi 

			And the four hundred and four kinds of disease



			
			ལུས་ཅན་ཀུན་ལ་འཚེ་བར་མ་གྱུར་ཅིག །

			lü chen kün la tse war ma gyur chik  

			Never wreak harm on any living being. 



			
			ལུས་སེམས་བདེ་བ་མ་ལུས་འཕྲོག་བྱེད་པའི། །

			lü sem de wa ma lü trok je pay 

			May any suffering from imbalance of elements



			
			འབྱུང་བཞི་འཁྲུགས་པའི་སྡུག་བསྔལ་ཇི་སྙེད་པ། །

			jung shi truk pay duk ngal ji nye pa 

			That robs us of all comfort of body and mind



			
			མ་ལུས་ཞི་ཞིང་མདངས་སྟོབས་ལྡན་པ་དང་། །

			ma lü shi shing dang top den pa dang 

			Be quelled. May we be radiant and robust,



			
			ཚེ་རིང་ནད་མེད་བདེ་སྐྱིད་ལྡན་པར་ཤོག །

			tse ring ne me de kyi den par shok  

			And have long life, good health, and happiness. 



			
			བླ་མ་དཀོན་མཆོག་གསུམ་གྱི་ཐུགས་རྗེ་དང། །

			la ma kön chok sum gyi tuk je dang 

			May the compassion of the gurus and three jewels,



			
			མཁའ་འགྲོ་ཆོས་སྐྱོང་སྲུང་མའི་ནུས་མཐུ་དང་། །

			kha dro chö kyong sung may nü tu dang 

			The strength of the dakinis and protectors,



			
			ལས་འབྲས་བསླུ་བ་མེད་པའི་བདེན་སྟོབས་ཀྱིས། །

			lé dré lu wa me pay den top kyi 

			And the power of the truth of unfailing karmic results



			
			བསྔོ་བ་སྨོན་ལམ་བཏབ་ཚད་འགྲུབ་པར་ཤོག །

			ngo wa mön lam tap tse drup par shok  

			Fulfill all our aspirations and dedications.



			
			ཅེས་པ་འདི་ནི་གདན་ས་ཆེན་པོ་དཔལ་ལྡན་ས་སྐྱར་ནད་རིམས་མི་གཅིག་པ་སྣ་ཚོགས་བྱུང་བར། སྔགས་བོན་རྣམས་ཀྱིས་མདོས་གཏོར་སྨན་སྔགས་སྲུང་བ་སོགས་གང་བསྒྲུབས་ཀྱང་མ་ཕན་པར་གདན་ས་སྟོངས་ལ་ཐུག་པའི་སྐབས། རྗེ་གྲུབ་ཐོབ་ཆེན་པོས་མ་ནམ་མཁའ་མའི་སྐྱབས་འགྲོ་གྱིས། མ་ཎི་སྒྲོངས། སྨོན་ལམ་འདི་ཐོབ་ཅེས་བཀའ་སྩལ་པ་བཞིན་བགྱིས་པ་ལ་བརྟེན་ནད་ཡམས་ཐམས་ཅད་འཕྲལ་དུ་ཆད་པས་ས་སྐྱ་ནད་གྲོལ་མའི་སྨོན་ལམ་ཞེས་རྡོ་རྗེའི་གསུང་བྱིན་རླབས་ཀྱི་སྤྲིན་ཕུང་འཕྲོ་བར་གྲགས་སོ།། །།

			Once, various illnesses spread through the glorious Sakya Monastery, and none of the ransom offerings, tormas, medicines, mantras, or protection practices performed by the tantric practitioners and Bönpos helped. When the monastery was on the verge of being emptied, the great mahasiddha said, “Recite the ‘My Mothers’ refuge prayer, accumulate Mani mantras, and make this prayer.” They did as he instructed, and that immediately stopped all the diseases. This Prayer That Saved Sakya from Disease became known as vajra speech that spreads vast clouds of blessings.

		


		
			Copyrights 

			[image: ]

			This work is licensed under Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.

			 Translation under supervision of the Gyalwang Karmapa: Khenpo David Karma Choephel and Kagyu Monlam Translation Team

			The Repulsion of Maras courtesy of Lotsawa House

			The Dhāraṇī of The Essence of Immeasurable Longevity and Wisdom and The Detailed Account of the Previous Aspirations of the Blessed One Bhaiṣajyaguruvaiḍūryaprabha: Reproduced by permission of 84000: Translating the Words of the Buddha.These texts were translated under the patronage and supervision of 84000: Translating the Words of the Buddha by the Dharmachakra Translation. The translations by Adam Krug were edited by Andreas Doctor. The full version of the translations along with an introduction, notes, hyperlinked glossary, and bibliography are available at: read.84000.co/translation/toh676.html and read.84000.co/translation/toh504.html.

			Manjushri-Nama-Samgiti: Repinted with permission from studybuddhism.com.  

			Cover and Layout: Beata Tashi Drolkar.

			First e-book edition: January 2021.

			 

			[image: ]

			DHARMAEBOOKS.ORG

			 Dharma Ebooks is a project of Dharma Treasure, which operates under the editorial guidance of the 17th Gyalwang Karmapa, Ogyen Trinley Dorje.

			[image: ]

			
		


		
  Contents

  
    	Contents

    	
      Day One
      
        	Three Daily Observances

        	The Heart Sutra with the Repulsion of Maras

      

    

    	
      Day Two
      
        	The Noble Aspiration for Excellent Conduct

        	The Sutra in Three Sections

      

    

    	
      Day Three
      
        	The Dharani that Thoroughly Purifies all Karmic Obscurations

        	The Sutra of the Dharani that Thoroughly Liberates from Suffering

      

    

    	
      Day Four
      
        	The Detailed Account of the Previous Aspirations of the Blessed One Bhaiṣajya Guru Vaiḍūrya Prabha

      

    

    	
      Day Five
      
        	The Dhāraṇī of the Essence of Immeasurable Longevity and Wisdom

        	An Aspiration for Birth in the Pure Realm of Sukhavati

      

    

    	
      Day Six
      
        	Praises of the Twenty-One Taras

        	The Supplication Clearing the Path of Obstacles

        	The Supplication Spontaneous Fulfillment of Wishes

      

    

    	
      Day Seven
      
        	Mañjuśrī-Nāma-Saṁgīti: A Concert of Names of Manjushri

      

    

    	
      Day Eight
      
        	The Stallion Garuda King of Birds: A Practice of Ushnisha White Parasol

        	The Simhamukha Repulsion

        	The Sutra of the Dharani of Marichi

        	The Prayer That Saved Sakya from Disease

      

    

    	Copyrights

  



		Landmarks

			
					Cover

					Table of Contents

			

		
OEBPS/Images/lotus.png





OEBPS/Images/lotus3.png





OEBPS/Images/dharmatreasure-logo-name1.png





OEBPS/Images/lotus4.png





OEBPS/Images/logo-yellow-red-blue-nowhite-400.png





OEBPS/Images/logo-yellow-red-blue-nowhite-150.png





OEBPS/Images/Aspirations_to_End_Adversity_copy.jpg
ASPIRATIONS
TO END
ADVERSITY
Compiled by the

GYALWANG KARMAPA
OGYEN TRINLEY DORJE






OEBPS/Images/dharmatreasure-logo-name.png





OEBPS/Images/lotus2.png





OEBPS/Images/a.png





OEBPS/Images/lotus1.png





OEBPS/Images/by-nc-nd-100.png





OEBPS/Images/1.png
COPYRIGHTS

29029

This work is licensed under Creative Commons Artribution-NonCommercial-

NoDerivatives 4.0 International License.

Translation under supervision of the Gyalwang Karmapa:
Khenpo David Karma Choephel and Kagyu Monlam Translation Team

The Repulsion of Maras courtesy of Lotsawa House

The Dharant of The Essence of Immeasurable Longevity and Wisdom and The Detailed
Account of the Previous Aspirations of the Blessed One Bhaisajyaguruvaidaryaprabha:
Reproduced by permission of 84000: Translating the Words of the Buddha.
These texts were translated under the patronage and supervision of 84000:
Translating the Words of the Buddha by the Dharmachakra Translation. The
translations by Adam Krug were edited by Andreas Doctor. The full version
of the translations along with an introduction, notes, hyperlinked glossary,

and bibliography are available at: read.84000.co/translation/toh676.hrm! and

read.84000.co/translation/tohso4.html.

Manjushri-Nama-Samgiti: Repinted with permission from studybuddhism con.

Cover and Layout: Beata Tashi Drolkar.

First e-book edition: January 2021.

DHARMAEBOOKS.ORG

Dharma Ebooks is a project of Dharma Treasure, which operates under

the editorial guidance of the 17th Gyalwang Karmapa, Ogyen Trinley Dorje.

AT UIQURIE S

T





