


Nauki o Sutrze serca

Siedemnasty Gjalłang Karmapa  

Ogjen Trinle Dordże

Przełożyła Beata Stępień

D H A R M A  E B O O K S  



i i i

Wstęp do wydania polskiego

Wstęp wydawcy chińskiego

Część  p i erwsza  

CHIŃSKIE PRZEKŁ ADY SUTRY

Sutra serca pradżniaparamity 

Sutra serca 

Część  druga  

NAUKI

Wprowadzenie 

Wersje tekstu

Znaczenie tytułu

Tłumacze 

S P I S  T R E Ś C I



 i v 

S p i s t re  ś c i

Część wstępna

1 • Otwarcie
Kto skompilował treść tej sutry

Osoba kompilująca tę sutrę usłyszała ją osobiście

2 • Czas i miejsce
Idealny czas: Raz

Idealny nauczyciel: Buddha Bhagawan

Idealne miejsce: Radżagriha i Sępia Góra

3 • Orszak
Idealny orszak: wspólnota wielkich bhikszu i bodhisattwów mahasattwów 

Dharmę trzeba od razu wprowadzać w życie 

Część główna

4 • Przyczyny i warunki
Warunki dojrzałe do wygłoszenia nauk

Buddha wszedł w samadhi dla dobra istot

Samadhi jako korzeń zasługi i fundament mahajany i wadżrajany

Awalokiteśwara przynosi pożytek sobie i innym

5 • Pytanie
Sutry mahajany są naukami Buddhy

Dlaczego uczeni pojazdu podstawowego utrzymują, że Buddha nie 
nauczał mahajany 

Sutry wygłaszane pod wpływem mocy błogosławieństwa Buddhy

Rodzina czyli potencjał osiągnięcia owocu prawdziwej dharmy

Różnica pomiędzy pragnieniem a łaknieniem 



v

S p i s t re  ś c i

Czym dokładnie jest praktyka dharmy?

Xing: Urzeczywistnianie dogłębnej pustości poprzez pradżniaparamitę

Rozwijanie mądrości wymaga praktyki 

Cztery praktyki bodhisattwy

Pięć pytań dotyczących pilnej praktyki

Pięć ścieżek jako proces praktyki mahajany

6 • Odpowiedź
Jedenaście odpowiedzi Awalokiteśwary

Zrozumieć prawdę o pustości

Różne odpowiedzi dopasowane do różnych zdolności

Odpowiedź dla uczniów o zwyczajnych zdolnościach

Cztery metody obserwacji w praktyce pradżni, czyli cztery przedmioty 
medytacyjnego skupienia 

Podróż pięcioma ścieżkami poprzez słuchanie, przemyśliwanie i medytację

Obserwowanie pustości pięciu skandh

Do czego odnosi się czworaka pustość?

Skandhy i czynniki mentalne

Poglądy trzech głównych szkół na czworaką pustość

Najlepszą dharmą jest ta, która zmienia nasz umysł

Praktyka pustości i eliminowanie ignorancji

Jak rozpoznać i rozwijać pradżnię

Niespoglądanie jest najwyższym poglądem

Nasze myśli utrzymują nas w samsarze 

Usuwanie trzech podstawowych rodzajów lgnięcia poprzez trzy bramy 
wyzwolenia

Usuwanie lgnięcia do zjawisk przy użyciu ośmiu głębi



 v i 

S p i s t re  ś c i

Rozwinięcie bodhiczitty jest trudniejsze niż zrozumienie pustości

Rozróżnianie rodzajów lgnięcia 

Ścieżka medytacji i nieuczenia się więcej

Ścieżka gromadzenia otwiera się tylko dla tych, którzy rozwinęli 
autentyczną bodhiczittę 

Odpowiedź dla uczniów o wyostrzonych zdolnościach

Dharani: Esencja „Sutry serca”

Mantra serca pradżniaparamity: Dotarcie do brzegu przebudzenia

Dlaczego przekazuje się tajemne mantry?

Rozpowszechnianie sutry

7 • Potwierdzenie przekazu przez Buddhę
Buddha potwierdza nauki Awalokiteśwary

Sprawianie radości tathagathom

8 • Rozradowanie
Autentyczna praktyka drogocennej „Sutry serca”

Podziękowania tłumacza chińskiego

Prawa autorskie



v i i

W S T Ę P  
D O  W Y D A N I A  P O L S K I E G O

Sutra serca to najprawdopodobniej najbardziej znany tekst bud-
dyjskiego kanonu, reprezentujący filozofię pradżniaparamity. 
Nic więc dziwnego, że adepci wszystkich buddyjskich trady-
cji nieustająco proszą swoich nauczycieli o wyjaśnienia na jej 
temat. Gjalłang Karmapa przez wiele lat otrzymywał takie proś-
by od swoich chińskojęzycznych uczniów, aż w końcu w sierp-
niu 2016 roku w New Delhi przekazał im – w języku chińskim 
– cykl wykładów na ten temat. Rok później powstała z nich 
książka wydana po chińsku w Hong Kongu i na Tajwanie. 

Jako osoba zarządzająca projektem Dharma Ebooks przez kil-
ka lat szukałam osoby, która podjęłaby się przekładu tej książ-
ki na język angielski. Problem stanowiło przetłumaczenie sta-
rochińskich tekstów cytowanych przez Karmapę, w tym dwóch 
wersji pierwszych przekładów Sutry serca, na których opierał 
on swoje nauki. Ostatecznie dwa lata zajęło Dziamjangowu Ło-



 v i i i 

Wst ę p do  w y da n i a po  l sk  i eg o

zerowi ukończenie angielskiej wersji, w której powstaniu po-
magał nie tylko sam autor, ale też jego dwaj główni tłumacze: 
Khenpo David Karma Choephel i Khenpo Tengje. 

Ponieważ sama koordynowałam te wszystkie konsultacje, 
czułam się dobrze przygotowana po swojego przekładu. Polska 
terminologia elementarnych terminów filozofii buddyjskiej 
nadal przysparza sporo trudności, ale wyjaśnienia Karma-
py są dość dokładne i przedstawione w tak naturalny sposób, 
że całość, choć z początku zawiła i trudna, w końcu staje się 
czytelna i jasna. Trzeba bowiem pamiętać, że zrozumienie tej 
sutry wymaga określonej wiedzy filozoficznej, którą najwyraź-
niej posiadali już zebrani za Sępiej Górze słuchacze. Nie da się 
przez ten tekst przejść bez znajomości takich pojęć jak pięć 
skandh, czynniki mentalne czy dwanaście ogniw zależnego po-
wstawania. To nie jest lektura dla początkujących, aczkolwiek 
autor przedstawia ją tak, że nawet nowicjusze wyciągną z niej 
sporo korzyści. 

Chciałabym serdecznie podziękować Arturowi Kawińskiemu 
za redakcję a Lamie Ewie Bugajskiej za uwagi i uzupełnienie 
termionologii tybetańskiej. Jestem też niezmiernie wdzięczna 
wszystkim sponsorom tego tłumaczenia, anonimowym i imien-
nym. Oto pełna lista tych drugich: Aldona K., Beata D., B. & 
G. Siwkowie, Hanna Fabirkiewicz, I & M, Jacek Strzódka, Jana 



i x

Wst ę p do  w y da n i a po  l sk  i eg o

Frejlachová, Joanna Ludwińska-Łojewska, Lidia Walicka, Ma-
ciej S., Maria Łapa, Noe, Oliwia Branderska, Wiktor Kamiński. 
Ta publikacja w dużej mierze powstała również dzięki wam. 

Beata Stępień



 x 

W S T Ę P  W Y D AWC Y  C H I Ń S K I E G O

W sierpniu 2016 roku w New Delhi w Indiach Siedemnasty 
Gjalłang Karmapa udzielił swym uczniom z Azji specjalnych 
nauk o Sutrze serca. Linia Karmapów liczy już ponad dziewięć-
set lat, ale dopiero teraz, po raz pierwszy, Karmapa udzielił tych 
nauk w języku chińskim. Można to śmiało nazwać krokiem mi-
lowym w procesie transmisji nauk kagju. 1 

Zgodnie z instrukcjami Jego Świątobliwości, Fundacja Hwa- 
yue zorganizowała te wykłady dla ośmiuset pięćdziesięciu 
uczniów, którzy stali się świadkami tego historycznego wyda-
rzenia. Przez cztery dni mogli oni słuchać i doświadczać ob-
szernych wyjaśnień o Sutrze serca udzielanych przez Karmapę, 
który przez cały ten czas doskonale posługiwał się językiem 
chińskim. Jego Świątobliwość dał zgromadzonym również 
możliwość uczestnictwa we wspólnym przepisywaniu starego  

1 N agrania wideo tych nauk z symultanicznym tłumaczeniem na język angielski są 
dostępne na kanale YouTube: Karmapa.

https://www.youtube.com/playlist?list=PLyZYXtlStecaONu3ERGEsWZDpzC2kxWhv


x i

Wst ę p w y dawc y c h i ń sk  i eg o

kaligraficznego tekstu sutry do specjalnych, wcześniej przygo-
towanych zeszytów. 

Ta książka prezentuje treść wykładów Karmapy o Sutrze serca 
i została przez niego osobiście sprawdzona.

Jesteśmy wdzięczni za niezwykły splot przyczyn i warun-
ków, które dwa i pół tysiąca lat temu pozwoliły na zaistnienie 
niezwykłego wydarzenia: oto za sprawą błogosławieństwa 
Buddhy, Śariputra, najinteligentniejszy ze wszystkich arhatów, 
zadał pięć fundamentalnych pytań, zaś współczujący Awalo-
kiteśwara udzielił mu jedenastu odpowiedzi. Dziś jesteśmy 
równie wdzięczni Karmapie za to, że zgodził się udzielić nauk 
o tej właśnie sutrze, z treścią której mieszkańcy Azji czują naj-
większą więź i która budzi ich najsilniejszą wiarę. Dziękujemy 
Jego Świątobliwości również za autoryzację tekstu i za jego oso-
biste zaangażowanie w opracowanie tej publikacji. Dzięki temu 
możemy teraz przypominać sobie i kontemplować dharmę, któ-
rą zaszczepił w naszych umysłach. Jesteśmy wdzięczni wszyst-
kim osobom, przyczynom i warunkom, które umożliwiły poja-
wienie się tych nauk i tej książki – to dzięki nim spełniły się 
nasze dobre życzenia, a mądrość Sutry serca może w nieskoń-
czoność rozkwitać poprzez opublikowane w książce słowa. 
Obyśmy szybko oswoili się ze znaczeniem pustości, osiągając 
to, co przekazał Awalokiteśwara:



 x i i 

Wst ę p w y dawc y c h i ń sk  i eg o

Ponieważ nie ma niczego do osiągnięcia, umysł bodhi-
sattwów polegających na paramicie pradżni nie ma 
splamień. Ponieważ nie ma splamień, nie ma w nim 
też lęku. Oni całkowicie przekraczają to co błędne, 
iluzoryczne i docierają do ostatecznej nirwany.

– Zespół redakcyjny wydawnictwa Chung Sheng



Księżycowy Awalokiteśwara (Shuiyue Guanyin)  

Rysunek Siedemnastego Gjalłanga Karmapy



C z ę ś ć  p i e r w s z a  

C H I Ń S K I E  P R Z E K Ł A D Y 
S U T R Y



 2 

Sutra serca pradżniaparamity 
Wersja krótsza

Gdy Bodhisattwa Awalokiteśwara praktykował 
dogłębną paramitę pradżni, ujrzał wyraźnie, że pięć skandh  
jest pustych w swej naturze i wykracza poza wszelki ból i cier-
pienie.

„Śariputro, forma nie różni się od pustości, a pustość nie jest 
niczym innym jak formą. Forma to bycie pustym, a bycie pustym 
jest formą. Wrażenia, pojęcia, czynniki mentalne oraz świado-
mość są tak samo puste.

Śariputro, wszystkie zjawiska posiadają cechy charaktery-
styczne dla pustości: nie powstają ani nie zanikają, nie są nieczy-
ste ani czyste, nie powiększają się ani nie zmniejszają. W pus- 
tości nie ma formy, wrażeń, pojęć, czynników mentalnych, 
ani świadomości. Nie ma tam oka, ucha, nosa, języka, ciała, 
umysłu, form, dźwięków, zapachów, smaków, dotyku czy dharm. 
Począwszy od elementu wzroku po element świadomości. Nie 
ma ignorancji ani wyczerpania się ignorancji, nie ma starzenia 
się czy śmierci ale też nie ma końca starości i śmierci. Nie ma 



3

Ch  i ń sk  i e pr  z ek  ł ad y S u t ry

cierpienia ani jego źródła, ani też ustania cierpienia, tak jak nie 
ma ścieżki. Nie ma mądrości ani osiągnięć.

Ponieważ nie ma niczego do osiągnięcia, umysł bodhisat-
twów polegających na paramicie pradżni nie ma splamień. Po-
nieważ nie ma splamień, nie ma w nim też lęku. Oni całkowicie 
przekraczają to co błędne, iluzoryczne i docierają do ostatecz-
nej nirwany.

Wszyscy buddhowie obecni w trzech czasach doszli do nie-
doścignionego, prawdziwego i całkowitego przebudzenia pole-
gając na tej dogłębnej paramicie pradżni. 

Stąd wiemy, że paramita pradżni jest wielką mantrą, mantrą 
głębokiej czystej świadomości, nieprzewyższoną mantrą, rów-
ną niezrównanym. Może ona uśmierzyć wszelkie cierpienie. 
Jest autentyczna i pozbawiona fałszu. 

Mantra paramity pradżni została wypowiedziana, a recy-
tuje się ją tak: gate gate pāragate pārasaṃgate 
bodhi swāhā.”

W oparciu o przekład Xuanzanga z sanskrytu na język 
chiński a następnie z chińskiego na angielski i polski.



 4 

Sutra serca 
Wersja dłuższa

Oto, co usłyszałem. 
Raz Bhagawan przebywał na Sępiej Górze w Radżagrisze 

wraz z obecną tam wspólnotą wielkich bhikszu i bodhisattwów  
mahasattwów.

Wtedy Bhagawan spokojnie wszedł w samadhi wyliczania 
dharm nazywane urzeczywistnianiem głębi. W tym samym cza-
sie bodhisattwa mahasattwa Szlachetny Pan Awalokiteśwara, 
podczas wglądu w trakcie praktyki dogłębnej pradżniaparamity 
ujrzał również, że pięć skandh jest pustych w swej naturze.

Następnie, pod wpływem mocy Buddhy, Czcigodny Śariputra 
tak zwrócił się do bodhisattwy mahasattwy Szlachetnego Pana 
Awalokiteśwary: 

„Synu szlachetnej rodziny, w czym powinni ćwiczyć się syn 
lub córka szlachetnej rodziny, którzy pragną praktykować do-
głębną praktykę paramity pradżni?”



5

Ch  i ń sk  i e pr  z ek  ł ad y S u t ry

Tak rzekł, a bodhisattwa mahasattwa Szlachetny Pan Awa-
lokiteśwara odpowiedział czcigodnemu synowi Śaradwatisa 
tymi słowami: 

„Śariputro, każdy syn czy córka szlachetnej rodziny, którzy 
pragną praktykować dogłębną paramitę pradżni, powinni po-
strzegać wszystko w określony sposób. 

Pięć skandh powinno się właściwie rozumieć jako pustych 
w swej naturze.

Forma jest pusta. Pustość jest formą. Bycie pustym jest ni-
czym innym jak byciem formą a forma jest niczym innym jak 
pustością. W ten sam sposób puste są wrażenia, pojęcia, czynni-
ki mentalne i świadomości. Śariputro, zatem wszystkie dharmy 
są pustością – brakiem cech, brakiem pojawiania się i znikania, 
brakiem splamień i wolności od splamień, powiększania się 
i pomniejszania. 

Śariputro, zatem w pustości nie ma form, wrażeń, pojęć, 
formowania czy świadomości. Nie ma oka, ucha, nosa, języka, 
ciała, umysłu. Nie ma też form, dźwięków, zapachów, smaków, 
wrażeń dotyku i dharm – od braku elementu wzroku przez brak 
elementu umysłu, aż do braku elementu świadomości. Nie 
ma ignorancji ani wyczerpania ignorancji, aż po starzenie się 
i śmierć, nie ma też końca starzenia i śmierci. W ten sam spo-



 6 

Ch  i ń sk  i e pr  z ek  ł ad y S u t ry

sób nie ma cierpienia, ani jego źródła, ani jego ustania, ani też 
ścieżki. Nie ma mądrości, nie ma osiągnięć ani braku osiągnięć. 

Następnie, Śariputro, ponieważ bodhisattwowie nie mają 
niczego do osiągnięcia, spoczywają w zaufaniu do paramity 
pradżni. Nie mając splamień mentalnych, nie czują strachu – 
oni całkowicie wykraczają poza to co błędne i docierają do osta-
tecznej nirwany. Wszyscy buddhowie obecni w trzech czasach 
w pełni i wyraźnie przebudzili się do nieprześcignionego, praw-
dziwego, całkowitego oświecenia dzięki poleganiu na dogłęb-
nej paramicie pradżni.

Dlatego mantra paramity pradżni, mantra głębokiej czystej 
świadomości, nieprzewyższona mantra, równa niezrównanym, 
która całkowicie uspokaja wszelkie cierpienie, powinna być 
znana jako prawda, bo jest pozbawiona fałszu. Ta mantra para-
mity pradżni brzmi: gate gate pāragate pārasaṃ-
gate bodhi swāhā.

Śariputro, w ten właśnie sposób bodhisattwa mahasatwa po-
winien ćwiczyć się w dogłębnej paramicie pradżni.”

Wtedy Bhagawan wyszedł z samadhi i zwrócił się do bodhisat-
twy mahasattwy Szlachetnego Pana Awalokiteśwary: 

„Wspaniale” – powiedział. – „Wspaniale, wspaniale, Synu 
Szlachetnej Rodziny. Tak jest. Tak właśnie jest. Dogłębna para-



7

Ch  i ń sk  i e pr  z ek  ł ad y S u t ry

mita pradżni powinna być praktykowana tak, jak to pokazałeś,  
a wszyscy tathagatowie będą się z tego cieszyć.”

Gdy Bhagawan wypowiedział te słowa, czcigodny syn Śara- 
dwatisa oraz bodhisattwa mahasattwa Szlachetny Pan Awaloki-
teśwara i wszyscy zgromadzeni – świat z jego bogami, ludźmi, 
asurami i gandharwami – ucieszyli się i wielce chwalili słowa 
Bhagawana.

Na podstawie przekładu Gy Ciedrupy z tybetańskiego na 
chiński oraz angielskiego przekładu Davida Karmy Choephela.



C z ę ś ć  d r u g a  

N A U K I



9

W P ROWA D Z E N I E 

 Wersje tekstu

Zapisy historyczne mówią o jedenastu różnych chińskich 
przekładach Sutry serca, z których tylko dziewięć przetrwało  
do dnia dzisiejszego. W języku tybetańskim mamy natomiast 
trzy odmienne tłumaczenia. Wszystkie te wersje w obu języ-
kach podzielić można na krótsze i dłuższe.

Różnica pomiędzy nimi polega na tym, że te pierwsze zawie-
rają same nauki, określane jako „część główna”. W dłuższych 
wersjach poprzedza ją „część wstępna”, zawierająca takie szcze-
góły jak czas, miejsce, okoliczności oraz informacja o uczniach, 
którym Buddha przekazał tę sutrę. Dodatkowo, po „części głów-
nej” dłuższe wersje tekstu posiadają „część rozpowszechniają-
cą”, która opisuje zasługę i pożytki płynące z nauk, co ma wspie-
rać ich rozkwit.

Pośród jedenastu chińskich przekładów istnieją zatem zarów-
no krótsze jak i dłuższe wersje sutry. Najbardziej znaną z nich 



 1 0 

W prowad   z e n i e

jest należąca do pierwszej kategorii Sutra serca pradżniapara-
mity 2, przetłumaczona przez Xuanzanga, która zawiera dwie-
ście sześć znaków. W języku tybetańskim mamy dwa popularne 
przekłady dłuższej wersji tekstu. Najbardziej znany, autorstwa 
Jeszie De, pochodzi z VIII wieku. Jednak niedawno w jaski-
niach Dunhuangu odkryto również stary tybetański przekład 
krótkiej wersji Sutry serca. 

Istnieje także kolekcja tybetańskich manuskryptów zawiera-
jących komentarze do Sutry serca ośmiu indyjskich uczonych. 
Pośród nich największym autorytetem cieszy się Obszerny ko-
mentarz do „Sutry serca pradżniaparamity”, który wyszedł spod 
pióra Wimalamitry.

 Znaczenie tytułu

Główny powód, dla którego każda sutra powinna mieć swój od-
rębny tytuł, został przedstawiony w Sutrze podróży do Lanki 3: 

Brak tytułu może dezorientować. Tytuły nadaje się, 
by unikać nieporozumień.

2  Pradżñāpāramitāhṛdaja Sūtra

3  Laṅkāvatāra Sūtra. Przełożona na chiński przez mistrza Tripitaki Śikszānandę  
z Khotanu w czasach dynastii Zhou (X-II wiek p.n.e).



1 1

W prowad   z e n i e

Ludzie nadają zjawiskom nazwy, by wiedzieć, czym one są. Ty-
tuł sutry ma zatem pomóc zrozumieć znaczenie nauk, które ona 
zawiera. Takie właśnie tytuły – korespondujące ze znaczeniem 
– posiadają wszystkie sutry buddyjskie. 

Tytuły sutr powstawały w różny sposób. Niektóre posiadają 
dodatkowe informacje nawiązujące do liczby strof tekstu, inne 
do głównej postaci lub brzmienia, albo też do esencjalnego zna-
czenia nauk. Do tej ostatniej grupy zalicza się tytuł Sutra serca. 

Chiński tytuł Sutra serca pradżniaparamity odpowiada san-
skryckiemu oryginałowi, który brzmi: Pradżñāpāramitāhṛdaja 
Sūtra. Spróbujmy rozłożyć go na części. Pra znaczy właściwa, 
poprawna; dżñā znaczy zrozumienie; pāramitā – dotrzeć na 
drugi brzeg; hṛdaja znaczy serce rozumiane jako sedno; zaś 
sūtra znaczy tyle co tekst, pismo, księga.

Zatem tytuł: Sutra serca pradżniaparamity jest kombinacją 
wszystkich powyższych elementów. 

W czasach dynastii Tang żył mistrz Tripitaki zwany Ji Dzing, 
który tłumaczył słowo pradżnia jako „właściwe zrozumienie”, 
co jest bliskie znaczeniu tybetańskiego słowa szierab (ཤེསེ་རབ་). 
Często tłumaczymy pradżnię jako inteligencję, ale w obecnych 
czasach o inteligencji mówimy w wielu bardzo różnych kon-
tekstach, więc ktoś mógłby pomyśleć, że chodzi na przykład 



 1 2 

W prowad   z e n i e

o nasz zwyczajny intelekt. Dlatego podczas tych wyjaśnień 
będę się raczej odnosił do „właściwego zrozumienia”. 4 

Termin „zrozumienie” nawiązuje do funkcji poznawczych. 
Istnieją trzy rodzaje poznania: błędne samsaryczne poznanie,  
pozasamsaryczne poznanie śrawaków i pratjekabuddhów oraz  
nieprzewyższone poznanie tathagatów. 

Pradżnia, czyli właściwe zrozumienie, to ten ostatni rodzaj 
poznania. Można też powiedzieć, że tylko ten jest ostateczną 
pradżnią, a dwa wcześniejsze – względną pradżnią.

Określenie „właściwe” wskazuje, iż owo poznanie jest najdo-
skonalsze. Ten rodzaj poznania przewyższa samsaryczne i po-
zasamsaryczne poznanie, dlatego nazywa się go nieprzewyższo-
nym, którym dysponują buddhowie. Którego rodzaju poznania 
zatem doświadczają bodhisattwowie? Poznanie szlachetnych 
bodhisattwów, czyli bodhisattwów przebywających na jednym  
z dziesięciu bhumi, również można nazwać pradżnią. Jest ono  
podobne do poznania tathagatów i należy do trzeciej kategorii, 
tej nieprzewyższonej.

4 G jalłang Karmapa zasugerował tłumaczom, aby w tej i innych publikacjach nie 
tłumaczyli słowa pradżnia (przeze mnie najczęściej tłumaczonego jako zrozumienie). 
Uzasadniał to względami przedstawionymi w tym właśnie rozdziale (przypis tłumaczki).



1 3

W prowad   z e n i e

Ponadto najdoskonalsze poznanie, o którym tutaj mówimy, 
można opisać jako pradżnię, która jest byciem świadomym 
pustości.

Pāramitā oznacza przedostanie się na drugi brzeg przez oce-
an cierpienia. Tym drugim brzegiem jest nirwana, co implikuje, 
że brzeg, na którym obecnie przebywamy jest samsarą. Pradżnia 
jest zatem łodzią, dzięki której istoty tonące w wielkim oceanie 
samsary mogą przeprawić się do wspaniałego miasta nirwany 
na jego drugim brzegu. 

Czandrakirti, wielki uczony szkoły prasangika madhjamaka, 
w swoim dziele Wkraczanie na drogę środka wyjaśniał, że przedo-
stawanie się na drugi brzeg można dalej podzielić na metody 
dotarcia do tego brzegu i jego cechy. Metody dotarcia to pra-
dżnia na poziomie ścieżki uczenia się, czyli pradżnia bodhi-
sattwów dążących do stanu buddhy, zdolnych przeprowadzać 
praktykujących do celu. Sam brzeg zaś jest stanem buddhy, czy-
li ostateczną pradżnią przebudzenia. 

Pradżnia tu opisywana prowadzi do urzeczywistnienia pusto-
ści. Jednak termin ten jest również wykorzystywany w innych 
kontekstach, na przykład naturalna pradżniaparamita, pradż-
niaparamita pism, pradżniaparamita ścieżki czy owoc pradż-
niaparamity:



 1 4 

W prowad   z e n i e

Naturalna pradżniaparamita odnosi się do pustości. 
Pradżniaparamita pism to sutry mahajany objaśnia-
jące pustość. Pradżniaparamita ścieżki to pradżnia 
szlachetnych bodhisattwów. Owoc pradżniaparamity 
to wszechwiedza buddhy.

W Podsumowaniu znaczenia ośmiu tysięcy strof 5 pradżniapara-
mity Dignagi czytamy:

Pradżniaparamita jest niedualna; ta pradżnia to ta-
thagatha. Skoro ma taki owoc, określa się ją jako dru-
gi brzeg. 

Ogólnie mówiąc, pradżnia, do której się najczęściej odnosimy 
to pradżnia owocu, czyli pradżnia buddhy – ostateczny i dosko-
nały drugi brzeg. Pierwsze trzy typy pradżni nie prowadzą na 
drugi brzeg, wiec nie mogą być ostateczną pradżnią. W tych  
naukach będziemy głównie odnosić się do owocu, czyli rezul-
tatu pradżni.

5 N ie chodzi o strofę, jaką znamy z poetyki języków zachodnich, lecz o sanskrycką ślokę, 
składającą się z 32 sylab, która mogła być dzielona na pół w wierszu lub pisana prozą 
(przyp. tłum.).



1 5

W prowad   z e n i e

 Tłumacze 

Tekst dłuższej Sutry serca, z którego tu korzystamy, został na 
chiński przetłumaczony z tybetańskiego przez Guan Fa Ciena, 
mistrza Tripitaki cesarstwa Tufan 6, który po tybetańsku nazy-
wany był Gy Ciedrupą. Ta wersja zachowała się w jaskiniach 
Dunhuangu.

Gy Ciedrup 7 był tybetańskim tłumaczem. Gy to jego nazwi-
sko rodowe, a Ciedrup – pierwsze imię. Należał on do niewiel-
kiej grupy mistrzów tybetańskich, który płynnie posługiwał 
się językiem chińskim i doskonale znał sanskryt. Przełożył 
on wiele tekstów z chińskiego na tybetański, między innymi  
Traktat o stopniach praktyki jogicznej albo Sutrę mahapari-
nirwany (oba teksty są doskonale znane w Tybecie). W szcze-
gólności jego tybetański przekład Rozumienia znaczenia chiń-
skiego mistrza Łonciuka 8, znanego również jako Juan Ce, jest 
jednym z najważniejszych tekstów buddyzmu tybetańskiego  
dotyczących filozofii tylko umysłu – czittamatry. Mówi się, że 

6 I mperium Tufan powstawało na płaskowyżu tybetańskim za czasów tybetańskiej 
dynastii Jarlung, a jego rozkwit przypadł na czas panowania króla Songtsena Gampo.
7 N iektórzy współcześni badacze mają wątpliwości, czy Gy Ciedrup był etnicznym 
Tybetańczykiem czy Chińczykiem. Jego przekłady na język tybetański są powszechnie 
znane, ale jest on również autorem wielu tłumaczeń na język chiński, czego przykładem 
jest omawiana tutaj wersja Sutry serca (przyp. tłum.).
8 U rodzony w Silla, mistrz Łonciuk (613-696) był szanowanym mnichem buddyjskiej 
szkoły Faxiang za czasów dynastii Tang oraz uczniem mistrza Xuanzanga.



 1 6 

W prowad   z e n i e

przetłumaczył on również Sutrę mahapradżniaparamity liczącą 
sześćset tomów (zwojów papierowych), a przetłumaczoną wcze-
śniej na chiński przez mistrza Xuanzanga, jednak dziś, niestety, 
należy ono do dzieł zaginionych. 

Mówiąc krótko, tłumacz Gy Ciedrup był wielkim uczonym. 
Profesor Czien Jin-Ke z Tajwanu stwierdził, że wkład Ciedrupa 
w rozwój literatury tybetańskiej jest porównywalny do wpływu, 
jaki Xuanzang wywarł na buddyzm w Chinach.



1 7

C Z Ę Ś Ć   W S T Ę P NA

 1  •  OT WARCIE

Komentarze do różnego rodzaju sutr mówią, że pisma te zbu-
dowane są zazwyczaj z ośmiu wymagających objaśnienia punk-
tów. Są nimi: otwarcie, czas, orszak, warunki, pytanie, odpo-
wiedź, potwierdzenie Buddhy oraz rozradowanie.

W Sutrze serca otwarciem jest pierwsze zdanie: „Oto, co  
usłyszałem”.

W Sutrze mahaparinirwany znajduje się stwierdzenie Buddhy:

Kiedy zapisujecie nauki, początek wszystkich sutr 
powinien brzmieć tak: „Oto, co usłyszałem. Raz Bud-
dha przebywał w takim a takim miejscu, otoczony 
czterorakim zgromadzeniem i wyłożył te nauki.” 



 1 8 

Ot war c i e

Buddha stworzył zasadę, zgodnie z którą po jego odejściu 
każda sutra powinna rozpoczynać się od stwierdzenia: „Oto, 
co usłyszałem”. Jest to również zdanie otwierające Sutrę serca. 

Słowa „oto, co” odnoszą się do treści sutry. Dowodzą one, 
że dokładnie odtworzono usłyszane nauki. „Oto, co” znaczy 
„dokładnie tak, jak było”, bez dodawania ani ujmowania czego-
kolwiek. Kompilator 9 zatem wiernie zgromadził całą usłyszaną 
treść, co do słowa. 

„Usłyszałem” zaś wskazuje na osobę owego kompilatora.

 Kto skompilował treść tej sutry

Istnieje wiele teorii dotyczących tożsamości osoby, która skom-
pilowała Sutrę serca. 

1. 		 Bodhisattwa Mańdziuśri

Aczarja Dżnianamitra w swoim komentarzu do Sutry serca 
stwierdził, że wszystkie teksty o pradżniaparamicie zostały 
zebrane właśnie przez bodhisattwę Mańdziuśriego.

2. 	 Wadżrapani 

W Komentarzu do „Sutry serca” Mahadżniany przywołuje się  

9 N ie był to jeszcze skryba, pierwszych wersji sutr nie zapisywano, a jedynie 
zapamiętywano i recytowano (przyp. tłum.).



1 9

Ot war c i e

zdanie Dignagi, że wszystkie teksty o pradżniaparamicie zo-
stały zebrane przez Wadżrapaniego.

3. 	 Mańdziuśri, Maitreja, Ananda

W słynnym Komentarzu do „Wielkiej doskonałości mądrości” 
Nagardżuny znajduje się twierdzenie, że wszystkie teksty 
mahajany zostały opracowane wspólnie przez bodhisattwę 
Mańdziuśriego, bodhisattwę Maitreję i Anandę.

4. 	 Ananda

Z Sutry Pradżniaparamity w ośmiu tysiącach strof:

Buddha powiedział do Anandy: „Jestem twoim nau- 
czycielem a ty moim uczniem. Obecnie składasz mi  
dary i okazujesz szacunek ciałem, mową i umysłem. 
Kiedy zaś odejdę, powinieneś składać dary i okazy-
wać szacunek pradżniaparamicie.” 

Słowa zawarte w tej sutrze sugerują, że Buddha polecił 
Anandzie, by w przyszłości szanował te nauki tak samo, jak 
jego samego.

W dwudziestym ósmym i trzydziestym drugim rozdziale ty-
betańskiego przekładu Sutry pradżniaparamity w ośmiu tysiącach 
strof Buddha powierzył te nauki Anandzie. Dlatego Wimuk-



 2 0 

Ot war c i e

tisena, w buddyzmie tybetańskim uważany za wielkiego mi-
strza filozofii pradżniaparamity, wyraził pogląd, że „większość 
tekstów mahajany zebrał Ananda”. Dodatkowo, inny znany 
mistrz systemu pradżniaparamity, Haribhadra również po-
dzielał to stanowisko. Dlatego obecnie większość komentato-
rów zgadza się z tezą, że tę sutrę skompilował właśnie Ananda.

Bhawawiweka jednak wspomniał w swoim Świetle rozumo-
wania, że śrawakowie nie mogli opracowywać pism mahajany, 
gdyż nie rozumieli tej filozofii. Sprzeciwił się on stwierdzeniu, 
że jakąś część tych nauk mógł zebrać Ananda. Z drugiej strony 
Sutra wielkiego bębna opowiada o tym, że Buddha Śakjamuni po-
prosił Mahakasjapę o ochranianie nauk mahajany, a ten z ko-
lei zlecił Anandzie stworzenie pierwszego zbioru nauk Buddhy. 
Zatem Ananda – śrawaka, mógł być zarazem odpowiedzialny 
za gromadzenie nauk mahajany, nie ma co do tego wątpliwości.

Podsumowując, do dnia dzisiejszego nikt nie może dać zde-
cydowanej odpowiedzi na pytanie, kto opracował Sutrę serca. 
Jeśli miała ona wielu kompilatorów i czasami wskazuje się na 
Mańdziuśriego, to zarówno inni bodhisattwowie jak i Ananda 
mogli być w ten proces także zaangażowani. 



2 1

Ot war c i e

 Osoba kompilująca tę sutrę usłyszała ją osobiście

Stwierdzenie „usłyszałem” wskazuje również na fakt, że osoba, 
która skompilowała ten tekst, nie zrobiła tego na podstawie opi-
nii czy poglądu. Treść tej sutry jest bowiem dosłownym odtwo-
rzeniem osobiście zasłyszanych słów. W ten sposób podkreśla 
się, że przekazująca je osoba była w tym czasie obecna na Sępiej 
Górze i sama je usłyszała, nie powtarza ich po kimś innym.

Słowo „oto” zawarte we frazie „Oto, co usłyszałem” wskazu-
je na główną treść sutry, począwszy od słów „Wtedy Bhagawan 
spokojnie wszedł w samadhi wyliczania zjawisk, nazywane 
urzeczywistnianiem głębi”, aż do „Dogłębna paramita pradż-
ni powinna być praktykowana tak, jak to pokazałeś, a wszyscy 
tathagatowie będą się z tego cieszyć”.



 2 2 

 2  •  CZAS I  MIEJSCE

Raz Bhagawan przebywał na Sępiej Górze 
w Radżagrisze

 Idealny czas: Raz

1. 	 Wyjątkowość 

Ponieważ nauki te zostały wygłoszone tylko raz i nigdy nie 
zostały powtórzone, są niezwykle rzadkie. Buddha zwykle 
powtarzał swoje nauki trzykrotnie, jeśli była taka potrzeba. 
Jeżeli słuchacze nie zrozumieli lub nie zapamiętali ich po 
trzecim powtórzeniu, strażnik Buddhy Wadżrapani ude-
rzał ich swoją wadżrą. To nie jest jakaś błahostka, po takim 
uderzeniu można było się już nie podnieść. Tak czy inaczej, 
w przypadku ważnych spraw Buddha mówił o nich najwyżej 
trzy razy.



2 3

C z as  i  m i ejs   c e

2. 	 Pradżnia

„Raz” wskazuje jednocześnie, że osoba, która przekazała te 
nauki, była bardzo inteligentna, zdolna zapamiętać poucze-
nia zasłyszane tylko raz.

3. 	 Idealny czas 

„Raz” oznacza również idealny moment, czyli jedną z pięciu 
doskonałych okoliczności. Nauczaniu tej dogłębnej sutry, 
która stanowi idealne nauki, towarzyszyły trzy pozostałe 
okoliczności: idealny nauczyciel, idealne miejsce i ideal-
ni słuchacze. 

 Idealny nauczyciel: Buddha Bhagawan

Sanskryckie słowo Bhagawan posiada wiele znaczeń. Dla-
tego we wczesnych przekładach z sanskrytu na chiński nie 
było ono w ogóle tłumaczone, a jedynie zapisywane fonetycznie. 
Tego typu przypadek znany jest jako „słowo nieprzetłumaczone 
z uwagi na wielość współistniejących znaczeń”. Takie terminy 
niezwykle trudno przełożyć na inne języki, więc zamiast zawę-
żać ich znaczenie, pozostawia się je w oryginalnym brzmieniu.

„Bhagawan” najczęściej jest tłumaczony jako błogosławiony, 
ale w sensie bardziej dosłownym termin ten znaczy „znakomity 
zwycięzca, który wyszedł poza ograniczenia”. Odnosi się to tu-



 2 4 

C z as  i  m i ejs   c e

taj do Buddhy, który pośród pięciu doskonałości jest idealnym 
nauczycielem. Buddha przekroczył skrajności samsary i nirwa-
ny, wyszedł poza nie. Buddha osiągnął również dwie właściwo-
ści: zupełnego porzucenia i całkowitego urzeczywistnienia, jest 
więc doskonały. To słowo odpowiada tybetańskiemu termino-
wi ciom den de (བཅོམོ་ལྡན་འདས་), który ma takie samo znaczenie.

W Indiach określenie Bhagawan jest również powszechnie 
używane na przykład w odniesieniu do boga Maheśwary lub 
innych bóstw hinduizmu. Dlatego tybetański odpowiednik ter-
minu ma dodaną końcówkę de, wskazującą, że w tym przypadku 
nie chodzi o zwyczajnych, samsarycznych bogów.

 Idealne miejsce: Radżagriha i Sępia Góra

W Sutrze serca mowa jest o dwóch lokalizacjach: są to Radża-
griha 10 i Sępia Góra, co wskazuje, że nauczano dwa rodzaje 
uczniów: świeckich i wyświęconych. Radżagriha symbolizu-
je rezydencje świeckich uczniów, podczas gdy Sępia Góra za-
mieszkiwana była przez mnichów i mniszki. Ponieważ Buddha 
nauczał dharmy w miejscu zamieszkiwanym przez oba typy 
uczniów, było to miejsce idealne. 

10  W wolnym tłumaczeniu: rezydencja/dom radżów.



2 5

C z as  i  m i ejs   c e

Radżagriha: rezydencja świeckich uczniów 

Istnieje wiele różnych teorii o genezie i położeniu Radżagrihy. 
Jedna z nich mówi, że w zamierzchłych czasach w centralnym 
obszarze Indii znajdowało się królestwo Magadha. Z początku 
jego stolicą było Kuszinagar, miejsce późniejszej parinirwany 
Buddhy. Jednak miasto wielokrotnie padało ofiarą różnych ka-
tastrof, w tym pożarów. Król, który nie mógł tego dłużej tole-
rować, oświadczył mieszkańcom: „Od teraz, jeśli ktoś w domu 
zaprószy ogień, zostanie ukarany i przegnany w pobliże Chłod-
nego Gaju (cmentarza Śitawana)”. Niedługo potem domem, 
w którym wybuchł kolejny pożar, okazał się królewski pałac... 
Król sam musiał się zatem przenieść w okolice Chłodnego Gaju, 
a powstałe w tym miejscu miasto nazwano Radżagriha. 

Nagardżuna w Komentarzu do „Doskonałości mądrości” przy-
wołał dwie historie dotyczące Radżagrihy.

Pierwsza z nich opowiada o jednym z władców Magadhy, 
którego syn wyglądał nietypowo – miał jedną głowę, ale dwie 
twarze i cztery ręce. Wiąże się z tym wiele legend, których nie 
jestem w stanie teraz przytoczyć. Niemniej, książę ten wyrósł 
na silnego i dzielnego wojownika, zręcznego w sztuce wojen-
nej. Uwięził on w swojej stolicy wszystkich władców osiemna-
stu tysięcy innych królestw. Całe Indie znalazły się pod jego pa-
nowaniem, a miasto z którego rządził nazwano Radżagriha.



 2 6 

C z as  i  m i ejs   c e

Inna opowieść mówi, że wcześniej stolica Magadhy znajdo-
wała się gdzie indziej, a władał tam król Wipularatha. Jego oj- 
ciec praktykował składanie bogom ofiar ze zwierząt i został 
przeklęty, wskutek czego zapadł się pod ziemię. Kiedy Wipu-
laratha został królem, pomyślał: „Skoro mój ojciec zapadł się 
tu pod ziemię, błędem będzie rządzić tą okolicą”. Zdecydował 
zatem przenieść stolicę i wybrał nowe miejsce, dolinę otoczoną 
pięcioma górami, którą nazwał Radżagriha. 

Ten król, który składał ofiary ze zwierząt, nosił imię Wasu. 
Porzucił on dworskie życie, przyjął ślubowania i został bramiń-
skim riszi. Pewnego dnia kilku innych riszi wdało się w kłótnię 
z gospodarzami.

Gospodarze twierdzili: „Pisma mówią, że musimy zabijać 
zwierzęta i jeść ich mięso, gdy wykonujemy rytuały i pudże 
ofiarne dla bogów”. Zaś wyświęceni riszi wierzyli, że zabijanie 
zwierząt podczas rytuałów było złem. Gdy konflikt zaczął się 
zaogniać, któryś z riszich zasugerował: „Jeden z naszych mni-
chów był kiedyś królem. Może uwierzylibyście jego słowom?”. 
Gospodarze przytaknęli, a riszi zapowiedział: „W takim razie 
jutro się do niego udamy, by rozsądził ten spór”. 

Tej samej nocy gospodarze w tajemnicy odwiedzili Wasu 
i przekonywali go: „Musisz nas poprzeć jutro, ogłaszając de-
cyzję po naszej myśli!” Następnego ranka wszyscy zebrali się 



2 7

C z as  i  m i ejs   c e

wokół Wasu. Riszi spytali: „Czy powinniśmy składać w ofierze 
zwierzęta i jeść mięso podczas rytuałów?”. Wasu odpowiedział: 
„Tak. Zgodnie z zasadami braminizmu powinniśmy składać 
ofiary ze zwierząt i jeść mięso podczas rytuałów”. Riszi byli bar-
dzo zaskoczeni tą odpowiedzią i zadali kolejne pytanie: „A gdy-
byśmy nie brali pod uwagę bramińskich zasad? Jaka jest twoja 
osobista opinia w tej sprawie?”

Wasu odpowiedział: „Wierzę, że składając ofiary bogom mu-
simy poświęcać zwierzęta i jeść mięso. Istoty zabite podczas 
rytuału z pewnością odrodzą się w świecie bogów.” Słysząc to ri-
szi wpadli w złość i głośno wyrazili swe oburzenie: „Grzeszniku, 
przepadnij i sczeźnij!” Wtedy grunt, na którym stał Wasu, nagle 
się otworzył, a jego stopy zaczęły się pogrążać w ziemi.

Riszi wciąż nalegali: „Musisz powiedzieć prawdę. Jeśli świa-
domie nas okłamujesz, całe twe ciało zniknie pod ziemią”. Wasu 
jednak nadal twierdził: „Zabijanie owiec i innych zwierząt 
po to, by złożyć je bogom w ofierze, tak jak spożywanie ich mię-
sa z pewnością nie jest grzechem”. To powiedziawszy, tkwił już 
w ziemi po kolana. Mimo to utrzymywał tę samą opinię i grzązł 
coraz bardziej, aż w końcu z ziemi wystawała już tylko głowa. 

Riszi nadal przekonywali: „Zobacz, już teraz odczuwasz kar-
miczne skutki swego oszustwa. Choć z ziemi wystaje ci tyl-
ko głowa, nadal możemy cię ocalić, jeśli tylko powiesz prawdę”. 



 2 8 

C z as  i  m i ejs   c e

Wasu pomyślał: „Przecież byłem królem, cieszyłem się po-
ważaniem i autorytetem. Jak mogę teraz odwołać swoje słowa? 
To byłby wstyd. Tak czy inaczej w bramińskich Wedach czę-
sto mówi się o zasłudze płynącej ze składania darów bogom. 
Muszę więc być konsekwentny, nawet gdybym miał to przypła-
cić życiem.” Po czym złapał swój ostatni oddech i wykrzyczał: 
„Poświęcanie zwierząt, by złożyć je w ofierze bogom z pewno-
ścią nie jest grzechem!”

W końcu riszi doznali ostatecznego rozczarowania: „Nie 
można ci już pomóc. Nie chcemy cię więcej widzieć.” Wasu 
ostatecznie zapadł się wtedy pod ziemię i zniknął bez śladu. Od 
tamtego dnia aż do czasu Nagardżuny mieszkańcy Indii kiero-
wali się opinią Wasu, wierząc że muszą być składane krwawe 
ofiary. Podczas tych rytuałów tradycyjnie mówili do zwierząt 
ofiarnych: „To Wasu cię zabija, nie ja. Mnie za to nie wiń!” 

Sępia Góra: rezydencja mnichów i mniszek

W pismach znajdujemy kilka objaśnień dotyczących nazwy 
góry nazywanej Sępią. Dwa pierwsze przedstawił Nagardżuna 
w Komentarzu do „Doskonałości mądrości”:



2 9

C z as  i  m i ejs   c e

1. 	 Kształt sępa 

Nazwa góry odnosi się do szczytu, który kształtem przypo-
mina sępa.

2. 	 Stada sępów 

Na południe od Radżagrihy znajdował się cmentarz, na 
którym żerowały stada sępów, które potem zbierały się na 
górze.

3. 	 Bodhisattwowie zbierali się tam niczym sępy 

W innych tekstach można też znaleźć wzmianki, że bodhi-
sattwie z innych krain, które współcześnie można by było 
określić innymi planetami, przylatywali na tę górę, by słu-
chać nauk o pradżniaparamicie od Buddhy Śakjamuniego.

Sępią Górę można też pojmować w jej wymiarze zewnętrz-
nym i wewnętrznym. Zewnętrzna Sępia Góra istnieje fizycznie 
i jest widoczna dla ludzi, na przykład dla osób pielgrzymują-
cych do ośmiu świętych miejsc. Jest dla nas górą o określonym 
kształcie i cechach. Zaś wewnętrzna Sępia Góra to wspaniała 
czysta kraina, niezwykle rozległa i majestatyczna, lecz widocz-
na tylko dla buddhów i bodhisattwów. 



 3 0 

 3  •  ORSZAK

[…] wraz z obecną tam wspólnotą wielkich bhikszu 
i bodhisattwów mahasattwów. 

Podsumowanie znaczenia ośmiu tysięcy strof pradżniaparamity 
Dignagi mówi, że gdy nauczyciel i czas przekazywania nauk są 
potwierdzone, orszak świadków tego wydarzenia dodaje mu 
wiarygodności i sprawia, że sutra jest bardziej kompletna. Kie-
dy w sutrze pojawia się pięć idealnych okoliczności, obdarze-
ni wiarą uczniowie chętniej po nią sięgają.

Idealny orszak tej sutry opisany został poprzez stwierdzenie: 
„wraz z obecną tam wspólnotą wielkich bhikszu i bodhisat-
twów mahasattwów”.



3 1

O rs  z ak

 Idealny orszak: wspólnota wielkich bhikszu  
i bodhisattwów mahasattwów 

Bhikszu arhaci

„Wspólnota wielkich bhikszu” to sangha śrawaków. Wyświę-
ceni pratjekabuddhowie, ze względu na swą dumę, najprawdo-
podobniej nie przybyliby słuchać nauk Buddhy. Ogólnie tytuł 
„bhikszu” odnosi się do tych wyświęconych, którzy przyję-
li pełne śluby, czyli cały komplet buddyjskich ślubowań klasz-
tornych. Fraza „wielcy bhikszu” nie opisuje rozmiaru ich ciał, 
tylko wyraźnie wskazuje na tych, którzy osiągnęli urzeczywist-
nienie arhata. Byli to zatem arhaci i bhikszu jednocześnie. 

„Wspólnota” zaś oznacza sanghę. Mówi się, że sanghą jest 
wspólnota przynajmniej czterech bhikszu. Sanskryckie sło-
wo saṇgha oznacza to, czego żadna zewnętrzna siła nie rozbi-
je. Można też powiedzieć, że oznacza jedność. Utrzymywanie 
harmonijnej sanghi, odpornej na zewnętrzne siły jest nie lada 
sztuką.



 3 2 

O rs  z ak

Bodhisattwowie obdarzeni siedmioma  
wielkimi właściwościami

Przyjrzyjmy się teraz frazie „bodhisattwa mahasattwa”. Bodhi  
znaczy przebudzony, zaś sattwa to odwaga, dzielność. Bodhi-
sattwami nazywani są więc ci, którzy odważnie sięgają po owoc 
przebudzenia, czyli stan buddhy. 

Następnie, maha oznacza rozległość i wielkość. Ozdoba sutr 
mahajany mówi, że ci bodhisattwowie dbają o dobro niezliczo-
nych istot i są zarazem obdarzeni siedmioma nadzwyczajny-
mi właściwościami, takimi jak wielka pilność, wielka aktywność 
i tym podobne. Dlatego określa się ich jako maha, czyli wielcy.

Stwierdzenie, że byli „tam obecni” wskazuje, że nauczyciel 
i uczniowie przebywali w jednym miejscu razem. 

Czytając te wyjaśnienia można dojść do przekonania, że aby 
doszło do przekazu nauk dharmy musi jednocześnie zaistnieć 
wiele warunków i okoliczności. Dlatego dharma jest tak nie-
zwykle rzadka i cenna. Zdolność do spotkania i podążania za 
właściwym nauczycielem jest czymś wyjątkowym. Ale samo po-
siadanie nauczyciela to za mało. Jego zdolność do przekazy-
wania doskonałej dharmy to również za mało, gdyż odbiorcy 
dharmy muszą być analogicznie idealnymi uczniami. Gdy ta-
kich uczniów nie ma, sama obecność doskonałego Buddhy nie 
przynosi wielkiego pożytku. 



3 3

O rs  z ak

Mało tego – oprócz idealnych odbiorców musi też zaistnieć 
odpowiedni czas. Obecnie wszyscy są niezwykle zabiegani, 
więc znalezienie chwili wytchnienia jest nie lada wyzwaniem. 
Niezwykle rzadko przytrafia nam się szansa wysłuchania praw-
dziwej dharmy. Poza idealnym nauczycielem, orszakiem i cza-
sem, musi też zaistnieć odpowiednie ku temu miejsce. Sutra 
serca została wygłoszona na Sępiej Górze, ale trzeba przyznać, 
że pięciogwiazdkowy hotel, w którym teraz przebywamy, oferu-
je nam dużo lepsze i bardziej komfortowe warunki do przeka-
zywania nauk.

 Dharmę trzeba od razu wprowadzać w życie 

Warto się czasami zastanowić, co to wszystko znaczy. Rozmy-
ślając nad powyższymi idealnymi okolicznościami nietrudno  
poczuć pewne wzruszenie. Tak powinniśmy się czuć studiując 
dharmę. Cóż bowiem warte byłyby jej wieloletnie studia, gdyby-
śmy nigdy nie poczuli jej wpływu, gdyby nas nie dotknęła.

Słuchanie i praktykowanie dharmy jest wyjątkową okoliczno-
ścią, dlatego jest ona tak bardzo cenna. Musimy więc praktyko-
wać z poczuciem jej niezwykłej wartości. W przeciwnym razie 
będziemy jedynie tracić czas.

Ludzie myślą czasami: „Może najpierw powinienem poświę-
cić się karierze. Praktyką zajmę się później, kiedy będę starszy”. 



 3 4 

O rs  z ak

Takie rozumowanie jest bezsensowne, bo śmierć może nie za-
czekać, aż się zestarzejemy. Istnieje możliwość, że opuścicie ten 
świat już jutro lub zaraz po zakończeniu tych nauk. Oczywi-
ście w żaden sposób wam tego nie życzę i mam nadzieję, że 
do tego nie dojdzie, ale należy pamiętać o istnieniu takiej opcji.

Nie możemy zatem odkładać praktyki na starość. Głupotą 
jest myślenie, że najpierw trzeba się trochę nacieszyć życiem, 
a na praktykę przyjdzie jeszcze czas. Dharmę trzeba pielęgno-
wać, studiować i praktykować ze świadomością tego, że jest ona 
nad wyraz rzadka i cenna. Musimy się jej uczyć i wprowadzać 
w życie już teraz. Tybetańscy mistrzowie kadampy powtarza-
li wskazówkę, która zapadła mi w serce: 

Każdą dharmę trzeba praktykować dzisiaj. Nie ma 
dharmy przeznaczonej na jutro. 

To znaczy, że wszystkie wskazania należy wykorzystać od 
razu, nie odkładać ich na inny dzień. Czas na nikogo nie cze-
ka. Wszystko jest nietrwałe, więc poczujmy drogocenność tych 
nauk i stosujmy je od zaraz.

W wielu tybetańskich modlitwach znajduje się taka fraza: 
„Obym stał się buddhą już teraz, siedząc na tej poduszce!” 
Chcemy osiągnąć stan buddhy w tej właśnie chwili, podczas 



3 5

O rs  z ak

tej sesji medytacyjnej. Musimy więc od razu brać się do dzieła  
zamiast czekać aż w przyszłości pojawi się lepsza okazja. Ta 
chwila, właśnie teraz jest najlepszą w życiu okazją. Ona już jest 
obecna, skorzystajmy z niej bez zwłoki. 

Mówi się, że trening bodhisattwów trwa niezliczone eony. 
To brzmi jak niewyobrażalnie długa podróż, ale tak naprawdę 
nie da się jej określić żadną miarą. To nie jest proces, w któ-
rym postępujemy krok po kroku, powoli odliczając kolejne 
wieki i epoki. W jednej chwili możemy zgromadzić zasługę 
odpowiadającą nieskończonym eonom i natychmiast stać się 
buddhą, już w tym życiu.



 3 6 

C Z Ę Ś Ć  G Ł ÓW NA

 4 •  PRZYCZYN Y I  WARUNKI

 Warunki dojrzałe do wygłoszenia nauk

(Wersja dłuższa)

Wtedy Bhagawan spokojnie wszedł w samadhi wy-
liczania dharm nazywane urzeczywistnianiem głębi. 
W tym samym czasie bodhisattwa mahasattwa Szla-
chetny Pan Awalokiteśwara, podczas wglądu w trak-
cie praktyki dogłębnej pradżniaparamity ujrzał rów-
nież, że pięć skandh jest pustych w swej naturze.

(Wersja krótsza)

Gdy Bodhisattwa Awalokiteśwara praktykował do-
głębną paramitę pradżni, ujrzał wyraźnie, że pięć  



3 7

P r z yc z y n y i  war u n k i

skandh jest pustych w swej naturze i wykracza poza  
wszelki ból i cierpienie. 

Cześć opisująca przyczyny i warunki przytacza bezpośrednie 
czynniki, które doprowadziły do powstania tej sutry. Określa się 
ją również jako szczególne wprowadzenie, w każdej sutrze od-
mienne i niepowtarzalne. Podczas gdy wprowadzenie przedsta-
wione wcześniej jest mniej lub bardziej dokładnie powtarzane 
i wspólne dla wszystkich sutr.

 Buddha wszedł w samadhi dla dobra istot

„Wtedy” odnosi się do chwili, w której Budhha wszedł w sa-
madhi i przygotowywał się do przekazania dharmy. Buddha nie 
zawsze wyrażał swe myśli, nie odbywało się to na codzień. Więc 
dlaczego właśnie w tej chwili wszedł w samadhi, by przekazać 
dharmę? Ponieważ dojrzała ku temu karma obecnych osób. 
Buddha dostrzegł te okoliczności i zrozumiał, że jest to odpo-
wiedni czas, by przekazać nauki.

Jak wiadomo, buddhowie przez cały czas utrzymują umysł 
w samadhi. Jednak, czytamy, że w tym momencie wszedł on 
w samadhi „spokojnie”. Istnieje wiele różnorodnych objaśnień 



 3 8 

P r z yc z y n y i  war u n k i

znaczenia tego terminu, który posiada bardzo głęboki sens, ale 
teraz nie będziemy go szczegółowo analizować. 

Dalej czytamy, że samadhi nazywane jest urzeczywistnia-
niem głębi, którą powinniśmy rozumieć jako ostateczną praw-
dę – pustość. Aczarja Wimalamitra twierdził, że pustość jest 
tu określana jako „głębia”, ponieważ przekracza wszelkie do-
świadczenia i skrajności.

Podobne stwierdzenie znajdujemy w Sutrze pradżniaparami-
ty w ośmiu tysiącach strof: 

Znaczenie pustości jest tym, co dogłębne. 

Powiedziano także: 

Pradżniaparamita jest głębią. Trudno ją dostrzec czy 
zrozumieć, gdyż jest transcendentna. 

Te cytaty sugerują, że głębia oznacza tu przekroczenie myśli  
i słów. Wasubandhu w swojej Sutrze dziesięciu poziomów przed-
stawia dziewięć sposobów rozumienia dogłębności, między 
innymi jako głębię kwintesencji, głębię nirwany, głębię pusto-
ści czy głębię braku atrybutów. 

„Urzeczywistnianie” oznacza osiągnięcie, objawienie lub 
manifestowanie. Jeśli przyjrzymy się sanskryckiemu terminowi  



3 9

P r z yc z y n y i  war u n k i

awasambodham, zobaczymy, że można go rozumieć jako ujaw-
nianie dogłębnej prawdy.

Zatem Buddha zawsze przebywa w samadhi – nieustająco  
spoczywa w dharmadhatu i pustości, bez rozproszenia. W za-
sadzie nie miał potrzeby, by ponownie wchodzić w samadhi. 
Z perspektywy zwyczajnych istot, które zamierzał wyzwolić, 
wszedł jednak w jakiś nowy rodzaj samadhi, choć w rzeczywi-
stości nigdy go nie opuszczał. 

Dlaczego Buddha zamanifestował wejście w samadhi? Gdyż 
umożliwiło to całemu orszakowi, z Awalokiteśwarą na czele, 
zrozumienie głębi pustości. Innymi słowy, dzięki takiemu sa-
madhi Buddha otworzył mentalnie swój orszak na zrozumienie 
swych myśli i na swój poziom urzeczywistnienia.

Wiadomo jednak, że tylko sam Buddha jest w stanie w peł-
ni pojąć swe myśli, ewentualnie inni buddhowie. Nikt inny ich 
w pełni nie rozumie – ani śrawakowie, ani pratjekabuddhowie, 
ani nawet wielcy bodhisattwowie. Buddha jednak ma szcze-
gólną moc błogosławieństwa, które pozwala zwyczajnym isto-
tom, które chce wyzwolić, dokładnie zrozumieć jego intencje. 
Mūlasarwastiwadawinajawastu 11 w podobnym duchu opisuje, 
że pewnego razu Buddha wzbudził w sobie zwyczajny umysł 
po to tylko, by nawet insekty i mrówki poznały jego intencje. 

11 T raktat o winai szkoły mulasarwastiwada (przyp. tłum.).



 4 0 

P r z yc z y n y i  war u n k i

To ukazuje pewną wyjątkową zdolność Buddhy. Jest on w stanie 
rozbudzić w sobie taki stan umysłu, który pozwala innym isto-
tom go zrozumieć. 

Krótko mówiąc, samadhi nazywane dogłębnym urzeczywist-
nianiem jest właśnie tego rodzaju stanem.

 Samadhi jako korzeń zasługi i fundament  
mahajany i wadżrajany

Teraz przyjrzyjmy się samemu samadhi. Jest to stan umysłu, 
w którym skupia się on na obiekcie lub taki, który doprowadza 
do tego skupienia.

Dosłownie termin samadhi oznacza, że pozwalamy umysło-
wi spoczywać w swej esencji. Można to osiągnąć poprzez moc 
koncentracji i świadomości, które sprawiają, że medytujący 
pozostaje nierozproszony zewnętrznymi zjawiskami, a jedno-
cześnie pozwala obu aspektom umysłu – jasności i stabilności – 
spoczywać spokojnie na obiekcie. 

O znaczeniu samadhi mówią te słowa Odkrywania znaczenia: 

Samadhi jest korzeniem wszelkiej zasługi i podstawą 
wielkich pojazdów. 



4 1

P r z yc z y n y i  war u n k i

To ilustruje jak ważne samadhi jest w naszej praktyce. Podob-
nie, Wasubandhu w Skarbnicy abidharmy powiedział: 

Dla wyższych światów najważniejsza jest dyscyplina, 
a dla oczyszczenia – medytacja. 

Te wersy wyjaśniają, że praktykowanie etycznej dyscypliny 
może nam pomóc w odrodzeniu się w wyższych światach lu-
dzi i bogów, podczas gdy medytacja prowadzi do wyzwolenia. 
Jeśli chcemy się wyzwolić, musimy medytować. Bez samadhi nie 
uwolnimy się ze świata pożądania, a tym bardziej nie osiągnie-
my urzeczywistnienia. Ono jest kluczowe.

Samadhi Buddhy skupia się na „wyliczaniu dharm”, gdzie po-
jawia się sanskrycki termin dhárma. Choć oryginalna wymowa 
tego słowa brzmi „dhamma”, dziś zazwyczaj mówimy dharma. 
Termin ten ma cały wachlarz znaczeń, a jednym z nich jest 
„podpora”. Wszystkie zjawiska mają zdolność do samo-pod-
trzymywania się, dlatego nazywa się je „podporami”. Niemniej 
w „wyliczaniu dharm” termin ten odnosi się nie do zwyczajnych 
zjawisk lecz do świętych dharm, czyli nauk Buddhy. 

Jak powiedziałem, dharma posiada niezwykłą zdolność pod-
trzymywania. Aby lepiej zrozumieć tę warstwę znaczeniową, 



 4 2 

P r z yc z y n y i  war u n k i

przytoczę trzypoziomowy system, za pomocą którego Atiśa kla-
syfikował duchowe zdolności:

1. 	 Dharma dla praktykujących o najsłabszych zdolnościach: 

Pomaga istotom odradzać się w wyższych światach ludzi  
i bogów, zapobiega spadaniu do niższych światów.

2. 	 Dharma dla praktykujących o średnich zdolnościach:

Pomaga istotom w osiągnięciu nirwany, zapobiega powra-
caniu do samsary.

3. 	 Dharma dla praktykujących o najwyższych zdolnościach:

Pomaga istotom osiągnąć stan buddhy, zapobiega popada-
niu w skrajności samsary lub nirwany.

Ogólnie „podpora” oznacza manifestowanie istnienia wszel-
kich zjawisk, ale w tym przypadku chodzi o przejawienie dharm 
buddhy. Ta szczególna zdolność dharm do samo-przejawiania 
się wykorzystywana jest do utrzymywania trzech wymienionych 
powyżej rezultatów. Dlatego nauki Buddhy również nazywane 
są dharmami, albo dharmą, czyli podporą, podtrzymywaniem.

„Wyliczanie” zaś zakłada istnienie jego różnych kategorii. 
„Wyliczanie dharm” odnosi się do tego rodzaju nauk, jakimi są 
dla przykładu dwie prawdy, cztery szlachetne prawdy, trzy ro-
dzaje treningu i tak dalej.



4 3

P r z yc z y n y i  war u n k i

Podsumowując, termin dharma może odnosić się do wszyst-
kich zjawisk, ale tutaj oznacza prawdziwą dharmę. Zaś „wyli-
czanie dharm” wskazuje na bardzo określone samadhi. Oznacza 
to, że istnieją różne rodzaje samadhi, zaś „samadhi wyliczania 
dharm” jest właśnie tym nazywanym urzeczywistnianiem głębi.

 Awalokiteśwara przynosi pożytek sobie i innym

W następnym zdaniu pojawia się słowo „również”, co wskazuje, 
że nie tylko Buddha skupił się na dogłębnej pustości. Awaloki-
teśwara także doświadczał dogłębnego wglądu. 

Tuż po tym gdy Buddha wszedł w samadhi urzeczywistniania 
głębi, Awalokiteśwara spoczął w stanie, który można określić 
jako początkowy etap głębi pustości. Dlatego tekst mówi, że od-
było się to „w tym samym czasie”. 

W tradycji chińskiej Bodhisattwa Awalokiteśwara znany jest 
jako Guanzizai, czyli Ten Który Kontempluje z Łatwością, ale 
w innych sutrach nazywany jest Guanszijin (w krótszej formie 
Guanjin), czyli Ten Który Słyszy Lamenty Świata. Wszystkie te 
imiona odnoszą się do tego samego bodhisattwy, aczkolwiek 
chińskie epitety mają nieco odmienne znaczenie:



 4 4 

P r z yc z y n y i  war u n k i

1. 	 Guanszijin jest imieniem nadawanym z perspektywy 
pożytku istot, które bodhisattwa wyzwala z cierpienia, 
pomaga im.

2. 	 Guanzizai to bodhisattwa, który urzeczywistnił brak jaźni 
istot i brak jaźni zjawisk. To zaś pozwala mu naturalnie, 
bez sztuczności i wysiłku kontemplować pustość. Ten 
epitet to stan, jaki osiągnął on dla własnego pożytku, 
opisuje zakres jego własnych właściwości. 

Guanzizai jest bodhisattwą nadal praktykującym na ścieżce, 
który buddhą stanie się w kolejnym życiu. Istnieją również takie 
sutry, które mówią, że Guanzizai już w przeszłości osiągnął stan 
buddhy jako Tathagata Który Jasno Zrozumiał Prawdę.

Uczony Łonciuk twierdził, że jest dwóch różnych bodhisat-
twów noszących to samo imię: Guanzizai, który stał się buddhą, 
oraz Guanzizai, który dopiero się nim stanie. W innych komen-
tarzach można przeczytać, że Guanzizai jako buddha pojawił 
się jako pierwszy, a Guanzizai jako bodhisattwa na ścieżce 
do stanu buddhy jest jedynie jego emanacją. Ta wersja jest bli-
ska wyjaśnieniom zawartym w tekstach takich jak Sutra lotosu.

Fraza „bodhisattwa mahasattwa” została już objaśniona. 
Wiemy kim jest bodhisattwa. Mahasattwa zaś jest określeniem 



4 5

P r z yc z y n y i  war u n k i

dodawanym do imion wielkich bodhisattwów, którzy dotar-
li do przynajmniej ósmego poziomu ścieżki. 

„Bodhisattwa mahasattwa Szlachetny Pan Awalokiteśwara” 
osiągnął zatem urzeczywistnienie bardzo podobne do urzeczy-
wistnienia Buddhy. Podczas medytacji mógł również spoczy-
wać w głębi pradżniaparamity. Dzięki swojej pradżni obserwo-
wał pięć skandh i widział, że ich natura jest pusta. To zarazem 
sugeruje, że gdy osiągamy zdolność dostrzegania pustości pię-
ciu skandh, nasza pradżnia zaczyna się w pełni manifestować.



 4 6 

 5  •  PY TANIE

Następnie, pod wpływem mocy Buddhy, Czcigodny 
Śariputra tak zwrócił się do bodhisattwy mahasattwy 
Szlachetnego Pana Awalokiteśwary: „Synu szlachet-
nej rodziny, w czym powinni ćwiczyć się syn lub cór-
ka szlachetnej rodziny, którzy pragną praktykować 
dogłębną praktykę paramity pradżni?” 

Słowo „następnie” na początku tego ustępu wskazuje na kon-
kretną chwilę, kiedy Buddha spoczywając w samadhi pobłogo-
sławił Awalokiteśwarę i Śariputrę, aby te wyjątkowe istoty roz-
poczęły rozmowę o dogłębnej pustości.

Sanskrycki tytuł ajuszman 12 przy imieniu Śariputry dosłownie 
znaczy „obdarzony życiem”, albo „obdarzony długim życiem”.  
W starożytnych Indiach był często używany przez starszych, któ-
rzy chcieli w sposób nieco pieszczotliwy odnieść się do przed-
stawicieli młodszego pokolenia. W języku tybetańskim mamy 

12  Skt: ayuṣman.



4 7

Py ta n i e

podobne zwroty znaczące tyle co Pan Tysięcy Lat, Pan Dzie-
sięciu Tysięcy Lat i tym podobne. Trzy tysiące strof, czyli tekst 
winai autorstwa Sakjaprabhy, objaśnia sposób korzystania ze 
zwrotów grzecznościowych. Czytamy w nim, że młodsi powin-
ni zwracać się do starszych zwrotem bhadanta, zaś starsi po-
winni nazywać młodszych ajuszman 13. 

Jednak Ananda, który najprawdopodobniej skompilował tę 
sutrę, był młodszy od Śariputry, więc nie powinien nazywać 
go ajuszman. Zgodnie z komentarzem Wimalamitry w tym przy-
padku nie jest to zwrot grzecznościowy, którym starsi określają 
młodszych. Ponieważ Śariputra usunął już emocjonalne spla-
mienia, Ananda użył go jako formę pochwały. W jego ustach 
słowo to wyraża zachwyt i podziw. 

Śariputra 14 znaczy „dziecko Śari”. Śari jest imieniem jego mat-
ki, zaś putra znaczy dziecko. Istnieje kilka różnych wyjaśnień, 
do czego imię matki mogło sie odnosić. Możliwe, że chodzi-
ło o pewien gatunek ptaka, ale nie wiadomo czy o dzierzbę, 
gwarka czy czaplę. Tłumaczy się jednak, że oczy tej kobiety 
były bardzo piękne i żywe, jak u czapli, więc nazywano ją Śari. 
Inne wyjaśnienie mówi, że będąc w ciąży z Śariputrą, stała się 

13  Ponieważ zwrotów grzecznościowych zazwyczaj nie tłumaczy się dosłownie,  
w polskich przekładach używamy zwrotu „czcigodny” jako najbardziej odpowiedniego dla 
Śariputry (przyp. tłum.).
14  Skt: Śāriputra



 4 8 

Py ta n i e

bardzo bystra i elokwentna, więc nazwano ją „ptakiem o stu ję-
zykach”, co z kolei mogło odnosić się do dzierzby lub gwarka.

Śariputra był jednym z najbliższych uczniów Buddhy, po-
dobnie jak Maudgaljajana. Wykazywał się też największą inte-
ligencją, więc był naturalnym kandydatem do zadawania pytań 
o głębię pustości w Sutrze serca. 

Dalej sutra ta mówi, że stało się to „pod wpływem mocy Bud-
dhy”. Śariputra był bardzo inteligentny, niemniej dogłębne na-
uki mahajany wykraczały poza zdolności rozumienia śrawaków. 
Zatem Śariputra nie mógłby o nie pytać sam z siebie. Polegał 
na mocy, którą przekazał mu w swym błogosławieństwie Bud-
dha. „Moc” oznacza tu moc umysłu. Jest to jedna z trzech mocy 
– ciała, mowy i umysłu – które pojawiają się po osiągnięciu 
przebudzenia. Co więcej, błogosławieństwo Buddhy popłynę-
ło również do Awalokiteśwary, który mógł dzięki niemu ukazać 
te nauki. 

Po otrzymaniu błogosławieństwa Buddhy Śariputra i Awalo-
kiteśwara rozpoczęli serię pytań i odpowiedzi, a ich dialog sta-
nowi główną część sutry. 

Odpowiedzi nie padają z ust Buddhy, wypowiada je Awa-
lokiteśwara. Nie znaczy to jednak, że nie są to nauki Bud-
dhy. Nauczał on bowiem na wiele sposobów, a wypowiadanie 
słów było tylko jednym z nich. Pod tym względem dharmę 



4 9

S u t ry mahaja      n y s ą n au kam  i B u ddh   y

wyzwolenia dzieli się na trzy kategorie: wyrażoną bezpośred-
nio przez Buddhę, wyrażoną za pozwoleniem Buddhy oraz wy-
rażoną mocą błogosławieństwa Buddhy. Sutra serca zaliczana 
jest zatem do ostatniej z nich.

 Sutry mahajany są naukami Buddhy

Teksty mahajany i pradżniaparamity, wraz z Sutrą serca, upo-
wszechniły się nieco później niż teksty pojazdu podstawowego, 
więc można zadać sobie pytanie: Czy są one faktycznie słowa-
mi samego Buddhy?

Wielu uczonych podstawowego pojazdu wyraża przekona-
nie, że tak nie jest. Uważają oni, że wszystkie te teksty zostały 
stworzone przez Nagardżunę i Asangę. Tę kwestię można wy-
jaśnić z dwóch różnych perspektyw: z punktu widzenia zapi-
sów zawartych w traktatach pojazdu podstawowego oraz zapi-
sów historycznych.

Dowody zawarte w sutrach i traktatach  
pojazdu podstawowego

Dawno temu, przed naszą erą, pojazd podstawowy miał wiele 
szkół, a największymi z nich była sarwastiwada i mahasanghika. 



 5 0 

S u t ry mahaja      n y s ą n au kam  i B u ddh   y

W tekstach sarwastiwady objaśniających reguły winai zano-
towano, jak Buddha Śakjamuni uczył wspólnotę wyświęconych, 
że jego słowa mogą przybierać formę dwunastu gatunków lite-
rackich: sutr, nauk wyrażanych prozą i wierszem, przepowied-
ni, nauk wyrażanych poprzez poezję, spontanicznych twier-
dzeń, wzmianek okolicznościowych, opowieści o poprzednich 
żywotach, opowieści o cudach, relacji o czynach i ich konse-
kwencjach, szczegółowych objaśnień, historii innych istot 
oraz nauk ostatecznych. 15 Nazywa się je także „dwunastoma 
gałęziami pism”. Pośród nich naszą uwagę powinien skupiać 
ostatni z gatunków – waipulja – czyli nauki ostateczne. Już sama 
nazwa wskazuje, że ich zawartość jest rozległa i głęboka.

Jednocześnie, druga szkoła pojazdu podstawowego, maha-
sanghika, posiada w swych zbiorach tekst opowiadający o po-
wstawaniu winai, który dzieli pisma buddyjskie na dziewięć 

15  Podział i nazewnictwo tych dawnych buddyjskich gatunków literackich w różnych 
tradycjach wygląda inaczej, ale jeden z popularniejszych brzmi tak: sūtra (sutta) — nauki 
wyrażane w sposób bezpośredni, zazwyczaj w stylu konwersacyjnym; geja — pisane prozą 
i wierszem nauki łączące codzienną mowę z poezją; wjākaraṇa — przepowiednie,  
w których Buddha przepowiadał na przykład czyjeś przebudzenie; gāthā — nauki 
przekazane w formie wierszy; udāna — spontaniczne i dogłębne stwierdzenia Buddhy; 
itiwṛttaka — „Tak powiedziano": krótkie wzmianki lub opowiastki Buddhy o jego 
przeszłych żywotach; dżātaka — opowieści o przeszłych żywotach; abhutadharma — 
relacje opowiadające o cudownych zdarzeniach; awadāna — inspirujące opowieści 
obrazujące działanie karmy; upadeśa — usystematyzowane instrukcje, nauki, komentarze; 
nidāna — objaśnienie przyczyn i warunków, które prowadziły do przekazania określonych 
nauk; waipulja — poszerzone, głębokie i rozległe nauki mahajany (przyp. tłum.).



5 1

S u t ry mahaja      n y s ą n au kam  i B u ddh   y

kategorii: sutry, powtórzenia sutr w formie wierszowanej, prze-
powiednie Buddhy dotyczące przebudzenia jego uczniów; na-
uki przekazane w formie wierszowanej, nauki wyrażone spon-
tanicznie czyli nie w formie odpowiedzi na pytania, dyskursy 
rozpoczynające się od frazy „Oto, co Chwalebny powiedział”, 
opowieści o poprzednich żywotach Buddhy i jego uczniów. 
W tym podziale pojawia się również kategoria „szczegółowe 
objaśnienia”. 16

Na podstawie tych systemów kategoryzacji pism widać, że 
różne szkoły podstawowego pojazdu zakładały istnienie gatun-
ku „szczegółowych objaśnień”, ale czego on dokładnie dotyczył?

W literaturze pojazdu podstawowego znajduje się autoryta-
tywny traktat zatytułowany Wielka prezentacja 17. Składa się on ze 
stu tomów spisanych, czy też skompilowanych, przez pięciuset 
arhatów sarwastiwady. Bardzo szczegółowo opisuje on filozofię 
każdej ze szkół pojazdu podstawowego w Indiach oraz poglądy 
wielu jego wielkich mistrzów, żyjących w I i II wieku naszej ery.

Ten traktat, cieszący się uznaniem wszystkich tych szkół, ja-
sno stwierdza:

16  Sutta, gejja, wejjākaraṇa, gāthā, udāna, itiwuttaka, dżātaka, abbhutadhamma, 
wedalla — nauki analityczne: pytania i odpowiedzi lub głębokie, usystematyzowane 
objaśniania znaczenia dharmy (przyp. tłum.).
17  Mahāwibhāṣā (przyp. tłum.).



 5 2 

S u t ry mahaja      n y s ą n au kam  i B u ddh   y

Parśwa powiedział: „Pradżniaparamita należy 
do szczegółowych objaśnień. 

Parśwa był wielkim filozofem wczesnej sarwastiwady. Zakłada 
się, że był on nauczycielem Aśwaghoszy. Został mnichem w po-
deszłym wieku i ściśle przestrzegał dyscypliny dhutangi, czy-
li zestawu praktyk ascetycznych przeznaczonych dla wyświę-
conych, takich jak na przykład powstrzymywanie się od leżenia.  
W rezultacie jego boki nigdy nie dotknęły posłania. Stąd wzię-
ło się jego imię – w sanskrycie pārśva znaczy bowiem „boki ciała”.

Krótko mówiąc, Wielka prezentacja pojazdu podstawowe-
go przytacza słowa uczonego Parśwy, według którego sutry 
prażniaparamity należą do kategorii szczegółowych objaśnień. 
Innymi słowy, szkoła sarwastiwada potwierdzała przynależność 
nauk pradżniaparamity do tej kategorii nauk.

Skoro zaś wspomniane teksty winai zaliczają „szczegółowe 
objaśnienia” do dziewięciu bądź dwunastu gatunków pism, 
można z tego wysnuć taką konkluzję: pojazd podstawowy rów-
nież przyjmuje, że sutry pradżniaparamity mahajany zostały 
przekazane przez Buddhę Śakjamuniego.

Dodatkowo, teksty należące do tradycji szkoły abhajagi-
ri pojazdu podstawowego wspominają o praktykach dziesięciu 



5 3

S u t ry mahaja      n y s ą n au kam  i B u ddh   y

paramit. Mahāvastu Avadāna 18, czyli zapis poprzednich ży-
wotów Buddhy należący do dzieł szkoły lokottarawada pojaz-
du podstawowego, również mówi o tej dziesięciopoziomowej 
praktyce. Paramity są unikalnym elementem tradycji mahaja-
ny, a pojazd podstawowy praktycznie prawie w ogóle ich nie 
naucza. Bez odpowiedniego przekazu i zrozumienia nie da się 
bowiem upowszechniać tych nauk.

Dziedzictwo piśmiennicze podstawowego pojazdu zawiera  
o wiele więcej takich przykładów, które potwierdzają, że sutry 
mahajany są słowami Buddhy. Tutaj nie będziemy jednak tego  
szczegółowo omawiać. 

Analiza dowodów historycznych

Badania i opinie współczesnych uczonych wskazują, że Nagar-
dżuna urodził się około roku 150 naszej ery. Najstarszy obecnie 
znany przekład sutry mahajany – Daoxing Bore Jing, czyli chiń-
skie tłumaczenie z sanskrytu Sutry pradżniaparamity w ośmiu 
tysiącach strof autorstwa Lokakszemy z Wielkich Yuezhi 19 – da-
tuje się na rok 179 naszej ery. 

18 T en tytuł można przetłumaczyć jako Wielka księga przeszłych czynów (przyp. tłum.).
19  Wielcy Yuezhi to starożytny indo-europejski lud koczowniczy zamieszkujący zachodnie 
Chiny, skąd w II wieku naszej ery został wypchnięty na Zachód, na tereny dzisiejszego 
Afganistanu i stworzył tam Imperium Kuszanów. Yuezhi posługiwali się swym własnym 
językiem gāndhārī, ale Lokakṣema znał także sanskryt i chiński.



 5 4 

S u t ry mahaja      n y s ą n au kam  i B u ddh   y

Skoro Lokakszema przywiózł ten tekst do Chin i przełożył 
go na język chiński, chronologicznie rzecz ujmując, ta sutra pra-
dżniaparamity musiała być studiowana w Indiach zanim Nagar-
dżuna przyszedł na świat. Nie mógł on zatem być jej autorem.

Na podstawie sutr, traktatów czy faktów historycznych przed-
stawionych powyżej można stwierdzić zdecydowanie, że teksty 
i filozofia mahajany nie zostały stworzone przez mistrzów in-
dyjskich, takich jak Nagardżuna, lecz przez samego Buddhę. 

 Dlaczego uczeni pojazdu podstawowego utrzymują,  
że Buddha nie nauczał mahajany 

Dlaczego zatem wielu uczonych pojazdu podstawowego, igno-
rując powyższe dowody, nadal wierzy, że pisma mahajany nie są 
naukami Buddhy? Powody mogą być dwa:

1. 	 Dogłębność nauk 

Pogląd mahajany jest tak niezwykle głęboki, że zwyczaj-
ni adepci pojazdu podstawowego nie są w stanie go po-
jąć. Jak wspomniałem wcześniej, Buddha wydał raz taką 
instrukcję, zgodnie z którą kompilacji tych nauk mogą się 
podjąć tylko wielcy bodhisattwowie. Komentarze takie jak 
Traktat o „Wielkiej pradżniaparamicie” wielokrotnie wspo-



5 5

S u t ry mahaja      n y s ą n au kam  i B u ddh   y

minają, że to wielcy bodhisattwowie powinni zawsze brać 
udział w kompilacji tych nauk. 

2. 	 Obszerność tekstów 

Klasyfikacja i zawartość pism mahajany jest wyjątkowo 
rozległa. Życie istot ludzkich jest stosunkowo krótkie a ich 
pamięć ograniczona. Inne istoty, jak jakszowie, nagowie czy 
bogowie żyją dużo dłużej i mają o wiele większą zdolność 
zapamiętywania. Dlatego zbiór tak wielkiej liczby nauk ma-
hajany był przechowywany w ich światach, nie zaś w świecie 
ludzi. W rezultacie wcześni adepci pojazdu podstawowego 
nie wiedzieli o istnieniu tych nauk.

W komentarzach do winai szkoły sarwastiwada mówi się, że 
przed odejściem w parinirwanę Buddha zastanawiał się, komu 
powierzyć nauki. W końcu zdecydował, że opiekować się 
nimi powinien Mahakasjapa ze świata ludzi oraz Czterej Wielcy 
Królowie ze świata bogów. To dowodzi, że pisma pojazdu pod-
stawowego posiadają zapisy o sutrach przekazywanych w opie-
kę bogom. Buddha powierzył nauki mahajany zarówno ludziom 
jak i bogom z dwóch powodów. Bogowie zbyt sobie pobłaża-
ją i absorbują ich głównie przyjemności, więc nie są w stanie 
strzec tych nauk z odpowiednio wielką uważnością. Ludzie zaś 
żyją zbyt krótko. Ani jedni ani drudzy nie mogli być zatem ich 



 5 6 

S u t ry mahaja      n y s ą n au kam  i B u ddh   y

jedynymi opiekunami. Dlatego tak ludzie jak bogowie musie-
li dbać o nauki wspólnie.

W buddyzmie tybetańskim istnieje jeszcze jedno interesu-
jące wyjaśnienie. Po tym jak Buddha odszedł w parinirwanę, 
w ośmiu sferach bogów i nagów rozgorzał spór o to, kto z nich 
ma strzec sutr pradżniaparamity. Doszło nawet do tego, że za-
częli sobie wyrywać poszczególne kartki. Mówi się, że inteli-
gentni nagowie wzięli Wielką sutrę pradżniaparamity (w stu 
tysiącach strof), bogowie Sutrę pradżniaparamity w osiemnastu 
tysiącach strof, zaś ludziom przypadła Sutra pradżniaparamity 
w dwudziestu tysiącach strof, podczas gdy asurom Sutra pradż-
niaparamity w dziesięciu tysiącach strof. W końcu Waiśrawaṇa, 
czyli jeden z Czterech Wielkich Króli, zdołał złapać tylko Sutrę 
pradżniaparamity w ośmiu tysiącach strof. Ten wielki straż-
nik jest silny, ale w tym momencie najwyraźniej zabrakło mu 
bystrości.

 Sutry wygłaszane pod wpływem mocy  
błogosławieństwa Buddhy

Dodatkowo, jak już wspomniałem, sutry można podzielić na trzy 
rodzaje: wypowiedziane bezpośrednio przez Buddhę, wypo-
wiedziane za pozwoleniem Buddhy oraz wypowiedziane z bło- 



5 7

S u t ry mahaja      n y s ą n au kam  i B u ddh   y

gosławieństwem Buddhy. Ta ostatnia kategoria ma dodatkowe 
rozróżnienia:

1. 		 Sutry wygłoszone poprzez błogosławieństwo ciała, 
takie jak Sutra dziesięciu bhumi, będąca częścią Sutry 
Awatamsaka 20.

2. 	 Sutry wygłoszone pod wpływem błogosławieństwa mowy, 
takie jak Sutra usuwająca żal Adżataśatru.

3. 	 Sutry wygłoszone pod wpływem błogosławieństwa 
umysłu, które dzieli się na kolejne trzy kategorie:

• Wygłoszone mocą błogosławieństwa samadhi, do których 
należy Sutra serca.

• Wygłoszone pod wpływem błogosławieństwa prawdziwej  
mocy. Mówi się, że w Niebie Trzydziestu Trzech Bogów  
znajduje się bęben, który sam z siebie wydaje dźwięki dhar-
my. Jednak upośledzone zdolności niektórych jego miesz-
kańców sprawiają, że nie trwa to ciągle. Bęben dudni tylko 
pod wpływem woli Buddhy, co określane jest jako błogosła-
wieństwo prawdziwej mocy.

• Wygłoszone pod wpływem błogosławieństwa aktywnej 

20  Awatamsaka to nazwa dużej części Kangjuru, która zawiera sutry opisujące życie, 
aktywność i nauki bodhsattwy Samantabhadry. Nazywa się ją „sutrą”, ale w gruncie rzeczy 
jest zbiorem wielu pokrewnych tematycznie sutr (przyp. tłum.).



 5 8 

S u t ry mahaja      n y s ą n au kam  i B u ddh   y

mądrości. Takie błogosławieństwo pozwala istotom takim 
jak jakszowie spontanicznie powtarzać wiele mantr, w tym 
dharani. Aktywność ta zaliczana jest do aktywnej mądro-
ści inicjowanej za sprawą błogosławieństwa.

 Rodzina czyli potencjał osiągnięcia owocu  
prawdziwej dharmy

Kolejne słowa Sutry serca: „zwrócił się do bodhisattwy maha-
sattwy Szlachetnego Pana Awalokiteśwary” są zrozumiałe i nie 
wymagają wyjaśnień. 

Po nich zaś następuje pytanie zadane przez Śariputrę Awa-
lokiteśwarze: 

Synu szlachetnej rodziny, jak powinni ćwiczyć się 
synowie czy córki szlachetnej rodziny, którzy pragną 
praktykować dogłębną praktykę paramity pradżni?

W pewnych sutrach sformułowanie „syn lub córka szlachet-
nej rodziny” zostało przetłumaczone z sanskrytu jako „dziec-
ko szlachetnej kasty”. Według Aczarji Dżnianamitry, skoro  
ci bodhisattwowie zrodzili się z nauk mahajany i stali się spad-
kobiercami tathagatów, powinni być nazywani synami i córka-
mi szlachetnej kasty lub rodziny.



5 9

S u t ry mahaja      n y s ą n au kam  i B u ddh   y

Zacytuję zdanie z Blasku „Ozdoby jasnego urzeczywistnie-
nia” 21, komentarza do Sutry pradżniaparamity w ośmiu tysiącach 
strof Haribhadry: 

Czym jest rodzina? Rodzina reprezentuje potencjał 
to praktykowania prawdziwej dharmy aż do osiągnię-
cia owocu. 

To wskazuje, że ludzie ci obdarzeni są zdolnością do praktyko-
wania prawdziwej dharmy i osiągnięcia jej rezultatów.

Staroindyjska kultura opierała się na systemie kastowym. 
Związane z nim było używanie różnych tytułów grzecznościo-
wych, takich jak „dziecko szlachetnej rodziny” lub „czcigodny”. 
Ta sutra zatem odzwierciedla ten zwyczaj. 

Co więcej, w swoim komentarzu do Sutry serca Atiśa stwier-
dził, że „dziecko szlachetnej rodziny” odnosi się do praktyku-
jących, którzy dążą do osiągnięcia określonego celu, czyli prze-
budzenia. Dlatego kolejna fraza: „dogłębna paramita pradżni” 
określa cel synów i córek szlachetnej rodziny. Z kolei „pragną 
praktykować” znaczy tyle, co rozbudzenie motywacji, jaka temu 
musi towarzyszyć.

21  Skt: Abhisamayālaṅkāraloka.



 6 0 

S u t ry mahaja      n y s ą n au kam  i B u ddh   y

Krótko mówiąc, „dzieci szlachetnej rodziny” to ci szczęśliw-
cy, którzy jeszcze nie wkroczyli na ścieżkę mahajany, ale mają 
dla niej wiele szacunku i wiary i chcą przynosić pożytek innym. 
Mają zatem nadzieję, że będą mogli podjąć dogłębną prakty-
kę – innymi słowy, rozbudzają bodhiczittę, by osiągnąć pełne 
przebudzenie.

Większość komentarzy utrzymuje, że „dziecko szlachetnej 
rodziny”, albo „syn i córka szlachetnej rodziny” wskazuje na 
osoby urodzone w rodzinie Buddhy lub rodzinie mahajany.

Słowo „rodzina” posiada tu wiele znaczeń, takich jak przy-
czyna, element, czy wrodzona natura. Rodziny mahajany i po-
jazdu podstawowego to uczniowie obdarzeni wiarą w określo-
ny rodzaj nauk, będącą wynikiem indywidualnego potencjału 
i pradżni. Wiara w nauki pojazdu podstawowego wprowadza 
do tej rodziny, a wiara w nauki mahajany sprawia, że należymy 
do szlachetnej rodziny mahajany.

Ponadto różne szkoły w obrębie mahajany, czy pojazdu 
podstawowego, posiadają własne definicje i poglądy doty-
czące rodziny. Śrawakowie z pojazdu podstawowego mówią 
o czterech rodzajach natury i czterech rodzajach mędrców.  
W mahajanie zaś szkoły czittamatra i madhjamaka utrzymują 
odrębne poglądy dotyczące tak rozumianej rodziny:



6 1

S u t ry mahaja      n y s ą n au kam  i B u ddh   y

1. 	 Czittamatra zakłada, że rodzinę można podzielić na dwie 
kategorie. Pierwszą jest naturalnie obecna zwyczajna rodzi-
na, w której się urodziliśmy. Druga kategoria oznacza rodzi-
nę nabytą, związek z którą się rozwija. O tym mówi Traktat 
o poziomach praktyki jogicznej 22: 

Czym jest rodzina? Mówiąc krótko, są dwa rodza-
je: jedna naturalnie obecna, druga kultywowana 
i udoskonalana. Naturalnie obecna rodzina dotyczy 
bodhisattwów posiadających doskonałe właściwo-
ści podstawy sześciu zmysłów, przekazywanych od 
niemającego początku czasu.

Rodzina nabyta dotyczy zaś tego, co osiągamy 
mocą wcześniejszego nawyku dobroci. To nazywa się 
rodziną rozwiniętą dzięki ćwiczeniu. 

2. 	 Madhjamaka również uznaje istnienie rodziny nabytej, ale 
jest uwarunkowaną dharmą, która pojawia się i znika. Za 
to naturalnie obecna rodzina to natura dharmy (dharmata), 
choć w tej chwili przesłoniona.

Muszę dodać jeszcze jedno wyjaśnienie do tej części tekstu. Jak 
wiadomo, istnieje kilka sanskryckich wersji Sutry serca, gdzie 

22  Skt: Jogācārabhūmi-śāstra.



 6 2 

Ró ż n ic a pom   i ę d z y pra  g n i e n i em  a ł ak  n i e n i em

pewne słowa mogły być usunięte lub dodane. W kilku z nich 
Śariputra zadając pytanie Awalokiteśwarze mówi o „synu szla-
chetnej rodziny”, podczas gdy w innych o „synu i córce szla-
chetnej rodziny”. Takie różnice istnieją.

 Różnica pomiędzy pragnieniem a łaknieniem 

„Pragnienie” we frazie „pragną praktykować” kojarzy się z na-
dzieją, aspiracją i życzeniem. Nie jest ono zwyczajnym pożą-
daniem, jak się je powszechnie rozumie. To dwa różne stany 
mentalne. Pragnienie to czyste chęci osiągania zwyczajnych 
lub dharmicznych celów, podczas gdy pożądanie to łaknienie, 
powiązane z głębokim przywiązaniem, trudnym do porzucenia.

W terminologii buddyjskiej pożądanie dokładniej odpowia-
da łaknieniu. Definicje pragnienia i łaknienia różnią się w po-
glądach szkoły czittamatra i w pismach abhidharmy. Pragnienie 
jest chęcią o potencjalnie otwartym charakterze, podczas gdy 
łaknienie definiuje się jako silne przywiązanie do zwyczajnych 
zjawisk, co w rezultacie tworzy cierpienie i splamienia. My zaś 
często nie rozróżniamy łaknienia od pragnienia. 

Poza tą różnicą opisaną w pismach myślę, że warto również 
zwrócić uwagę na kilka różnic wynikających z doświadczenia.

Istnieje kilka analogii do zjawisk natury, które dobrze oddają 
istotę łaknienia: 



6 3

Ró ż n ic a pom   i ę d z y pra  g n i e n i em  a ł ak  n i e n i em

Wiosną jedwabnik tworzy nić, którą owija wokół sie-
bie, tworząc kokon. 

To ilustruje, jak ciężko jest porzucić przedmiot, którego łak-
niemy. Pragnienie zaś jest dużo bardziej otwarte i rozluźnione. 
Poza tym łaknienie ogranicza się do zwyczajnych rzeczy, a pra-
gnienia mogą również obejmować dharmę. 

Dlatego mówimy, że pragnienie dharmy jest rodzajem ży-
czenia, a nie łaknienia. To drugie zdecydowanie dotyczy zwy-
czajnych, samsarycznych zjawisk, takich jak źródła rozrywki, 
związki z innymi ludźmi. Pragnienie uczenia się, czy praktyko-
wania dharmy nie przeradza się w tego rodzaju łaknienie. Ist-
nieje pomiędzy nimi spora różnica. 

Na kolejnym, głębszym poziomie przywiązanie płynące z łak- 
nienia z pewnością prowadzi do cierpienia, jest ono zatem for-
mą splamienia. Pragnienie zaś nie musi przynosić cierpienia. 
Na przykład, pragnienie przynoszenia pożytku istotom jest for-
mą wyzwalającego życzenia i nie wyrządza nikomu krzywdy.

Chodzi mi o to, żebyście zrozumieli, że pragnienie i łaknie-
nie sporo dzieli. Pragnienie jest bardziej otwarte, bo może być 
potencjalnie dobre lub nie. Jednak łaknienie z pewnością zali-
cza się do splamień i łączy się z silnym pomieszaniem. Dlate-
go pragnąc dharmy, nie powinniśmy tego zbytnio komplikować, 



 6 4 

C z y m dok   ł ad  n i e jes  t prak   t y ka dharm     y

to powinno być proste i nieuciążliwe. Jeśli zaczniemy się nad 
tym zbytnio zastanawiać, pragnienie dharmy przekształci się 
w niezdrowe łaknienie. 

 Czym dokładnie jest praktyka dharmy?

Dalej czytamy, iż należy „praktykować dogłębną praktykę para-
mity pradżni”.

Słowo „praktykować” jest chyba najczęściej wymawianym 
przez buddystów czasownikiem. Często jednak trudno nam do-
kładnie określić, co on właściwie znaczy. Niektórzy rozumieją 
duchową praktykę w sposób dosłowny, jako korygowanie czy 
też doskonalenie swego zachowania. Inni wierzą, że chodzi tu 
o jakiegoś rodzaju duchowe ćwiczenia, które pozwalają nam 
komunikować się z bogami, duchami i tym podobnymi istotami.

W języku chińskim praktykę określa się terminem xiu xing, 
który składa się z dwóch części. Chciałbym, abyśmy teraz przyj-
rzeli się każdemu z nich: xiu (修 wykonywać z pilnością) i xing  
(行 ćwiczenie i pielęgnowanie). Zacznijmy od xing. 



6 5

C z y m dok   ł ad  n i e jes  t prak   t y ka dharm     y

 Xing: Urzeczywistnianie dogłębnej pustości  
poprzez pradżniaparamitę

Xing przede wszystkim oznacza urzeczywistnianie dogłębnej 
pustości poprzez paramitę pradżni. Sutry i siastry mahajany 
uczą charakterystycznego poglądu o nierozdzielności podsta-
wy, ścieżki i owocu. Podstawa to fundament teoretyczny, ścież-
ką jest pradżnia, która rozpoznaje tę podstawę, a owocem jest 
rezultat, jaki wypływa z tego rodzaju pradżni. 

Główną koncepcją objaśnianą w Sutrze serca jest pustość, 
ona stanowi jądro tej sutry. Niemniej, czytając tekst dochodzi-
my do wniosku, że Śariputra nie zadaje pytania w stylu: „Och, 
Awalokiteśwaro, powiedz nam, czym jest pustość!”, a zamiast 
tego pyta: „Jak powinien praktykować ktoś, kto chce praktyko-
wać pradżniaparamitę?” Zatem Śariputra zadaje pytanie z pun- 
ktu widzenia ścieżki, pradżni, nie zaś podstawy teoretycznej 
albo filozofii pradżniaparamity. 

Dlaczego więc Śariputra nie spytał czym jest pustość, tyl-
ko jak ją praktykować? Osoby, które przychodzą się ze mną zo-
baczyć, też zadają wiele pytań. Robią to często w bardzo bezpo-
średni sposób, bez ogródek, na przykład: „Wasza Świątobliwość, 
powiedz proszę, co jest naturą mojego umysłu”, albo: „Proszę 
ukaż mi naturę umysłu”. Chcą, abym im wskazał naturę umysłu, 
nie zastanawiając się nawet, co mogą zrobić, aby sami mogli jej 



 6 6 

C z y m dok   ł ad  n i e jes  t prak   t y ka dharm     y

doświadczyć. Zamiast tego, walą prosto z mostu: „Proszę, wskaż 
mi naturę umysłu. Nie mam czasu na praktykę, więc natych-
miast pokaż mi coś konkretnego. Chcę już teraz zobaczyć, czym 
ta natura umysłu jest”. 

 Rozwijanie mądrości wymaga praktyki 

Są trzy powody, dla których Śariputra zapytał o praktykę, a nie 
o znaczenie pustości.

Łączenie filozofii z praktyką

Przede wszystkim, jak wspominałem przed chwilą, istnieje bli-
ski związek pomiędzy podstawą mahajany, teorią i filozofią,  
a jej ścieżką, czyli sposobem praktykowania. To kluczowy punkt. 
Jako adepci mahajany musimy praktykować filozofię mahajany. 
Używając terminologii buddyjskiej, musimy wykorzystać ścież-
kę mahajany, by urzeczywistnić podstawę mahajany – teoria 
i praktyka są nierozdzielne.

Dla nas nieraz teoria jest teorią a praktyka praktyką, jakby 
nic ich nie łączyło. Jednak w rzeczywistości, nie powinniśmy 
pozwolić na to, by wiedza teoretyczna i filozofia dharmy po-
zostawała w sferze intelektualnej. Samo dochodzenie do teo-
retycznego zrozumienia pradżni jest formą praktyki. Mówiąc 



6 7

C z y m dok   ł ad  n i e jes  t prak   t y ka dharm     y

prościej, praktyka mahajany polega na doświadczaniu i pełnym 
zrozumieniu teorii pustości.

Dlatego w tej części sutry Śariputra pyta Awalokiteśwarę, na 
czym właściwie polega praktyka mahajany. W zasadzie jego py-
tanie można rozumieć tak: „Jak możemy pielęgnować i urze-
czywistnić pradżnię mahajany?” Awalokiteśwara zaś udzielił 
odpowiedzi z perspektywy samej pustości. To pokazuje, że spo-
sobem na zamanifestowanie, doświadczanie pradżni mahajany, 
jest pełne i jasne zrozumienie pustości.

Wiele osób prosi mnie, bym pomógł im zmądrzeć. Zwraca-
ja się do mnie w stylu: „Jestem bardzo głupi. Karmapo, proszę, 
napełnij mnie mądrością”. Wyobrażają sobie chyba, że praktyka 
dharmy działa jak zabieg chirurgiczny, że w ich głowy można 
wszczepić jakiś czip albo dodatkową kartę pamięci, po czym 
będą mieli więcej mocy. Ale tak się nie dzieje. Nie znam sposo-
bów wykonywania takich operacji. Kluczem do urzeczywistnie-
nia pradżni jest pogląd, czyli zrozumienie. 

Jeśli ktoś rozwinął właściwy pogląd, pradżnia stopniowo za-
cznie się manifestować w naturalny sposób. Kiedy jednak nie 
ma się tego poglądu ani zrozumienia, doświadczenie pradż-
ni nigdy się nie pojawi. Dlatego też nie wolno mylić pradżni ze 
zwyczajną inteligencją, gdyż autentyczna pradżnia pojawia się 
tylko w następstwie właściwego poglądu. Innymi słowy, Śaripu-



 6 8 

C z y m dok   ł ad  n i e jes  t prak   t y ka dharm     y

tra pyta z punktu widzenia poglądu pradżni, a Awalokiteśwa-
ra odpowiada z punktu widzenia dogłębnej pustości. Te dwa 
aspekty są połączone tak jak przedmiot i świadomość mentalna, 
albo filar i świadomość wzrokowa, która ten filar postrzega lub 
obserwuje. 

Wcześniej, wyjaśniając czym jest pradżnia, mówiłem o jej 
kilku rodzajach. Jeden z nich, ścieżka pradżni, to ta właśnie pra-
dżnia, o którą zapytał Śariputra. Zaś istota pradżni to dogłębna 
pustość, którą objaśnia Awalokiteśwara. To jest więc pierwszy 
powód, dla którego Śariputra tak a nie inaczej sformułował 
swoje pytanie.

Prawdziwe doświadczenie i przekuwanie teorii w praktykę

Jako uczniowie Buddhy Śakjamuniego nie powinniśmy się mar-
twić obfitością wiedzy teoretycznej lecz raczej zająć się tym, jak 
ją praktycznie zastosować. Kiedy angażujemy się w zbyt dale-
ko idące rozważania teoretyczne, coraz bardziej odsuwamy się 
od sedna nauk, otwierając drzwi dla wielu wątpliwości. Idee 
muszą być testowane w praktyce. By pozbyć się niejasności, 
musimy wesprzeć się na prawdziwym doświadczeniu i zastoso-
wać teorię w życiu – nie pozostawiajmy jej na papierze. Prakty-
ka jest najlepszym lekarstwem na wątpliwości. I właśnie dlate-
go Śariputra zapytał o to „jak praktykować” zamiast „czym jest 



6 9

C z y m dok   ł ad  n i e jes  t prak   t y ka dharm     y

pustość”. Teorie i poglądy służą jedynie ćwiczeniu umysłu, zaś 
naszym nadrzędnym celem jest dostrojenie sposobu myślenia. 
Jeśli przeczytanie wielu sutr i komentarzy nie wywoływałoby 
żadnej pozytywnej zmiany w naszym umyśle, byłaby to wiel-
ka tragedia i niewyobrażalna, lecz zmarnowana szansa. Byłaby 
to taka szkoda, że pozostałoby tylko płakać.

Czandrakirti we Wkraczaniu na drogę środka stwierdził: 

Prawda względna jest metodą, a prawda ostateczna 
jej końcem. 

To pokazuje, że teorie i pojęcia są jedynie metodami pozwalają-
cymi rozwinąć ostateczną pradżnię.

Dostrajanie i trening umysłu

Ozdoba jasnego urzeczywistnienia, czyli jeden z pięciu wielkich 
traktatów Maitrei, cieszący się wielkim poważaniem w buddy-
zmie tybetańskim, zawiera komentarz do sutr pradżniaparami-
ty. Jednym z przedstawionych w nim wniosków jest stwierdze-
nie, że te z pozoru należące do systemu pradżniaparamity teksty 
zdają się objaśniać różne rodzaje pustości, na przykład szes-
naście czy osiemnaście kategorii, ale w rzeczywistości zakła-
dają istnienie różnych rodzajów pradżni opisujących pustość. 



 7 0 

C z y m dok   ł ad  n i e jes  t prak   t y ka dharm     y

To przedstawia się jako „bezpośrednie nauczanie pustości a po-
średnie rozpowszechnianie jasnego urzeczywistnienia 23”. 

Powstało wiele sutr pradżniaparamity. W Indiach na jej naj-
dłuższą wersję, czyli Sutrę pradżniaparamity w stu tysiącach 
strof składa się ponad trzy miliony słów, a istnieje także Sutra 
pradżniaparamity w dwudziestu pięciu tysiącach strof, Sutra pra-
dżniaparamity w osiemnastu tysiącach strof, Sutra pradżniapa-
ramity w ośmiu tysiącach strof oraz inne. Jest ich wiele. W Chi- 
nach najdłuższą i najbardziej kompletną z nich jest Wielka 
sutra pradżniaparamity przełożona przez Xuanzanga. Złożona 
z sześciuset zwojów, zawiera kilka sutr, między innymi te w stu 
tysiącach strof i w dwudziestu pięciu tysiącach strof.

Mimo iż jest ich tak wiele, każda sutra otwarcie uczy o pu-
stości, ale pośrednio rozpowszechnia jasne urzeczywistnienie. 
Pamiętajmy jednak, że osiągnięcie pełnego jasnego urzeczy-
wistnienia jest stopniowym procesem, który istoty przechodzą 
aż do całkowitego przebudzenia. Klasycznie dzieli się go na 
osiem części, 70 punktów i 1200 podpunktów. Dlatego pełne 
objaśnienie wszystkich stopni jasnego urzeczywistnienia od-
naleźć można jedynie w dłuższych sutrach pradżniaparamity 

23 C zyli nauk o stopniowym rozwijaniu mądrości pradżni, która tę pustość rozpoznaje 
(przyp. tłum.).



7 1

C z y m dok   ł ad  n i e jes  t prak   t y ka dharm     y

w stu tysiącach, dwudziestu pięciu tysiącach czy osiemnastu 
tysiącach strof.

Krótsze z tych sutr, takie jak Sutra diamentowego ostrza 24 czy 
Sutra serca co prawda zakładają istnienie pradżni odnoszącej 
się do pustości, ale nie przedstawiają w sposób szczegółowy 
i kompletny stopni prowadzących do urzeczywistnienia, czy też 
kolejnych etapów na drodze do przebudzenia. Na tym polega 
główna różnica w znaczeniu tych sutr.

To zatem było proste objaśnienie pojęcia xing. Najpierw trze-
ba zrozumieć potrzebę dostrojenia i treningu umysłu. Potem 
zaś pojawia się pytanie jak to zrobić? Tutaj ważne jest, aby 
nie pozostawiać pojęcia pustości na poziomie intelektualnym, 
w sferze suchej teorii, ale uczynić coś co pozwoli, by ten kon-
cept faktycznie zmienił nasz umysł. 

Zatem człon xing w terminie xiu xing znaczy dostrojenie 
i trening unysłu. Wykorzystuje się do tego szczególną metodę, 
jaką jest zrozumienie pustości. Czasami odnosimy wrażenie, 
że pustość to jedynie pojęcie filozoficzne, o którym można 
podyskutować. Ale nie powinniśmy tak jej postrzegać. Mu-
simy przekształcić pojęcie pustości w autentyczne życiowe 
doświadczenie.

24 N azywana również krócej Sutrą diamentu albo Sutrą diamentową (przyp. tłum.).



 7 2 

C z t er y prak   t y k i bodh    i sa t t w y

 Cztery praktyki bodhisattwy

W skrócie, bodhisattwa angażuje się w cztery rodzaje działań.

1. 	 Czynniki przebudzenia: 

Rozwijanie czynników przebudzenia 25 przez obdarzonych 
oddaniem adeptów pojazdu podstawowego.

2. 	 Sześć paramit: 

Rozwijanie sześciu paramit przez obdarzonych oddaniem 
adeptów mahajany.

3. 	 Cudowne moce: 

Rozwijanie nadprzeciętnych mocy, by wzbudzić wiarę 
w adeptach obu pojazdów; dotyczy głównie mocy jasnowi-
dzenia.

4. 	 Doprowadzanie istot do dojrzałości: 

Prowadzenie istot ku dojrzałości ma na celu okiełznywanie 
adeptów obu pojazdów.

Powyższych aspektów nie można nazwać aktywnością adeptów  
pradżniaparamity, są to raczej metody, dzięki którym urze-

25  W skrócie: uważność, analiza i rozróżnianie (np. dobra od zła), wysiłek i wytrwałość, 
radość (np. z postępów w praktyce), uspokajanie umysłu, koncentracja, bezstronność (brak 
przywiązania i awersji) (przyp. tłum.).



7 3

C z t er y prak   t y k i bodh    i sa t t w y

czywistniają oni pradżniaparamitę. Tak czy inaczej, bodhi-
sattwowie realizują te cztery rodzaje aktywności. Ukazywanie 
cudownych mocy, co rozwija wiarę w adeptach podstawowe-
go i większego pojazdu, wymaga od bodhisattwy posiadania 
zdolności jasnowidzenia. Chodzi o prawdziwą, nieudawaną 
zdolność. Oczywiście, bez odpowiedniego skupienia medyta-
cyjnego, rozwinięcie takich zdolności jest niemożliwe. Jeśli ktoś 
uważa, że je posiada, upewnijcie się najpierw, czy potrafi medy-
tować. Jeśli nie, to zwyczajnie was oszukuje. Ewentualnie został 
obdarzony jakimś błogosławieństwem bogów lub duchów.

Maitreja przedstawił wspomniane cztery rodzaje aktywno-
ści bodhisattwów w Ozdobie sutr mahajany. 

Początkujący, którzy dopiero wkroczyli na ścieżkę bodhisat-
twy, nie od razu są w stanie je realizować. Dlatego dla ułatwie-
nia tej praktyki cztery rodzaje aktywności podzielono na dzie-
sięć praktyk dharmy. Sutry pradżniaparamity opisują je w ten 
sposób:

Buddha powiedział do Anandy: „Istnieje dziesięć 
sposobów praktykowania tej sutry. Na czym one po-
legają? Pierwszym jest kopiowanie jej słów, drugim 
składanie darów, trzecim upowszechnianie, czwar-
tym uważne słuchanie, piątym czytanie, szóstym za-



 7 4 

C z t er y prak   t y k i bodh    i sa t t w y

pamiętywanie, siódmym objaśnianie, ósmym głośne 
recytowanie, dziewiątym kontemplowanie, a dzie-
siątym medytowanie. Anando, te dziesięć dharm po-
zwala wszystkim praktykować tę sutrę.”

Początkujący powinni wykonywać tych dziesięć dharm. Pierw-
szą z nich jest kopiowanie tekstu, co możemy z łatwością 
włączyć do naszej codziennej rutyny. Podczas tych wykła-
dów udostępniłem egzemplarz Sutry serca, który przepisałem 
własnoręcznie, więc wy również możecie wykonywać swoje 
własne odręczne kopie. 

Wyjaśniłem już znaczenie członu xing, więc teraz przejdzie-
my do xiu.

Xiu znaczy „wykonywać zadanie z pilnością”. Istnienie 
dziesiątek tysięcy dharm byłoby bezwartościowe, gdybyśmy 
nie przykładali się do ich pilnej praktyki. Dziesięć tysięcy czy 
sto tysięcy dharm – wszystko jedno – to tylko liczby. Mistrzowie 
kadampy uczyli, że wszystkie dharmy trzeba praktykować już 
dziś. Jeśli nie rozpoznamy tego, że okazję do praktyki mamy już 
w obecnej chwili, albo że już teraz tworzymy swoją przyszłość, 
jeśli nie podejmiemy wysiłków, by zrozumieć filozofię maha-
jany, to jakie ma znaczenie potencjalna moc czy efektywność 
określonych nauk? Zależy to tylko od nas.



7 5

P i ęć py ta ń do t yc z ąc yc h p i l n ej  prak   t y k i

Zatem, zgodnie z komentarzem do Sutry serca, termin xiu 
xing nawiązuje do zrozumienia pustości, w które zaangażowany 
jest wysiłek i pilność.

 Pięć pytań dotyczących pilnej praktyki

Całe pytanie zadane przez Śariputrę brzmi tak: 

W czym powinni ćwiczyć się syn lub córka szlachet-
nej rodziny, którzy pragną praktykować dogłębną 
praktykę paramity pradżni?

Zgodnie z poglądem Wimalamitry xing odnosi się do pradż-
ni urzeczywistniającej pustość, podczas gdy xiu do pilnej prak-
tyki. Wtedy pytanie Śariputry należałoby rozumieć mniej więcej 
tak: „Jak dokładnie ktoś, kto chciałby pilnie praktykować, po-
winien to robić?” Dlatego w tekście czytamy: „W czym powin-
ni ćwiczyć się…?”

To pytanie w zasadzie zawiera w sobie pięć kwestii:

1. 	 Motywacja: 

Jaką motywację powinien rozwinąć ktoś, kto chce praktyko-
wać pradżniaparamitę?



 7 6 

P i ęć py ta ń do t yc z ąc yc h p i l n ej  prak   t y k i

2. 	 Działanie:

W jakie działania powinien się angażować ktoś, kto chce 
praktykować pradżniaparamitę?

3. 	 Bezpośrednie urzeczywistnienie:

Jakie bezpośrednie urzeczywisnienie powinien posiadać 
ktoś, kto chce praktykować pradżniaparamitę?

4. 	 Metoda:

Z jakich metod powinien korzystać ktoś, kto chce praktyko-
wać pradżniaparamitę? 

5. 	 Potwierdzenie: 

Jakiego rodzaju potwierdzenia powinien szukać ktoś, kto 
chce praktykować pradżniaparamitę?

Tych pięć pytań odnosi się do pięciu ścieżek, więc z ich per-
spektywy Śariputra indagował:

1. 	 Jak praktykują bodhisattwowie na ścieżce gromadzenia?

2. 	 Jak praktykują bodhisattwowie na ścieżce łączenia?

3. 	 Jak praktykują bodhisattwowie na ścieżce widzenia?

4. 	 Jak praktykują bodhisattwowie na ścieżce medytacji?

5. 	 Jak praktykują bodhisattwowie na ścieżce nieuczenia się 
więcej?



7 7

P i ęć py ta ń do t yc z ąc yc h p i l n ej  prak   t y k i

 Pięć ścieżek jako proces praktyki mahajany

W często recytowanej Krótkiej modlitwie z Wadżradharą znaj-
duje się taka strofa:

W każdym kolejnym życiu, obym się nigdy nie rozstawał
z autentycznymi Guru i korzystał ze wspaniałości Dharmy. 
Obym rozwinął doskonałe właściwości ścieżek i poziomów 
i obym szybko osiągnął stan Wadżradhary.

Wspomniane tu poziomy odnoszą się do dziesięciu pozio-
mów szlachetnych bodhisattwów, służących zarazem do klasy-
fikacji arja bodhisattwów, czyli szlachetnych istot, które bez-
pośrednio doświadczają i urzeczywistniają pustość. Podział 
ścieżki bodhisattwy na poziomy jest powszechnym zwyczajem 
w buddyzmie mahajany. Ich opisy znajdują się w takich trak-
tatach jak Wkraczanie na drogę środka szkoły madhjamaka 
oraz Traktat o doskonałości tylko-umysłu, Sutra Awataṃsaka, 
czy Odsłanianie intencji szkoły czittamatra.

Dodatkowo, Traktat o doskonałości tylko-umysłu i Ozdoba 
urzeczywistnienia Maitrei dodają kolejną metodę podziału pro-
cesu praktyki mahajany, czyli pięć ścieżek.

Różnica pomiędzy dziesięcioma poziomami a pięcioma 
ścieżkami polega głównie na tym, że pięć ścieżek obejmuje 



 7 8 

P i ęć py ta ń do t yc z ąc yc h p i l n ej  prak   t y k i

większą grupę praktykujących, zaś dziesięć poziomów węższą. 
Dziesięć poziomów dotyczy tylko szlachetnych bodhisattwów, 
którzy urzeczywistnili pustość. Pięć ścieżek natomiast odno-
si się również do zwyczajnych bodhisattwów, ich perspektywa 
jest dużo szersza.

Czym zatem jest pięć ścieżek. Są to stopniowe poziomy prak-
tyki, zaczynające się od ścieżki gromadzenia aż do pełnego sta-
nu buddhy, czyli ścieżki poza uczeniem się. To pełna podróż 
poprzez kolejne etapy procesu praktyki w mahajanie.

Każda z pięciu ścieżek znacznie się od siebie różni a ponad-
to każda z nich dzielona jest na etapy pośrednie. Ścieżka gro-
madzenia, dla przykładu, dzieli się na trzy etapy: większy, śred-
ni i mniejszy. Ścieżka łączenia dzielona jest na cztery poziomy: 
ciepła, szczytu, wyrozumiałości i najwyższej światowej dharmy. 
Ścieżka widzenia została podzielona na szesnaście momentów. 
Ścieżka medytacji zaś zawiera dziesięć poziomów bodhisat-
twy (wspomnianych wcześniej). Każdy kolejny stopień prakty-
ki można zatem podzielić na bardziej subtelne etapy.

Choć istnieje wiele różnic pomiędzy ścieżkami i poziomami, 
komentarz do Sutry serca objaśnia, że – mówiąc dosłownie – 
Śariputra w zasadzie nie spytał, jak praktykować, tylko co kon-
kretnie ćwiczyć. To była prośba do Awalokiteśwary o sugestie, 
co dokładnie bodhisattwowie na pięciu ścieżkach powinni ro-



7 9

P i ęć py ta ń do t yc z ąc yc h p i l n ej  prak   t y k i

bić. Skoro cały proces praktyki mahajany jest dość obszerny, tak 
samo obszerny jest zakres jego pytania. Śariputrę ciekawiła cała 
praktyka mahajany, od początku do końca. W tym kontekście 
Atiśa kiedyś zacytował fragment Odsłaniania intencji i podzielił 
praktyki bodhisattwów na pięciu ścieżkach, mówiąc że każda 
z nich wymaga czterech rodzajów dhjany.

Następnie w Sutrze serca pojawiają się słowa: „Tak rzekł”. 
Ta fraza kończy część zawierającą pytanie a zarazem łączy je 
z odpowiedzią.



 8 0 

 6  •  ODPOWIEDŹ

 Jedenaście odpowiedzi Awalokiteśwary

(Wersja dłuższa)

Tak rzekł, a bodhisattwa mahasattwa Szlachetny Pan 
Awalokiteśwara odpowiedział czcigodnemu synowi  
Śaradwatisa tymi słowami: 

„Śariputro, każdy syn czy córka szlachetnej rodziny, 
którzy pragną praktykować dogłębną paramitę pradż-
ni, powinni postrzegać wszystko w określony sposób. 

Pięć skandh powinno się właściwie rozumieć jako  
pustych w swej naturze.

Forma jest pusta. Pustość jest formą. Bycie pustym 
jest niczym innym jak byciem formą a forma jest ni-
czym innym jak pustością. W ten sam sposób puste 
są wrażenia, pojęcia, czynniki mentalne i świadomo-
ści. Śariputro, zatem wszystkie dharmy są pustością 
– brakiem cech, brakiem pojawiania się i znikania, 



8 1

O dpow   i ed  ź

brakiem splamień i wolności od splamień, powięk-
szania się i pomniejszania. 

Śariputro, zatem w pustości nie ma form, wrażeń, 
pojęć, formowania czy świadomości. Nie ma oka, 
ucha, nosa, języka, ciała, umysłu. Nie ma też form, 
dźwięków, zapachów, smaków, wrażeń dotyku 
i dharm – od braku elementu wzroku przez brak ele-
mentu umysłu, aż do braku elementu świadomości. 
Nie ma ignorancji ani wyczerpania ignorancji, aż 
po starzenie się i śmierć, nie ma też końca starze-
nia i śmierci. W ten sam sposób nie ma cierpienia, 
ani jego źródła, ani jego ustania, ani też ścieżki. Nie 
ma mądrości, nie ma osiągnięć ani braku osiągnięć. 

Następnie, Śariputro, ponieważ bodhisattwowie nie  
mają niczego do osiągnięcia, spoczywają w zaufaniu 
do paramity pradżni. Nie mając splamień mental-
nych, nie czują strachu – oni całkowicie wykraczają 
poza to co błędne i docierają do ostatecznej nirwany. 
Wszyscy buddhowie obecni w trzech czasach w peł-
ni i wyraźnie przebudzili się do nieprześcignionego, 
prawdziwego, całkowitego oświecenia dzięki polega-
niu na dogłębnej paramicie pradżni.



 8 2 

O dpow   i ed  ź

Dlatego mantra paramity pradżni, mantra głębokiej 
czystej świadomości, nieprzewyższona mantra, rów-
na niezrównanym, która całkowicie uspokaja wszel- 
kie cierpienie, powinna być znana jako prawda, bo  
jest pozbawiona fałszu. Ta mantra paramity pradżni  
brzmi tak: gate gate pāragate pārasaṃga-
te bodhi svāhā.

Śariputro, w ten właśnie sposób bodhisattwa maha-
satwa powinien ćwiczyć się w dogłębnej paramicie 
pradżni.” 

(Wersja krótsza)

Śariputro, forma nie różni się od pustości, a pustość nie 
jest niczym innym jak formą. Forma to bycie pustym 
a bycie pustym jest formą. Uczucia, koncepcje, czyn-
niki mentalne oraz świadomość są tak samo puste.

Śariputro, wszystkie zjawiska posiadają cechy cha-
rakterystyczne dla pustości: nie powstają ani nie za-
nikają, nie są nieczyste ani czyste, nie powiększają się 
ani nie zmniejszają. W pustości nie ma formy, wrażeń, 
pojęć, czynników mentalnych, ani świadomości. Nie 
ma tam oka, ucha, nosa, języka, ciała, umysłu, form, 
dźwięków, zapachów, smaków, dotyku czy dharm. Po-



8 3

O dpow   i ed  ź

cząwszy od elementu wzroku po element świadomo-
ści. Nie ma ignorancji ani wyczerpania się ignorancji, 
nie ma starzenia się czy śmierci ale też nie ma koń-
ca starości i śmierci. Nie ma cierpienia ani jego źródła, 
ani też ustania cierpienia, tak jak nie ma ścieżki. Nie 
ma mądrości ani osiągnięć.

Ponieważ nie ma niczego do osiągnięcia, umysł 
bodhisattwów polegających na paramicie pradżni nie 
ma splamień. Ponieważ nie ma splamień, nie ma w nim 
też lęku. Oni całkowicie przekraczają to, co błędne, 
iluzoryczne i docierają do ostatecznej nirwany.

Wszyscy buddhowie obecni w trzech czasach do-
szli do niedoścignionego, prawdziwego i całkowite-
go przebudzenia polegając na tej dogłębnej parami-
cie pradżni. 

Stąd wiemy, że paramita pradżni jest wielką mantrą, 
mantrą głębokiej czystej świadomości, nieprzewyż-
szoną mantrą, równą niezrównanym. Może ona uśmie-
rzyć wszelkie cierpienie. Jest autentyczna i pozbawio-
na fałszu. 

Mantra paramity pradżni została wypowiedziana,  
a recytuje się ją tak: gate gate pāragate pā- 
rasaṃgate bodhi swāhā.



 8 4 

Ró ż n e odpow    i ed  z i dopasowa     n e do  ró ż n yc h z do  l no ś c i

 Zrozumieć prawdę o pustości

Przechodzimy teraz do szóstej części sutry, czyli do odpowiedzi, 
a dokładniej wielu odpowiedzi, jakich udzielił Awalokiteśwara.

Znaczenie imion i terminów: Awalokiteśwara, bodhisattwa 
mahasattwa i Śariputra już omówiliśmy. Słowo „odpowiedział” 
zawarte w pierwszym zdaniu tej części znaczy, że objaśnił 
i uczył – Awalokiteśwara przekazał zatem czcigodnemu Śaripu-
trze określone nauki. 

Odpowiedź zaczyna się od frazy „każdy syn czy córka szla-
chetnej rodziny”, a kończy na stwierdzeniu: „powinien ćwiczyć 
się w dogłębnej paramicie pradżni”. Najpierw Śariputra zadał 
pięć pytań, na które Awalokiteśwara daje jedenaście odpowie-
dzi. Spójrzmy na nie wszystkie po kolei.

 Różne odpowiedzi dopasowane do różnych zdolności

Generalnie można stwierdzić, że istoty, do których kierowa-
na była Sutra serca, czyli obecni na miejscu słuchacze, należą 
do adeptów obdarzonych wyższym potencjałem. Jednak tę kate-
gorię można podzielić na kolejne dwie: wyższy potencjał i wy-
ostrzone zdolności oraz wyższy potencjał i zwyczajne zdolności. 
W zależności od potrzeb uczniów o tych różnych zdolnościach 
odpowiedzi Awalokiteśwary można podzielić na dwie części:



8 5

Ró ż n e odpow    i ed  z i dopasowa     n e do  ró ż n yc h z do  l no ś c i

1. 	 Dla tych o wyższym potencjale i zwyczajnych zdol-
nościach Awalokiteśwara przekazał dziesięć pierwszych 
odpowiedzi.

2. 	 Do tych o wyższym potencjale i wyostrzonych zdolno-
ściach Awalokiteśwara skierował ostatnią odpowiedź. Po-
nieważ ci odbiorcy byli w stanie szybko i kompletnie pojąć 
wszystkie wypowiadane przez niego nauki wysłuchując za-
ledwie kilku słów czy zdań, nie potrzebowali zbyt wielu ob-
jaśnień. Wystarczyła im jedna odpowiedź w postaci mantry, 
która zawiera wszystkie kluczowe instrukcje. 

 Odpowiedź dla uczniów o zwyczajnych zdolnościach

Odpowiedź na pierwsze i drugie pytanie o motywację  
i działanie

Powrórzmy jeszcze raz pytanie Śariputry: 

W czym powinni ćwiczyć się syn lub córka szlachet-
nej rodziny, którzy pragną praktykować dogłębną 
praktykę paramity pradżni?

Zawiera ono pięć szczegółowych pytań, a każdemu z nich przy-
padła różna liczba odpowiedzi.



 8 6 

Ró ż n e odpow    i ed  z i dopasowa     n e do  ró ż n yc h z do  l no ś c i

Pierwsze dwa pytania brzmiały:

1. 	 Jaką motywację powinien rozwinąć ktoś, kto chce 
praktykować pradżniaparamitę?

2. 	 W jakie działania powinien się angażować ktoś, kto chce 
praktykować pradżniaparamitę?

Awalokiteśwara udzielił pełnej odpowiedzi na te dwa pytania 
w takiej formie: 

Śariputro, każdy syn czy córka szlachetnej rodziny, 
którzy pragną praktykować dogłębną paramitę pradż-
ni, powinni postrzegać wszystko w określony sposób. 

To się odnosi do pierwszych dwóch pytań.
Omówiliśmy już znaczenie frazy „syn lub córka szlachet-

nej rodziny”, która została powtórzona w tym zdaniu. Chodzi  
tu po prostu o istoty otwarte na nauki pradżniaparamity. Sło-
wo „każdy” odnosi się do tych, którzy chcą praktykować. „Po-
winni postrzegać wszystko w określony sposób” oznacza doko-
nywanie uważnej obserwacji i analizowanie każdego rodzaju 
zjawisk.



8 7

Ró ż n e odpow    i ed  z i dopasowa     n e do  ró ż n yc h z do  l no ś c i

Pięć odpowiedzi na trzecie pytanie o bezpośrednie 
urzeczywistnienie

Trzecie pytanie brzmiało: Jakie bezpośrednie urzeczywistnie-
nie powinien posiadać ktoś, kto chce praktykować pradżniapa-
ramitę? Awalokiteśwara udzielił na nie pięciu odpowiedzi:

1. 	 Odpowiedź pierwsza:

Pięć skandh powinno się właściwie rozumieć jako pustych 
w swej naturze. Forma jest pusta. Pustość jest formą. Bycie 
pustym jest niczym innym jak byciem formą, a forma jest 
niczym innym jak pustością.

2. 	 Druga odpowiedź: 

W ten sam sposób puste są wrażenia, pojęcia, formowanie  
i świadomości.

3. 	 Trzecia odpowiedź: 

Śariputro, zatem wszystkie dharmy są puste: nie ma cech, 
pojawiania się ani znikania, splamień ani wolności od spla-
mień, powiększania się ani pomniejszania.

4. 	 Czwarta odpowiedź: 

Śariputro, zatem w pustości nie ma form, wrażeń, pojęć, for-
mowania czy świadomości. Nie ma oka, ucha, nosa, języka, 
ciała, umysłu. Nie ma form, dźwięków, zapachów, smaków, 



 8 8 

Ró ż n e odpow    i ed  z i dopasowa     n e do  ró ż n yc h z do  l no ś c i

wrażeń dotyku i dharm. Od braku elementu wzroku po brak 
elementu umysłu, aż do braku elementu świadomości. Nie 
ma ignorancji ani wyczerpania ignorancji, aż po starzenie 
się i śmierć a także wyczerpanie się starzenia i śmierci.

5. 	 Piąta odpowiedź: 

W ten sam sposób nie ma cierpienia, ani jego źródła, ani jego 
ustania, ani ścieżki. Nie ma mądrości, nie ma osiągnięć 
ani braku osiągnięć.

Dwie odpowiedzi na czwarte pytanie o metodę

Czwarte pytanie brzmiało: Z jakich metod powinien korzystać 
ktoś, kto chce praktykować pradżniaparamitę? 

Śariputra otrzymał dwie odpowiedzi:

1. 	 Pierwsza odpowiedź: 

Śariputro, ponieważ bodhisattwowie nie mają niczego do 
osiągnięcia, spoczywają w zaufaniu do paramity pradżni.

2. 	 Druga odpowiedź:

Skoro nie ma splamień umysłu, to nie ma strachu – oni cał-
kowicie wykroczyli poza to co błędne i dotarli do ostatecz-
nej nirwany.



8 9

Ró ż n e odpow    i ed  z i dopasowa     n e do  ró ż n yc h z do  l no ś c i

Trzy odpowiedzi na piąte pytanie o potwierdzenie

Piąte i ostatnie pytanie brzmi: Jakiego rodzaju potwierdzenia 
powinien szukać ktoś, kto chce praktykować pradżniaparamitę?

Na to Awalokiteśwara odpowiedział w trojaki sposób:

1. 	 Pierwsza odpowiedź: 

Dotyczy tego, że wszyscy buddhowie obecni w trzech czasach 
dotarli do oświecenia poprzez polegnie na dogłębnej parami-
cie pradżni.

2. 	 Druga odpowiedź: 

Zawiera się w epitecie „nieprześcignione” odnoszącego się 
do oświecenia. W tybetańskiej wersji ta odpowiedź ograni-
cza się do jednego słowa: „nieprześcignionego”, ale chińskie 
interpretacje uwzględniają w nim całą frazę: „przebudzili się 
do nieprześcignionego”. W tybetańskiej wersji „przebudzi-
li się do” przynależy do trzeciej odpowiedzi.

3. 	 Trzecia odpowiedź: 

Przebudzili się do prawdziwego, całkowitego oświecenia. 

Powyższe przedstawienie wylicza jedenaście odpowiedzi na 
pięć pytań pośrednio zadanych przez Śariputrę.



 9 0 

c z t er y pr  z edm   iot y med  y tac y j n eg o sk  u p i e n i a

 Cztery metody obserwacji w praktyce pradżni, czyli 
cztery przedmioty medytacyjnego skupienia 

Wimalamitra i Atiśa twierdzili, że stwierdzenie: 

Śariputro, każdy syn czy córka szlachetnej rodziny, 
którzy pragną praktykować dogłębną paramitę pra-
dżni, powinni postrzegać wszystko w określony spo-
sób. Pięć skandh powinno się właściwie rozumieć 
jako puste w swej naturze

wskazuje przedmiot medytacji na ścieżce gromadzenia i ścież-
ce łączenia. Wimalamitra utrzymywał, że adepci praktykujący 
dogłębną pradżnię pustości powinni obserwować wszystkie 
zjawiska samsary i nirwany przy użyciu czterech metod. „Po-
winni postrzegać wszystko w określony sposób” mówi właśnie 
o tych czterech metodach.

Owe cztery metody praktyki, czyli cztery przedmioty medy-
tacyjnego skupienia, należy stopniowo rozwijać na ścieżce ma-
hajany. W Odsłanianiu intencji czytamy: 

Bhagawan uczył, że tymi czterema rzeczami są przed-
mioty odniesienia dla stabilności mentalnej i wglą-



9 1

c z t er y pr  z edm   iot y med  y tac y j n eg o sk  u p i e n i a

du: pojęciowy, bezpojęciowy, moment końca zjawisk 
i osiągnięcie celu.

Takie są cztery metody obserwowania lub cztery przedmioty 
medytacyjnego skupienia.

Przedmiot pojęciowy: Ścieżka gromadzenia

Pierwszą metodą jest praktyka z pojęciami, która należy do  
ścieżki gromadzenia. To jest poziom dla początkujących. Tacy 
adepci muszą przede wszystkim słuchać, rozumieć i kontem-
plować jak największą liczbę nauk mahajany oraz obserwować, 
analizować i rozróżniać jej różnorodne aspekty i pojęcia. Ponie-
waż w proces zaangażowane jest myślenie analityczne, nazywa 
się go „pojęciowym”.

Przedmiot bezpojęciowy: Ścieżka łączenia

Druga metoda praktyki, czy też druga metoda obserwacji, 
albo drugi przedmiot medytacyjnego skupienia, nazywany jest  
bezpojęciowym i wprowadzany jest na ścieżce łączenia. Wcze-
śniej adepci absorbują, słuchają, kontemplują i analizują spory 
zasób teoretycznej wiedzy i filozofii mahajany. Zaś na etapie  
ścieżki łączenia muszą się ćwiczyć w koncentracji. Takie sku-



 9 2 

c z t er y pr  z edm   iot y med  y tac y j n eg o sk  u p i e n i a

pienie nie wykorzystuje analitycznego myślenia, więc jest okre-
ślane jako „bezpojęciowe”.

Gdy adepci przejdą ścieżkę gromadzenia i łączenia, a dok- 
ładniej gdy koncentracja ćwiczona na ścieżce łączenia stopnio-
wo się ustabilizuje, praktykujący powinni doświadczyć głębsze-
go wglądu w pustość. Powinny nam w tym pomóc wcześniej 
rozwinięte zdolności analityczne i zdolność medytacyjnego  
skupienia.

Moment końca zjawisk: Ścieżka widzenia  
i ścieżka medytacji 

Kiedy adept może już w bezpośredni sposób doświadczać i wi-
dzieć pustość, skupienie medytacyjne staje się połączeniem śa-
mathy i wipaśjany. Ten poziom praktyki jest nazywany ścieżką 
widzenia, gdyż właśnie tutaj dochodzi do pierwszego bezpo-
średniego wglądu w pustość. Choć rezultat ścieżki widzenia 
utrzymuje się bardzo krótko, jest on kluczowy. Od chwili pierw-
szego doświadczenia pustości na ścieżce widzenia adept nie 
jest już kimś zwykłym, odtąd staje się on szlachetną istotą. 

Ścieżka medytacji zaczyna się wtedy, gdy praktykujący kon-
tynuuje, podtrzymuje, pielęgnuje i coraz bardziej oswaja się 
z pradżnią bezpośredniego doświadczenia pustości.



9 3

c z t er y pr  z edm   iot y med  y tac y j n eg o sk  u p i e n i a

Proces praktyki na obu ścieżkach, widzenia i medytacji, an-
gażuje metodę skupienia medytacyjnego i analizy, która jest 
także trzecią metodą praktyki mahajany – urzeczywistnianiem 
końca zjawisk. Chodzi tu o wszystkie zjawiska, a „koniec” od-
nosi się do prawdziwej natury tych zjawisk, czyli do pustości. 
Adept na ścieżce widzenia i ścieżce medytacji jest cały czas 
w stanie obserwować prawdziwą naturę wszystkich zjawisk,  
a to jest głównym przedmiotem jego skupienia medytacyjnego.

Osiągnięcie celu: Ścieżka nieuczenia się więcej 

Po ciągłej praktyce adept w końcu osiąga stan buddhy. To ozna-
cza, że jego skupienie medytacyjne stało się w pełni dosko-
nałe. Można powiedzieć, że cała praca została już wykonana,  
a wszystkie praktyki dharmy – spełnione. Ten rodzaj skupienia 
medytacyjnego jest czwartą metodą praktyki, znaną jako osią-
gnięcie ostatecznego celu.

Nie oznacza to jednak przejścia na emeryturę. Dawni mistrzo-
wie mówili, że nasza samsara zwyczajnych istot, to jest mała 
samsara, zaś samsara buddhów jest wielką samsarą. Wszystkie 
czujące istoty mogą osiągnąć stan buddhy i wyzwolić się z sam-
sary. Ale buddhowie nigdy jej nie opuszczą – wciąż w niej po-
zostają, by pomagać innym. Samsara jest ich biurem i miejscem 
pracy, z której nie można zrezygnować.



 9 4 

c z t er y pr  z edm   iot y med  y tac y j n eg o sk  u p i e n i a

Wyobrażamy sobie często, że gdy staniemy się buddhą, to już 
nic nie będziemy musieli robić – wyciągniemy tylko nogi, żeby 
odpocząć. Jednak prawda jest taka, że przebudzenie wprowadza 
do naszego życia coraz więcej obowiązków. Pozostając w praw-
dziwie odprężonym stanie, po prostu jesteśmy w stanie zdziałać 
o wiele więcej niż wcześniej. Obecnie daleko nam do auten-
tycznego rozluźnienia, więc wszystko idzie nam topornie. Bud-
dhowie zaś potrafią działać bezwysiłkowo, bo we wszystko an-
gażują się w pełni zrelaksowani. My zaś, kiedykolwiek się za 
coś zabieramy, zwykle zaczynamy się martwić i denerwować. 
To jest właśnie główny powód, dla którego warto dążyć do prze-
budzenia. Zwyczajnym istotom ciężko jest odnieść jakikolwiek 
sukces w przynoszeniu pożytku innym, co sprawia wrażenie 
jakby większość wysiłków szła na marne. Bodhisattwom udaje 
się to dużo częściej, ale też nie zawsze. Buddhowie zaś sukces 
mają gwarantowany, w zasadzie nie ma takiej rzeczy, której nie 
byliby w stanie zrobić. Zatem osiągamy stan buddhy dla dobra 
istot, a osiągnięcie przebudzenia oznacza nowy początek na-
szych przynoszących pożytek aktywności.

Powyższe przedstawienie czterech metod praktyki opiera 
się głównie na komentarzu do Odkrywania intencji autorstwa 
Łonciuka.



9 5

P odr  ó ż p i ęc ioma   ś c i e ż kam  i

 Podróż pięcioma ścieżkami poprzez słuchanie, 
przemyśliwanie i medytację

Na początku praktyki musimy przyswoić sobie sporą ilość nauk 
i filozofii mahajany poprzez słuchanie i przemyśliwanie – trze-
ba to zrobić na ścieżce gromadzenia. Ten etap nadal pozostaje 
w sferze intelektualnego zrozumienia. Potem stopniowo mu-
simy rozwijać swoje skupienie i jeszcze dokładniej analizować  
i testować wysłuchane i kontemplowane nauki mahajany w au- 
tentycznej praktyce, aż rozwiniemy głębokie doświadczenie 
i urzeczywistnienie. Tym sposobem wkraczamy na ścieżkę łą-
czenia, zwaną także ścieżką przygotowań, gdyż przygotowuje 
nas ona do ścieżki widzenia. Chodzi o to, że praktykujący co-
raz bardziej zbliża się do wglądu w pustość zjawisk. 

Kiedy jasno ujrzymy pustość i będziemy kontynuować roz-
wijanie tej pradżni bezpośredniego widzenia pustości, to wkra-
czamy na ścieżkę widzenia i ścieżkę medytacji. Ostatecznie, 
osiągając doskonałe przebudzenie, dotrzemy do ścieżki nie-
uczenia się więcej. Wtedy nie musimy przyswajać żadnej wie-
dzy, bo wiemy już wszystko, co można wiedzieć.

Oczywistym więc jest, że słuchanie i przemyśliwanie jest nie-
zwykle ważne. Mistrz Gampopa, praojciec linii kagju, powie-
dział kiedyś: 



 9 6 

P odr  ó ż p i ęc ioma   ś c i e ż kam  i

Dla początkujących niezwykle istotne jest słuchanie 
i przemyśliwanie. Kiedy to drugie osiągnie określony 
poziom stabilności, można rozpocząć właściwą prak-
tykę. Nie byłoby właściwe pozostawanie na etapie słu-
chania i przemyśliwanie przez całe życie. 

Zatem, jak już wspomniałem, nie wolno oddzielać buddyjskiej 
teorii od praktyki, trzeba je ze sobą łączyć. Najpierw skupmy się 
na słuchaniu i przemyśliwaniu, ale potem musimy dać szansę 
pojawieniu się dogłębnych doświadczeń poprzez praktykowa-
nie tego, czego się dowiedzieliśmy i zrozumieliśmy intelektu-
alnie.

Gampopa powiedział także: 

Pradżnia zdobyta poprzez słuchanie pozwala rozpoz- 
nać, czym są klesie. Pradżnia rozwinięta poprzez prze-
myśliwanie pomaga zrozumieć, jak im przeciwdzia-
łać. Zaś pradżnia wypływająca z praktyki przyczynia 
się do ich pokonywania. 

Jeśli dowiemy się wreszcie jak można radzić sobie z klesiami, 
ale nie zaczniemy tego stosować w praktyce, jeśli zrozumiemy, 
ale tego nie zastosujemy, cała ta nauka pójdzie w las. 



9 7

O bserwowa    n i e p u sto ś c i p i ęc i u ska  n dh

Mówiąc krótko, ta część tekstu jest bardzo zwięzłą odpowie-
dzią Awalokiteśwary na pytanie Śariputry. Pozostała jej część 
jest zaś jej szczegółowym rozwinięciem.

 Obserwowanie pustości pięciu skandh

Zdanie: „Pięć skandh powinno się właściwie rozumieć jako pu-
stych w swej naturze” mówi o pięciu skandhach, którymi są: 
formy, wrażenia, (rozróżniające) pojęcia, formowanie i świado-
mości. Są one zbiorami wielu rozmaitych elementów.

Dlaczego Awalokireśwara zaczyna od tego stwierdzenia? 
Wszyscy uważamy, iż pięć skandh tworzy jakieś „ja”, widzimy 
w nich jaźń istot i istnienie zjawisk. Innymi słowy, skandhy są 
główną, fundamentalną przyczyną lgnięcia do esencjalnego ist-
nienia istot i zjawisk. 

Pogląd o istnieniu odrębnej osobowości 26 to korzeń samsa-
ry, który wyrasta z lgnięcia do pięciu skandh. Tych pięć zbio-
rów różnych elementów mylnie postrzegamy jako pojedyncze, 
prawdziwie istniejące indywiduum. Dlatego od samego począt-
ku musimy przeciwdziałać takiemu lgnięciu przede wszystkim 
dostrzegając, że pięć skandh nie posiada takiej odrębnej, cało-

26  W sanskrycie satkāyadṛṣṭi: przekonanie o istnieniu "ja" i "moje" wynikający  
z istnienia pięciu skandh.



 9 8 

O bserwowa    n i e p u sto ś c i p i ęc i u ska  n dh

ściowej natury. Samjukta Agama używa takich analogii ilustru-
jących pustość pięciu skandh:

Forma jest jak chmura piany; wrażenie jak bańka 
mydlana; postrzeganie jak miraż; pojęcia jak pień 
bananowca; świadomość jak sztuczka magiczna – 
tego uczył Pobratymiec Słońca. Obserwuj je i badaj 
– są puste i pozbawione treści dla każdego, kto potra-
fi na nie właściwie spojrzeć. 27 

 Do czego odnosi się czworaka pustość?

Teraz następuje szersze wyjaśnienie odnoszące się do czwora-
kiej pustości, na którą składają się te cztery stwierdzenia: 

Forma jest pusta. Pustość jest formą. Bycie pustym 
jest niczym innym jak byciem formą a forma jest ni-
czym innym jak pustością.

Forma tutaj oznacza skandhę formy. Wymienia się ją jako pierw-
szą dlatego, że przypomina naczynie. Cztery pozostałe skandhy 
wrażeń, rozróżniania, czynników mentalnych (formowania oso-

27  Przekład fragmentu Saṃjukta Āgamy Thanissaro Bhikkhu z Pheṇa Sutty (SN 22:95)



9 9

O bserwowa    n i e p u sto ś c i p i ęc i u ska  n dh

bowości) i świadomości, w szczególności świadomości mental-
nej, przypominają wodę znajdującą się w tym naczyniu. 

Kiedy zniszczymy naczynie, zawarta w nim woda się wyle-
je. Dlatego jeśli najpierw zrozumiemy pustość form, dużo ła-
twiej będzie nam pojąć także pustość pozostałych zbiorów. Po-
winniśmy przy tym wiedzieć, że pięć skandh zawiera w sobie 
wszystkie uwarunkowane zjawiska. Wrażenia i rozróżnianie są 
celowo wymieniane po skandzie formy – nauki o wrażeniach 
i odczuciach kierowane są głównie do osób świeckich, zaś te 
o rozróżnianiu i pojęciach – do wyświęconych.

Świeckich obchodzą głównie przyjemności zmysłów. Cier-
pią na ich niezaspokojony głód, więc tego typu wrażenia wy-
bijają się u nich na pierwszy plan. Z drugiej strony klasztor-
ni uczeni utrzymują różne systemy pojęć i poglądy filozoficzne, 
przy czym często intensywnie debatują, by przekonać innych 
do doktryny swej szkoły, dlatego po wrażeniach wymieniane są 
rozróżniające pojęcia. Oba zbiory: wrażeń i rozróżniania, należą 
do pięćdziesięciu jeden czynników mentalnych, ale wymienia 
się je osobno, gdyż są ważnym źródłem problemu. 

Poza wrażeniami i rozróżnianiem, pozostałe czynniki men-
talne tworzą osobną skandhę (nazywaną również skandhą for-
mowania osobowości), do której należy 49 czynników mental-
nych, a pozostałe dwa czynniki to wymienione już 2 skandhy 



 1 0 0 

O bserwowa    n i e p u sto ś c i p i ęc i u ska  n dh

wrażeń i pojęć. Świadomości zaś (piąta skandha) to podstawa 
umysłu pozbawiona owych czynników mentalnych.

Krótko mówiąc, wszyscy świeccy tkwią w samsarze głównie 
za sprawą przywiązania do pięciu przyjemności lub pięciu żądz, 
takich jak formy, dźwięki, zapachy, smaki i wrażenia dotyku. 
Aby uwolnić ich z samsary, najpierw mówi się, że „forma jest 
pusta”. Jeśli jednak ktoś będzie się przywiązywać do owej pu-
stości jako koncepcji, popadnie w skrajność biernej nirwany. 
Aby temu zapobiec, w następnym wyjaśnieniu uczy się, że „pu-
stość jest formą”. 

Tutaj można przytoczyć przykład ślepca idącego ścieżką, 
która z jednej strony jest porośnięta cierniami, a z drugiej ma 
skraj przepaści. Widzący tę sytuację, krzyczą: „Uważaj! Z lewej 
masz ostre ciernie!” To jednak nie wystarczy, bo unikając cier-
ni człowiek może ześlizgnąć się w przepaść. Dlatego przewod-
nicy muszą ich ostrzegać: „Z drugiej strony też musisz uważać, 
bo wzdłuż drogi biegnie skraj przepaści. Idź prosto, samym 
środkiem.”

Zgodnie z poglądami Wimalamitry i pojazdu mahajany, czte-
ry stwierdzenia czworakiej pustości objaśniają przedmiot me-
dytacyjnego skupienia na poziomie ścieżki łączenia.



 SKANDHY (ཕུང་པོོ། phung po) I CZYNNIKI MENTALNE (སེེམས་བྱུང་། sem dziung)

I • Skandha formy (གཟུགས་ཀྱི་ིཕུང་པོོ། zuk kji phung po)

Rūpa (forma, materia) – fizyczne ciało i materialne aspekty egzystencji, włącznie z organami zmysłów oraz 
przedmiotami postrzeganymi przez te zmysły.

51 czynników mentalnych (སེེམས་བྱུང་ལྔ་བཅུ་རྩ་གཅིིག sem dziung nga ciu tsa cik):

5 uniwersalnych czynników mentalnych (ཀུན་འགྲོོ་ལྔ། kyn dro nga):

1 • II • Skandha wrażeń (ཚོརོ་བའི་ིཕུང་པོོ། tsor łej phung po)
Wedanā (odczucie, wrażenie) – odczucia, które pojawiają się podczas kontaktu zmysłów ze światem. Mogą być 

przyjemne, nieprzyjemne lub obojętne.

2 • III • Skandha rozróżniania (འདུ་ཤེསེ་ཀྱི་ིཕུང་པོོ། du szie kji phung po)
Saṃdżñā (rozpoznanie, rozróżnianie, pojęcia) – mentalny proces identyfikacji i nazywania zjawisk, np. 

rozpoznawanie i określanie kolorów, kształtów, dźwięków, itd.

IV • Skandha (pozostałych 49) czynników mentalnych czyli formowania osobowowści (འདུ་བྱེདེ་ཀྱི་ིཕུང་པོོ། du dzie kji phung po)
Saṃskāra (czynniki mentalne, umysłowe) – wszystkie nawyki, emocje, intencje, karmiczne impulsy, które 

kształtują nasze zachowanie:

3 • impuls (སེམེས་པ། sem pa) 4 • kontakt (རེགེ་པ། rek pa)

5 • uwaga (ཡིདི་ལ་བེདེ་པ། ji la dzie pa)

5 determinujących czynników mentalnych (ཡུལ་ངེེས་ལྔ། jul nge nga):

6 • przekonanie/zdecydowanie (འདུན་པ། dyn pa) 7 • dążenie/zainteresowanie (མོོས་པ། my pa)

8 • uważność/pamiętanie (དྲན་པ། dren pa) 9 • skupienie medytacyjne (ཏིངི་ངེ་ེའཛིནི། ting nge dzyn)

10 • zrozumienie/pradżnia (ཤེསེ་རབ། sie rab)

11 korzystnych czynników mentalnych (དགེེ་བ་བཅུ་གཅིིག ge ła ciu cik):

11 • wiara/ufność (དད་པ། de pa) 12 • sumienie/wstyd (ངོོ་ཚ་ཤེསེ་པ། ngo tsa szie pa)

13 • przyzwoitość (ཁྲེལེ་ཡོོད་པ། trel je pa) 14 • brak przywiązania (འདོོད་ཆགས་མེདེ་པ། dy ciak me pa)

15 • brak niechęci (ཞེ་ེསྡང་མེདེ་པ། szie dang me pa) 16 • brak pomieszania (ཏི་ིམུག་མེདེ་པ། ti muk me pa)

17 • gorliwość (བརྩོོན་འགྲུས། tsyn dry) 18 • elastyczność (ཤིནི་སྦྱངས། szin dziang)

19 • ostrożność/rozwaga (བག་ཡོོད། bag je) 20 • zrównoważenie (བཏང་སྙོོམས། tang njom)

21 • nieszkodzenie/ahimsa (རྣམ་པར་མི་ིའཚེ་ེབ། nam par mi tse ła)



6 złych czynników mentalnych • kleśa główne (རྩ་ཉོོན་དྲུག tsa nyon druk):

22 • pożądanie (འདོོད་ཆགས། dy ciak) 23 • złość/nienawiść (ཁོོང་ཁྲོོ། khong tro)

24 • duma (ང་རྒྱལ། nga gjal) 25 • głupota/ignorancja (མ་རིགི་པ། ma rik pa)

26 • wątpienie (ཐེ་ེཚོམོ། the tsom) 27 • złe poglądy (ལྟ་བ་ཉོོན་མོོངས་ཅན། ta ła njyon mong cien)

20 szkodliwych czynników mentalnych • kleśa pochodne (ཉེེ་ཉོོན་ཉིི་ཤུ། nje nyon nji sziu tsa szi):

28 • agresywność (ཁྲོོ་བ། tro ła) 29 • trzymanie urazy (ཁོོན་དུ་འཛིནི་པ། khyn du dzyn pa)

30 • zatajanie (འཆབ་པ། ciab pa) 31 • urąganie (འཚིགི་པ། tsik pa)

32 • zawiść (ཕྲག་དོོག tra dok) 33 • skąpstwo (སེརེ་སྣ། ser na)

34 • oszukiwanie (སྒྱུ། gju) 35 • dwulicowość (གཡོོ། jo)

36 • próżność (རྒྱགས་པ། gjak pa) 37 • wrogość/szkodzenie (རྣམ་པར་འཚེ་ེབ། nam par tse ła)

38 • brak sumienia/wstydu (ངོོ་ཚ་མེདེ་པ། ngo tsa me pa) 39 • brak przyzwoitości (ཁྲེལེ་མེདེ་པ། trel me pa)

40 • otępienie (རྨུགས་པ། muk pa) 41 • ekscytacja (རྒོོད་པ། gy pa)

42 • abnegacja/brak wiary (མ་དད་པ། ma de pa) 43 • lenistwo/opieszałość (ལེ་ེལོོ། le lo)

44 • nieostrożność (བག་མེདེ་པ། bag me pa) 45 • rozkojarzenie/zapominalstwo (བརྗེདེ་ངས། dzie nge)

46 • rozproszenie (རྣམ་པར་གཡེངེ་བ། nam par jeng ła)
47 • brak introspekcji/bezmyślność (ཤེསེ་བཞིནི་མ་ཡིནི་པ། szie szin 
ma jin pa)

4 nieokreślone/zmienne czynniki mentalne (གཞན་འགྱུར་བཞིི། szien gjur szi):

48 • żal (འགྱོོད་པ། gjy pa) 49 • sen (གཉིདི། nji)

50 • dociekliwość/rozważanie (རྟོོག་པ། tok pa) 51 • analiza (དཔྱོོད་པ། cie pa)

V • Skandha świadomości (རྣམ་པར་ཤེསེ་པ། nam par szie pa)

Widżñāna (świadomość) – różne rodzaje rozpoznania, świadomości, które pojawiają się podczas kontaktu 
organów zmysłów z przedmiotami. 

* Patrz również: Trzydzieści strof Aczarji Wasubandhu i wyjaśnienia Gjalłanga Karmapy w oparciu o ten 
ten tekst dostępne na YouTube: Karmapa.

https://dharmaebooks.org/trzydziesci-strof/
https://www.youtube.com/watch?v=AkCMZC5CWmw&list=PLyZYXtlStecZR9mkwrKiokHm6sqwILvJI


1 0 3

P o g l ą dy t r z ec h g łów n yc h s z kó ł

 Poglądy trzech głównych szkół na czworaką pustość

Czworaka pustość jest istotą nie tylko Sutry serca, ale też 
wszystkich tekstów systemu filozoficznego pradżniaparamity, 
które stanowią korzeń poglądu mahajany. W związku z tym trzy 
główne szkoły mahajany – madhjamaka, czittamatra i tathaga-
tagarbha – w sobie właściwy sposób objaśniają czworaką pu-
stość, czyli po prostu relację pomiędzy pustością a zjawiskami.

Choć te trzy szkoły wyodrębniły się za sprawą różnicy poglą-
dów, wszystkie one należą do mahajany, więc ciężko określić, 
czy któraś z nich jest lepsza od drugiej. Pojawienie się takich 
odmiennych sposobów interpretacji jest bowiem w pełni moty-
wowane chęcią eliminacji różnych typów splamień.

Czworaką pustość, albo cztery bramy pustości, można rów-
nież tłumaczyć z punktu widzenia pojazdu podstawowego. Nie-
mniej, skoro mamy do czynienia z sutrą mahajany, omawianie 
jej z perspektywy innego pojazdu byłoby mocno naciągane. 
Trzymanie się poglądu mahajany jest w tym przypadku najbar-
dziej właściwe. 

 Pogląd madhjamaki 

Zgodnie z naukami madhjamaki, czy też szkoły rangtong bud-
dyzmu tybetańskiego, zjawiska takie jak skandha formy nie ist-



 1 0 4 

P o g l ą dy t r z ec h g łów n yc h s z kó ł

nieją tak, jak ich doświadczamy. Dlatego mówimy, że są puste. 
Tutaj „forma jest pusta” nie oznacza, że skandha formy kom-
pletnie nie istnieje. Pustość nie jest tym, co zwyczajowo poj-
mujemy jako nieistnienie. Termin ten odnosi się do faktu, że 
zjawiska, na przykład formy, nie istnieją tak, jak je postrzegamy. 

U niektórych z nas może się pojawić wątpliwość: czy to zna-
czy, że zjawiska takie jak skandha formy nie istnieją? Ale nie 
tak należy to rozumieć. Zjawiska pojawiają się z dokładnie 
tego samego powodu, z którego nie istnieją w sposób, w jaki ich 
doświadczamy. Chodzi o to, że zjawisko skandhy formy istnieje 
współzależnie i właśnie dlatego nazywane jest „skandhą”, czy-
li zbiorem. A pojawia się, ponieważ zjawiska istnieją w sposób 
odmienny od naszych wyobrażeń. 

Fragment „Forma jest niczym innym jak pustością” wskazu-
je, że postrzegana przez nas skandha formy jest pustością sama 
w sobie, poza nią nie ma pustości innego rodzaju. Skoro więc 
naturą skandhy formy jest pustość, to z tej perspektywy nie po-
siadała ona nigdy żadnego esencjalnego bytu. Patrząc z inne-
go punktu widzenia, choć zjawiska w rzeczy samej nie istnieją, 
manifestują one swe istnienie, co jest komentowane słowami: 
„Bycie pustym jest niczym innym, jak byciem formą”. 

Pojęcie pustości można zilustrować analogią odbicia księży-
ca w wodzie. Nawet gdy tafla wody pokazuje bardzo wyraźny 



1 0 5

P o g l ą dy t r z ec h g łów n yc h s z kó ł

obraz księżyca, prawdziwego księżyca tam nie ma. Te dwie sy-
tuacje – odbicie księżyca wyraźnie odbijające się na powierzch-
ni wody oraz fakt, że go tam tak naprawdę nigdy nie ma i nie 
było – nie zaprzeczają sobie, lecz współistnieją.

Podobnie wszystkie zjawiska, takie jak skandha formy, są 
zaledwie rodzajem przejawienia, podczas gdy w rzeczywisto-
ści nie ma w nich krzty esencjalnego istnienia. Innym przykła-
dem, który pomaga nam zrozumieć pustość są marzenia senne. 
Śniąc widzimy różnorodne obrazy, na przykład domy, ale żaden 
z nich przecież tak naprawdę nie istnieje. 

Niełatwo zrozumieć pojęcie pustości. Jak wspomniałem, 
wiele osób myli je z całkowitym brakiem istnienia, z nicością. 
Gdyby to było takie proste, już dawno mielibyśmy ten temat 
opanowany. Ale pojęcia pustości i nieistnienia są bardzo nie-
typowe i zupełnie inne od nicości, którą powszechnie znamy. 
Dlatego zrozumienie ich nie przychodzi nam łatwo. 

Krótko mówiąc, madhjamaka utrzymuje, że wszystkie zjawi-
ska, z natury nieistniejące, przypominają marzenia senne i iluzje 
podobne do odbicia księżyca w wodzie. Księżyc się wprawdzie 
pojawia, ale jest złudzeniem; pojawia się, ale nie jest prawdzi-
wy. Pustość i zjawiska to dwie strony tej samej monety – to jest 
pogląd madhajamaki.



 1 0 6 

P o g l ą dy t r z ec h g łów n yc h s z kó ł

 Pogląd czittamatry 

W szkole czittamatra obecne są dwa różne założenia. Według 
jednego z nich wszystkie zjawiska skandhy formy są manife-
stacjami wewnętrznego umysłu, a ten umysł w zasadzie nie ma 
dualistycznej przeciwwagi, dlatego mówimy, że „forma jest pu-
sta”. Ponieważ jednak umysł niedualistyczny, a zarazem pusty, 
nadal projektuje różne zjawiska, dlatego mówimy również, że 
„pustość jest formą”. 

Zjawiska takie jak te należące do skandhy formy przechodzą 
proces powstawania i zanikania, ale przywykliśmy już do po-
strzegania ich bytu tak, jakby był realny, niezależny i niezmien-
ny. Musimy zatem przyjąć do wiadomości, że takie rozumienie 
jest błędne. Utrzymywane przez nas pojęcia nie istnieją w sferze 
zjawisk takich jak skandha formy i do tego odnosi się stwier-
dzenie, że „forma jest pusta”. Etykietki, które im nakleiliśmy 
są całkowicie niewłaściwe, a co więcej, owe zjawiska same nie 
mają zielonego pojęcia, że tak właśnie je określamy, skoro jed-
nak tak się dzieje, to „pustość jest formą”.

Zgodnie z poglądem czittamatry, te cztery twierdzenia roz-
poczynające się od „forma jest pusta” pokazują, że zjawiska 
same z siebie nie są żadną miarą problematyczne, bo to my 
imputujemy im niezmierzoną ilość błędnych określeń, co jest 
z gruntu pozbawione logiki, skoro zjawiska ostatecznie nie ist-



1 0 7

P o g l ą dy t r z ec h g łów n yc h s z kó ł

nieją. Niemniej, zjawiska nadal się przejawiają, niezależnie od 
tego, że mamy z nimi problem. To przypomina sytuację, w któ-
rej mylimy leżący na ziemi sznur z wężem. Wydaje nam się, że 
to wąż leży w trawie, ale jego tam w ogóle nie ma – to tylko sznur, 
ni mniej ni więcej. 

Pogląd szkoły czittamatra opiera się na madhjamace. Wiele 
osób studiujących filozofię madhjamaki przyjmuje błędne za-
łożenie, że zjawiska są kompletnie puste i w konsekwencji nie 
istnieją w ogóle, dlatego czittamatra uzupełnia ten pogląd, 
twierdząc: Problem polega na tym, że utrzymujemy zbyt wie-
le mylnych wyobrażeń powstrzymujących nas od dostrzeżenia 
prawdziwej natury zjawisk. Ale to nie znaczy, że zjawiska się 
nie przejawiają.

 Pogląd tathagatagarbhy

Szkoła tathagatagarbhy (natury umysłu) przyjmuje, że faktycz-
na pustość jest pradżnią buddhów, a zarazem przedmiotem 
(obserwowanym przez) tę pradżnię. Na tym polega autentycz-
na pustość czy też po prostu prawdziwa natura rzeczywistości. 
Ponieważ jednak jesteśmy tego kompletnie nieświadomi, za-
czynamy projektować przeróżne iluzje, które nigdy nie istniały. 
To halucynacje, jak u osoby chorej na żółtaczkę, która postrzega 
świat w żółtawych barwach.



 1 0 8 

P o g l ą dy t r z ec h g łów n yc h s z kó ł

Największa różnica pomiędzy poglądem tathagatagarbhy 
a czittamatry polega na tym, że ta druga wierzy, iż samo do-
świadczanie przez nas zjawisk nie stanowi żadnego problemu, 
a nasz błąd ogranicza się do tego, że się do nich przywiązujemy. 
Szkoła tathagatagarbhy twierdzi natomiast, że zjawiska są ilu-
zją, manifestacją fundamentalnej ignorancji, która od zawsze 
każe nam opacznie rozumieć prawdziwą naturę rzeczywistości.

Szkoła tathagatagarbhy w Tybecie nazywana jest szkołą szen-
tong. Filozofia mahamudry i wadżrajany jest jej bardzo bliska, 
utrzymując, że niedualistyczna pradżnia i wszystko co się z nią 
wiąże, na przykład koncepcja czystej krainy, jest doskonała. Na-
sza podstawowa nieświadomość czy ignorancja tworzy jednak 
dualistyczne projekcje, a te iluzoryczne zjawiska są efektem po-
mieszania i urojeń.

 Najlepszą dharmą jest ta, która zmienia nasz umysł

Jak wyjaśniłem wcześniej, różnice pomiędzy poglądami tych 
szkół pozwalają eliminować różne rodzaje przywiązania two-
rzonego przez istoty. Nie ma tu lepszych ani gorszych szkół. Nie 
musimy się zastanawiać, która z nich jest najlepsza, powinni-
śmy za to dobrze zgłębiać ich nauki i korzystać z nich do roz-
wiązywania naszych problemów. O to w tym głównie chodzi.



1 0 9

P o g l ą dy t r z ec h g łów n yc h s z kó ł

W przeciwnym razie wielu z nas zacznie twierdzić, że pogląd 
madhjamaki jest najdoskonalszy, bo w porównaniu z nią szkoła 
czittamatry jest zbyt względna. Jednak wyższość madhjama-
ki zależy tylko od nas samych. Jeśli potrafimy zintegrować ze 
swym umysłem jej poglądy, autentycznie się nimi zainspirować 
i w rezultacie przekształcić swoje myślenie, to dla nas właśnie 
madhjamaka jest optymalna. Bez względu na definiowaną głę-
bię jakiejś dharmy, na przykład mahamudry czy dzogczen, je-
śli nie potrafimy dzięki niej zmienić swego umysłu, jest dla nas 
bezwartościowa. Zrozumienie tego faktu jest niezwykle istotne.

Wielki tybetański mistrz przeszłości powiedział:

Nie wystarczy, aby dharma była Wielką Doskonało-
ścią (dzogczen). Praktykujący również musi być Wiel-
ką Doskonałością, by mógł ją wykorzystać. 

Weźmy to sobie do serca.

 Praktyka pustości i eliminowanie ignorancji

Po czterech twierdzeniach opisujących pustość będziemy ana-
lizować pozostałą część sutry.



 1 1 0 

P o g l ą dy t r z ec h g łów n yc h s z kó ł

W ten sam sposób puste są wrażenia, pojęcia, czynni-
ki mentalne i świadomości.

Wcześniej analizowaliśmy znaczenie zdania: „Pięć skandh po-
winno się właściwie rozumieć jako pustych w swej naturze”, ale 
być może wielu z was wciąż nie rozumie, dlaczego Awalokite-
śwara rozpoczął swoje wyjaśnienia od pięciu skandh.

Pięć skandh to formy, wrażenia, rozróżniające pojęcia, czyn- 
niki mentalne i świadomości. We współczesnej terminologii  
pięć skandh można podzielić na dwie kategorie: materia, czy-
li skandha formy, oraz umysł, na który składają się pozostałe 
skandhy. Zatem pięć skandh obejmuje wszystko, co dotyczy 
materii i psychiki.

Wszystkie uwarunkowane dharmy, czyli pojawiające się i za-
nikające zjawiska, wpadają w sferę pięciu skandh, są ich przeja-
wem. Jednak w naszym codziennym życiu najczęściej skupiamy 
się na własnym doznaniu materii i psychiki, czy też własnym 
ciele i stanie umysłu. Dlatego też tutaj pięć skandh objaśnia 
się z punktu widzenia osobistych psychicznych i fizycznych 
doświadczeń.

Celem praktykowania pustości jest eliminowanie ignorancji.  
Chodzi o prostowanie naszego mylnego rozumowania. Skoro  
zaś całe nieporozumienie wynika z doznawania naszego ciała  



1 1 1

J ak  ro z po  z n ać i  ro z w i ja ć prad    ż n i ę

i umysłu, Awalokiteśwara powiedział Śariputrze, a przy okazji  
również nam, że praktykujący powinni rozpocząć od postrze-
gania własnego ciała i umysłu jako pustych w swej naturze. In-
nymi słowy, instruuje się nas, abyśmy spoglądali w głąb siebie,  
a nie wyłącznie na zewnątrz. Nie chodzi o badanie rzeczy wokół 
nas, lecz tych wewnątrz nas. 

 Jak rozpoznać i rozwijać pradżnię

Kolejne zdanie sutry brzmi tak:

(Wersja dłuższa)

Śariputro, zatem wszystkie dharmy są puste: nie 
ma cech, pojawiania się ani znikania, splamień 
ani wolności od splamień, powiększania się ani  
pomniejszania.

(Wersja krótsza)

Śariputro, wszystkie zjawiska posiadają cechy cha-
rakterystyczne dla pustości: nie powstają ani nie za-
nikają, nie są nieczyste ani czyste, nie powiększają się 
ani nie zmniejszają. 



 1 1 2 

J ak  ro z po  z n ać i  ro z w i ja ć prad    ż n i ę

Ta część opisuje cechy charakterystyczne pustości.
Do tej pory omówiliśmy czteroraką pustość, czyli pierwsze 

zwięzłe nauki przekazane Śariputrze przez Awalokiteśwarę. 
Pięć skandh powinno stanowić podstawę dla procesu prak-
tyki, ale najpierw powinniśmy rozpoznać ich naturę. Dlate-
go w pierwszej kolejności omówiona została relacja pomiędzy 
pięcioma skandhami a czteroraką pustością. To był rozwinięty 
wstęp do praktyki rozumienia pustości.

Może to prowadzić do kolejnych pytań: Jak rozpoznać pu-
stość? Jak rozumieć pustą naturę pięciu skandh i jak rozwijać 
tego rodzaju pradżnię? A poza tym, dlaczego Buddha w ogóle 
nauczał o pustości?

Głównym powodem, dla którego Buddha przekazywał na-
uki o pustości, była potrzeba osłabienia naszego przywiązania. 
Przyjrzyjmy się więc najpierw temu, jak zazwyczaj lgniemy do  
zjawisk, a to doprowadzi nas do odpowiedniego sposobu elimi-
nacji tego lgnięcia. Kiedy już je usuniemy, będziemy w stanie 
ujrzeć pustość.

Słysząc o widzeniu pustości, ktoś mógłby pomyśleć, że może 
chodzi tu o rzecz, która ma określony wygląd. A co za tym idzie, 
mógłby oczekiwać, że pojawi się coś, na co będzie można popa-
trzeć jak na posążek buddhy.



1 1 3

J ak  ro z po  z n ać i  ro z w i ja ć prad    ż n i ę

W rzeczywistości wgląd w pustość odnosi się do określo-
nego momentu, kiedy zwyczajowe pojęcia przestają nas ogra-
niczać, kiedy zjawiska już nie wywołują w nas pomieszania. 
Dostrzeganie pustości nie jest spoglądaniem na fizyczną rzecz. 
Po prostu iluzoryczność zjawisk przestaje nas zwodzić. Tym 
właśnie jest widzenie pustości.

 Niespoglądanie jest najwyższym poglądem

Jedna z sutr pradżniaparamity dobrze to opisuje:

Gdy tylko w tym strumieniu pojawia się moment 
świadomości, który nie wspiera się na skandach, wte-
dy właśnie ma miejsce przekroczenie zwykłego ich 
doświadczania. Takie ignorowanie skandh jest zara-
zem sposobem widzenia świata. W taki sposób patrzą 
nań tathagatowie.

Opisywane tutaj „ignorowanie skandh” jest najdoskonalszym 
poglądem. 

Podczas wcześniejszych rozważań podkreślałem, że pustość 
nie oznacza całkowitego braku istnienia. Chodzi o to, że zja-
wiska istnieją inaczej, niż to sobie wyobrażamy. Innymi słowy, 



 1 1 4 

J ak  ro z po  z n ać i  ro z w i ja ć prad    ż n i ę

zjawiska nie są tym, za co je bierzemy, one istnieją na swój wła-
sny sposób. 

Praktycznie wszystkie nasze obecne doznania czy doświad-
czenia są mylące. Wszystkich nas plami lgnięcie, które z wiel-
ką siłą nadaje zjawiskom pozór prawdziwego istnienia. Sko-
ro to nieustające lgnięcie jest błędne, wszystko co widzimy jest 
iluzją. Pustość oznacza, że iluzoryczne zjawiska są kompletnie 
fałszywe i sfabrykowane – to właśnie Buddha nazwał pustością.

Wiele ludzi myśli, że pustość to próżnia, kompletny brak ist-
nienia. W rzeczywistości odnosi się ona do wszystkiego, cze-
go doświadczamy jako pomieszane urojenie, które nie posiada 
autentycznego bytu. Nie chodzi więc o to, że na konwencjonal-
nym poziomie nie ma żadnych zjawisk. Myślę, że osiągnięcie 
dobrego zrozumienia tej sytuacji jest niezwykle ważne.

Wielki mistrz kagju, Tilopa, tak kiedyś powiedział do swoje-
go ucznia, Naropy: 

Synu! To nie zjawiska cię krępują, lecz twoje przywią-
zanie do nich. 

To znaczy, że zjawiska same z siebie nas nie ograniczają, ale 
lgnięcie do nich staje się poważną przeszkodą.



1 1 5

J ak  ro z po  z n ać i  ro z w i ja ć prad    ż n i ę

Przewrotnie mówiąc chodzi o to, że pustość nie tylko nie ma 
nic wspólnego z nicością czy próżnią, ale jest wręcz przeciw-
nie – jej podstawą jest istnienie. Zjawiska istnieją na poziomie 
przejawień czy manifestacji, co określamy stwierdzeniem, że 
ich naturą jest pustość. Jednak za sprawą naszego lgnięcia i po-
mieszania nie rozumiemy jak one funkcjonują. Gdyby zjawiska 
były całkowicie pozbawione istnienia, nie mielibyśmy o czym 
mówić. Gdyby zaś istniała tylko nicość, nie musielibyśmy udo-
wadniać ich pustości. Zatem coś jest puste właśnie dlatego, że 
istnieje, nie zaś dlatego, że nie istnieje.

 Nasze myśli utrzymują nas w samsarze 

Czandrakirti we Wkraczaniu na drogę środka powiedział: „Jest 
względna, gdyż plami ją natura ignorancji” oraz „to co fałszywie 
postrzegane nazywane jest prawdą względną”. Te stwierdzenia 
wskazują, że wszelkie myśli zwyczajnych istot są z gruntu błęd-
ne. Dlaczego nasze postrzeganie jest mylące? Czandrakirti mó-
wił, że gdyby zjawiska istniały dokładnie tak, jak je widzimy, 
oznaczałoby to, że znamy ich prawdziwą naturę, prawdziwy 
sposób istnienia, a to z kolei cechuje nie zwyczajne lecz szla-
chetne istoty. Problem tkwi właśnie w tym, że nie dostrzegamy 
prawdziwego sposobu istnienia zjawisk. Wszystko co widzimy, 



 1 1 6 

J ak  ro z po  z n ać i  ro z w i ja ć prad    ż n i ę

jest od początku pomieszane i złudne. W rezultacie nasza per-
cepcja jest błędna, a rację mają tylko szlachetni. 

Często doświadczamy w życiu wielu rozczarowań i stresu-
jących sytuacji. Zarówno buddyści jak psychologowie uważa-
ją, że większość problemów psychicznych powstaje na skutek 
mylnej interpretacji zjawisk. Chodzi po prostu o to, że mamy 
o czymś mylne wyobrażenia, a czasami zwyczajnie za dużo my-
ślimy. Błędne wyobrażenia tworzą wiele niepotrzebnego bólu 
i problemów. 

Powinniśmy dojść w końcu do wniosku, że wszystko co po-
strzegamy i czego doświadczamy, jest subiektywne. A skoro jest 
subiektywne, nie opisuje dobrze rzeczywistości, jest błędne 
i stronnicze. Dlatego mówi się, że splamione postrzeganie istot 
niczym nie różni się od śmieci. 

Będziemy teraz omawiać trzy rodzaje lgnięcia. Lgniemy do  
wielu rzeczy, mamy bardzo wiele różnorodnych sposobów lgnię-
cia. Dlatego warto je poznać.

Celem praktykowania pustości jest rozpuszczenie podstawy  
tego lgnięcia, czyli ignorancji, mylnej percepcji. Mówiąc o igno-
rancji, zazwyczaj mamy poczucie, że to coś wrodzonego, z czym 
się urodziliśmy. Nawiązuje do tego pewna opowieść.

Mistrz Gampopa miał czterech wielkich uczniów, takich  
duchowych spadkobierców, a jednym z nich był wielki Phagmo  



1 1 7

J ak  ro z po  z n ać i  ro z w i ja ć prad    ż n i ę

Drupa. Zanim spotkał Gampopę, uczył się on od wielu nauczy-
cieli i zadawał im te same pytania: „Skąd bierze się koło narodzin 
i śmierci? Dlatego wciąż się w nim kręcimy?” Oni zaś udziela-
li mu różnych odpowiedzi, ale najczęściej słyszał: „Winna jest 
ignorancja”. Jednak dla Phagmo Drupy takie odpowiedzi nigdy 
nie były dość wyczerpujące, nie brzmiały inspirująco. W końcu 
spotkał Gampopę.

Podczas ich pierwszego spotkania wielki nauczyciel najpraw-
dopodobniej jadł tsampę, gdyż wspomina się, że pod koniec 
spotkania Gampopa ugniótł ją w kulkę i powiedział do Pha-
mo Drupy: „Twoje obecne urzeczywistnienie jest nic nie war-
te. Ta kulka tsampy ma zapewne większość wartość, niż twoje 
doświadczenie”. Możemy zatem mniemać z dużym prawdopo-
dobieństwem, że to spotkanie odbywało się podczas jakiegoś 
posiłku. 

Phamo Drupa zadał Gampopie swoje zwyczajowe pytanie: 
„Co dokładnie sprawia, że tkwimy w samsarze?” I usłyszał od-
powiedź: „Wszystkie twoje myśli, w tej właśnie chwili, są bez-
pośrednią przyczyną błąkania się w samsarze”. W tym momen-
cie Phamo Drupa poczuł wielką inspirację. Wcześniej słyszał 
jedynie, że chodzi o ignorancję i przywiązanie, ale jakoś nie 
potrafił powiązać ich z samym sobą. I dlatego jego wcześniejsze 
urzeczywistnienie i doświadczenie były nic nie warte. 



 1 1 8 

Us  u wa n i e t r z ec h pods   tawow yc h rod  z aj ów lg n i ęc i a

 Usuwanie trzech podstawowych rodzajów lgnięcia 
poprzez trzy bramy wyzwolenia

Nasze lgnięcie przejawia się na wiele różnych sposobów, które 
możemy podzielić na trzy grupy: lgnięcie do zjawisk, lgnięcie 
do ich przyczyn i lgnięcie do ich rezultatów. 

Gdy zaczynamy lgnąć do określonych zjawisk, ich przyczyn 
i rezultatów, stwarzamy fundament, z którego wyrastają spla-
mienia, takie jak błędne poglądy na temat dobra i zła, pojawia-
nia się i zanikania, bliskości i oddalenia. Aby zatem rozpuścić 
trzy rodzaje lgnięcia – do zjawisk, przyczyn i rezultatów – po-
winniśmy najpierw zbadać, dlaczego są one błędem. A kiedy 
już te fundamentalne rodzaje lgnięcia zostaną wyeliminowane, 
splamienia znikną w naturalny sposób. 

By pomóc nam zniszczyć owe trzy fundamentalne rodza-
je lgnięcia, Buddha nauczał o trzech bramach wyzwolenia. Są 
nimi:

1. 	 Brama pustości, która usuwa lgnięcie do samych zjawisk.

2. 	 Brama braku atrybutów (cech), która usuwa lgnięcie do 
przyczyny zjawisk.

3. 	 Brama braku pragnień, która usuwa lgnięcie do rezultatu 
zjawisk.



1 1 9

Us  u wa n i e t r z ec h pods   tawow yc h rod  z aj ów lg n i ęc i a

Nazwa „brama braku pragnień” wzięła się stąd, że mamy ten-
dencję do tworzenia planów na przyszłość lub tworzenia okre-
ślonych oczekiwań. W terminologii buddyjskiej nazywamy to  
„pragnieniami”, czyli oczekiwaniami i życzeniami. Taki „brak 
pragnień” eliminuje lgnięcie do przyszłych rezultatów.

W Sutrze serca czytamy: 

Śariputro, zatem wszystkie dharmy są pustością – 
brakiem cech, brakiem pojawiania się i znikania, 
brakiem splamień i wolności od splamień, powięk-
szania się i pomniejszania.

To zdanie właśnie przedstawia trzy bramy wyzwolenia. Tutaj 
określenie „wszystkie dharmy” odnosi się do wszystkich zja-
wisk, które są „pustością – brakiem cech, brakiem pojawiania 
się i znikania, brakiem splamień i wolności od splamień, po-
większania się i pomniejszania.” Fakt, iż są one pustością dowo-
dzi, że samo lgnięcie do zjawisk jest z gruntu błędne – a to jest 
właśnie bramą pustości. „Brak cech, brak pojawiania się i zni-
kania, brak splamień” to eliminowanie lgnięcia do przyczyn 
zjawisk, jest to brama braku atrybutów.

Podsumowując, ta część tekstu bardziej szczegółowo opisuje 
relację pomiędzy pustością a pięcioma skandhami. Zrozumie-



 1 2 0 

Us  u wa n i e t r z ec h pods   tawow yc h rod  z aj ów lg n i ęc i a

nie pustości ma pomóc nam w rozpuszczaniu różnorodnych 
form lgnięcia, które można podzielić na trzy grupy. Usunąwszy 
trzy rodzaje lgnięcia, osiągniemy zdolność widzenia pustości. 
Ta część tekstu zatem mówi o tym, jak dochodzi się do pozy-
skania tej zdolności.

 Usuwanie lgnięcia do zjawisk przy użyciu ośmiu głębi

Tekst przechodzi następnie do ośmiu wnikliwych stwierdzeń, 
nazywanych także „ośmioma głębiami”, którymi są: pustość, brak 
cech, brak pojawiania się, brak znikania, brak splamień, brak 
wolności od splamień, brak pomniejszania się i powiększania.

„Pustość” oznacza, że natura zjawisk różni się od naszych 
wyobrażeń. „Brak cech, brak pojawiania się, brak zanikania, 
brak splamień, brak wolności od splamień” mówi nam, że lgnię-
cie do bezpośrednich przyczyn, z których zjawiska powstają, 
również jest błędne. Tutaj „brak cech” jest konkluzją, podczas 
gdy „brak pojawiania się, brak zanikania, brak splamień, brak 
wolności od splamień” to wnioski, które prowadzą do takiej 
konkluzji. 

Wrodzonym aspektem wszystkich zjawisk jest to, że znikąd 
nie przychodzą i nigdzie nie odchodzą. My zaś ulegamy subiek-
tywnemu lgnięciu, czy też nieporozumieniu i łudzimy się, że 
zjawiska muszą się przecież skądś brać i potem gdzieś znikać. 



1 2 1

Us  u wa n i e t r z ec h pods   tawow yc h rod  z aj ów lg n i ęc i a

Zatem fraza: „brak pojawiania się i znikania” ma prowadzić 
do rozpuszczenia takiego lgnięcia czy niezrozumienia.

Dalej, „brak splamień” odnosi się do idei ich istnienia, czy-
li bycia nieczystym. Zazwyczaj dzielimy zjawiska na dwie duże 
kategorie – czystych i splamionych. Ludzie mają bardzo silną 
tendencję do oceniania czystości i nieczystości, więc jeśli coś 
wydaje się splamione, to jest złe i tyle. Aby usunąć tego rodzaju 
lgnięcie, sutra mówi o „braku splamień i braku wolności od spla-
mień” czyli o tym, że nie ma zjawisk czystych czy nieczystych.

„Brak pomniejszania i powiększania” zaś wskazuje na lgnię-
cie do rezultatów zjawisk. Spodziewamy się zwykle, że z pew-
nych rzeczy wynikną inne, mając nadzieję na więcej, na lepiej – 
mamy nadmierne oczekiwania wobec otaczających nas zjawisk. 
Ten spodziewany rezultat w Sutrze serca nazywany jest „po-
większaniem”. Z drugiej zaś strony „pomniejszanie” odnosi się 
do braku jakichkolwiek oczekiwań (jakby zjawiska zupełnie nie 
miały następstw). Ten rodzaj subiektywnego postrzegania jest 
równie błędny. Dlatego czytamy o „braku pomniejszania się 
i powiększania”. 

Zatem zadaniem ośmiu głębi jest usuwanie kolejnych ty-
pów lgnięcia do zjawisk. Skoro zwyczajne istoty trzymają się 
swoich mylnych wyobrażeń, nauki o pustości przekazane zo-
stały również z ich perspektywy. Czasami ktoś musi wskazać 



 1 2 2 

Us  u wa n i e t r z ec h pods   tawow yc h rod  z aj ów lg n i ęc i a

nam palcem, które z naszych przekonań są błędne. Są osoby, 
do których taka perspektywa przemawia najlepiej.

 Rozwinięcie bodhiczitty jest trudniejsze niż  
zrozumienie pustości

Ludzie najczęściej uważają, że pustość to coś niezwykle głę-
bokiego, trudnego do pojęcia, bodhiczittę zaś jest dużo łatwiej 
rozwinąć. Ale w rzeczywistości jest odwrotnie, a są ku temu 
dwa powody.

Pustość jest niezmienna, zaś bodhiczitta jest zależna od 
czujących istot

Po pierwsze, choć pustość jest głęboka i trudna, jej istota po-
zostaje stała i jednorodna. Jej zrozumienie zdaje się nie lada 
wyzwaniem, ponieważ wymaga to zmiany naszego obecne-
go sposobu myślenia. Dlatego sutry i komentarze wykorzystu-
ją wiele metod ułatwiających analizę i rozpoznanie tego, czym 
jest pustość. Gdy zaś już zrozumiemy o co w niej chodzi, nasze 
zrozumienie zaczyna się pogłębiać i stabilizować – ostatecznie 
pustość zawsze pozostaje niezmienną prawdą. 

W porównaniu do niej rozwinięcie prawdziwej bodhiczitty 
jest dużo bardziej skomplikowane. A to dlatego, że dotyczy ona 



1 2 3

Us  u wa n i e t r z ec h pods   tawow yc h rod  z aj ów lg n i ęc i a

wszystkich czujących istot, a każda z nich jest unikalna. Ponad-
to łączą nas z nimi złożone relacje karmiczne. Dlatego, na przy-
kład, niektórzy ludzie są dla nas mili, a inni okrutni.

Te kwestie są bardziej zrozumiałe dla osób świeckich, niż dla 
wyświęconych, ale zauważyłem, że w dzisiejszych czasach rów-
nież mnichom i mniszkom coraz łatwiej jest się do nich odnieść. 
W tekstach winai czytamy o opuszczaniu domu i wkraczaniu 
w bezdomność. Mowa tu o dwóch rodzajach domu: mniejszym 
i większym. Gdy pozostawiamy za sobą swój zwyczajny dom, 
mówimy o opuszczaniu mniejszego domu. Gdy zaś jesteśmy 
w stanie wyjść poza przywiązanie do sławy, pomyślności i całej 
reszty tego świata, rozwijając głębokie poczucie wyrzeczenia, 
tym samym opuszczamy większy dom. Widzimy zatem, że dzisiaj 
samo podjęcie życia klasztornego nie musi się równać z auten-
tycznym „opuszczeniem domu” opisywanym w pismach. 

Jednym z utrudnień w rozwijaniu bodhiczitty jest istnienie 
tak wielu zmiennych w odniesieniu do naszych relacji z istota-
mi. W rezultacie rozbudzenie prawdziwie bezstronnej życzliwo-
ści i współczucia może być dość trudne. 

Zazwyczaj sami siebie oszukujemy uważając, że wyrażanie 
intencji pomocy jest dowodem naszej bodhiczitty. Często też 
bodhisattwami, czy nawet wielkimi bodhisattwami, nazywamy 
tych, którzy okazują pewną dozę życzliwości i są uczynni wobec 



 1 2 4 

Us  u wa n i e t r z ec h pods   tawow yc h rod  z aj ów lg n i ęc i a

innych, ale mówiąc wprost – są to stwierdzenia na wyrost. To je-
den z głównych powodów, dla których praktykowanie bodhiczit-
ty nie jest łatwe. 

Pustość opiera się na racjonalności a bodhiczitta na uczuciach

Drugim ważnym czynnikiem odróżniającym praktykowanie 
pustości od bodhiczitty jest fakt, że to pierwsze w dużej mie-
rze opiera się na intelekcie, racjonalnej analizie, podczas gdy 
bodhiczitta wymaga inteligencji emocjonalnej. Analityczne ro-
zumowanie można przeprowadzić w dość stanowczy i jedno-
znaczny sposób. Racja jest racją, błąd jest błędem – rozważania 
logiczne rozstrzygane są dość łatwo. Gdy jednak w grę wchodzą 
emocje, wpływ na nie ma wiele czynników, które na dodatek 
cały czas się zmieniają. Czasami ciężko zdecydować, co jest 
słuszne a co nie, bo wszystko jest bardzo skomplikowane.

Praktykowanie bodhiczitty wydaje się łatwiejsze, więc spie-
szymy przyjąć ślubowania bodhisattwy. Zrozumienie pustości, 
dla odmiany, zdaje się trudniejsze, więc nie robimy nic, czeka-
jąc na błogosławieństwo guru. Ale rzeczywistość jest inna: roz-
winięcie autentycznej bodhiczitty wymaga długiego treningu 
i wielkiego nagromadzenia mądrości i zasługi.

Zrozumienie pustości również musi poprzedzać skompleto-
wanie tych nagromadzeń, ale wymagania związane z rozwija-



1 2 5

Ro z ró ż n i a n i e rod  z aj ów lg n i ęc i a

niem bodhiczitty mogą być nawet dziesięć czy sto razy większe. 
To naprawdę nie jest bułka z masłem. Autentyczna bodhiczitta 
wymaga wiele wysiłku, który w pewnym sensie przypomina 
nieustający trening żołnierzy sił specjalnych. Myślę, że to po-
równanie do specjalsów jest dość trafne. Rozwijając bodhiczittę 
nie szykujemy się tylko na zwyczajną wojnę w określonym kra-
ju, ale na kosmiczną wojnę światów – bo to naprawdę nie jest 
zwyczajna walka.

Zrozumienie pustości oznacza, że wnikamy w siebie bardzo  
głęboko, dosięgamy prawdy. Rozwinięcie bodhiczitty zaś wy-
maga troski o niezliczone czujące istoty i stawianie się w ich 
sytuacji, co stanowi dużo większe wyzwanie. Tak o tym mówi-
li mistrzowie z przeszłości: 

Zrozumienie pustości to dogłębna ścieżka, a rozwija-
nie bodhiczitty to długa ścieżka.

 Rozróżnianie rodzajów lgnięcia 

Po ogólnym przedstawieniu metod pozwalających zrozumieć 
pustość, które najpierw wiązało się ze wskazaniem błędów  
w naszej percepcji, Awalokiteśwara zaczyna pokazywać nam, 
czym jest pustość. Innymi słowy, uczy nas, z czego dokładnie 
wynika nasza błędna percepcja.



 1 2 6 

Ro z ró ż n i a n i e rod  z aj ów lg n i ęc i a

Wcześniej Awalokiteśwara wytłumaczył pustość pięciu skan-
dh, czyli wykorzystał to, z czym się najmocniej utożsamiamy – 
ciało i umysł – ale przecież możemy dokonać bardziej szczegó-
łowej analizy wszystkich obiektów naszego lgnięcia. 

W Sutrze serca podzielono je na sześć typów: pięć skandh, 
dwanaście podstaw (podpór, sfer) wrażeń zmysłowych, osiem-
naście elementów, dwanaście ogniw zależnego powstawania, 
cztery szlachetne prawdy oraz zasługa płynąca z praktyki. Moż-
na je również pogrupować w ten sposób:

1. 	 Podstawowe: pięć skandh, dwanaście podstaw zmysłów 
(skr. ajatany), osiemnaście elementów (skr. dhatu). 

2. 	 Specjalne: dwanaście ogniw zależnego powstawania, cztery 
szlachetne prawdy, zasługa płynąca z praktyki.

Podstawowe obiekty lgnięcia

Gdy spojrzymy na ogólną podstawę lgnięcia. Składa się na nią:

Pięć skandh, czyli pięć esencjonalnych czynników, które two-
rzą naszą egzystencję.

Dwanaście podstaw wrażeń zmysłowych (ajatan), czyli sześć 
organów zmysłów (oczy, uszy, nos, język, ciało i umysł) oraz sześć 



1 2 7

Ro z ró ż n i a n i e rod  z aj ów lg n i ęc i a

rodzajów przedmiotów postrzeganych przez zmysły (formy, 
dźwięki, zapachy, smaki, kształty i faktury oraz dharmy 28).

Osiemnaście elementów (składników, dhatu), czyli: sześć świa-
domości, sześć rodzajów podstaw wrażeń zmysłowych (dhatu 
zewnętrzne, czyli wymienione powyżej ajatany) i sześć zdolno-
ści (dhatu wewnętrzne, łączące świadomość z obiektami, czy-
li zmysły wzroku, słuchu, powonienia, smaku, dotyku i myślenia). 

Zwyczajne istoty doświadczają sześciu zewnętrznych dhatu 
(ajatan) jako przedmiotów wizualnych, dźwiękowych, zapacho-
wych, smakowych, dotykowych i dharm poprzez oczy, uszy, nos, 
język, ciało i umysł. Czyli dwanaście podstaw zmysłów, na które 
składa się sześć organów zmysłów i sześć obiektów, objaśnia 
sposób w jaki my, istoty złożone z pięciu skandh, komunikujemy 
się z zewnętrznym światem, a w konsekwencji rozwijamy lgnię-
cie. W tym samym czasie prezentacja ta rozróżnia i kategory-
zuje świat materialny i wewnętrzny. Ten materialny podzielony 
został na sześć zewnętrznych przedmiotów zmysłów, podczas 
gdy wewnętrzny dzieli się na sześć rodzajów doświadczeń.

Osiemnaście elementów odnosi się do sześciu świadomości,  
sześciu ajatan i sześciu wewnętrznych zdolności zmysłowych, 
które należy dodać do sześciu rodzajów doświadczeń i sześciu 

28 Z jawiska mentalne, które postrzegamy jakby funkcjonowały niezależnie od nas.



 1 2 8 

Ro z ró ż n i a n i e rod  z aj ów lg n i ęc i a

obiektów zmysłów wspomnianych wcześniej. Gdy nasz we-
wnętrzny świat wchodzi w kontakt z tym zewnętrznym, wyko-
rzystuje do tego sześć zmysłów. Dlatego mówimy dodatkowo  
o osiemnastu elementach, czyli sześciu świadomościach, sze-
ściu obiektach i sześciu zmysłach.

W ten sposób, tak zwanych pięć skandh, dwanaście podstaw  
wrażeń zmysłowych (ajatan) i osiemnaście elementów (dhatu) 
to różne podziały, czy też różne kategorie naszych fizycznych 
i mentalnych uwarunkowań.

Według prezentacji dokładnie przedstawionej przez Wasu- 
bhandu w Skarbnicy abhidharmy głównym powodem tak szcze-
gółowego rozpatrywania tych wszystkich składowych jest zróż-
nicowana inteligencja istot, owocująca różnymi zdolnościami  
rozumienia. Na przykład, gdy Buddha wypowiadał termin „pięć 
skandh”, niektórzy od razu uświadamiali sobie związek pomię-
dzy materią a umysłem, rozumiejąc ich relację. Dla innych jed-
nak sama wzmianka o tym nie wystarczała, potrzebowali szer-
szego wyjaśnienia. Dopiero, przykładowo, dalsze rozważania 
o osiemnastu elementach pozwoliły im z grubsza pojąć, o co tu-
taj chodzi.

Przedstawianie tych wszystkich detali pozwala istotom na 
różnych poziomach poznać związek pomiędzy światem mate-
rialnym a światem wewnętrznym, rozpoznać i doświadczyć tego, 



1 2 9

Ro z ró ż n i a n i e rod  z aj ów lg n i ęc i a

jak nawiązują one ze sobą łączność i jak jest ona utrzymywana. 
Te trzy składowe – pięć skandh, dwanaście podstaw wrażeń 
zmysłowych i osiemnaście elementów – są niezwykle ważne dla 
zwyczajnych istot. Bez względu na to, czy praktykujemy bud-
dyzm czy nie, wszyscy mocno do nich lgniemy, to one stanowią 
fundament tego wszystkiego, do czego się wciąż przywiązujemy 
i co wiąże nas w samsarze.

Specjalne obiekty lgnięcia

Teraz przechodzimy do specjalnych obiektów lgnięcia, czyli  
dwunastu ogniw zależnego powstawania, czterech szlachet-
nych prawd oraz zasługi płynącej z praktyki.

Dwanaście ogniw można przedstawić wprost i w odwrotnym 
porządku. Pierwszy sposób pomaga nam zrozumieć cierpie-
nie w samsarze, w tym wszystkie przyczyny i proces narodzin, 
starzenia się i śmierci. W tekstach winai szkoły sarwastiwa-
da znajdujemy opowieść o dwunastu ogniwach zależnego  
powstawania i samsarze. Buddha pojawia się w niej jako ma-
larz, który stworzył obraz sześciu światów samsary. Pośrodku 
namalował koguta, węża i świnię, które symbolizują przywiąza-
nie, złość i ignorancję. Wokół nich dwie ścieżki zabarwione na 
czarno i biało reprezentują dobrą i złą drogę, a towarzyszą im 
obrazki objaśniające działanie dwunastu ogniw. Same ogniwa 



 1 3 0 

Ro z ró ż n i a n i e rod  z aj ów lg n i ęc i a

zaś przedstawione zostały na zewnętrznej osi. Ramę tego sym-
bolicznego obrazu stanowi paszcza Pana Śmierci, który zaciska 
koło samsary w swoich kłach. Po dziś dzień odtwarzany jest on 
na ścianach tybetańskich klasztorów. 

Każde z ogniw zależnego powstawania uwiecznione zosta-
ło na osobnej ilustracji:

1. 		 Ignoracja to ślepa, starsza kobieta wspierająca się na lasce.

2. 	 Formowanie to garncarz.

3. 	 Świadomość to małpa wspinająca się na drzewo.

4. 	 Nazwa i forma to flisak wiosłujący na łodzi lub tratwie, 
albo niezamieszkały namiot.

5. 	 Sześć zmysłów to pusty dom o sześciu oknach.

6. 	 Kontakt to całująca się para.

7. 	 Odczucie to człowiek ze strzałą w oku.

8. 	 Łaknienie to pijaczyna raczący się alkoholem.

9. 	 Chwytanie to małpa zrywająca z drzewa owoc.

10. 	Stawanie się to kobieta w ciąży.

11. 	Narodziny to rodząca kobieta.

12. 	Starość i śmierć to starzec niosący zwłoki.



1 3 1

Ro z ró ż n i a n i e rod  z aj ów lg n i ęc i a

1

2

3

4

5

67

8

9

10

11

12



 1 3 2 

Ro z ró ż n i a n i e rod  z aj ów lg n i ęc i a

Dwanaście ogniw po prostu przedstawia sytuację czujących 
istot w samsarze. Za sprawą ignorancji, czyli błędnego rozu-
mienia, podejmujemy działania, które są formowaniem, dru-
gim z dwunastu ogniw. W wyniku tych aktywności jesteśmy 
zmuszeni powtarzać proces narodzin i śmierci, odradzać się 
z określonym ciałem i umysłem, co jest świadomością [zaso-
bem karmicznym], nazwą i formą.

Mając umysł i ciało, zaczynany wchodzić w kontakt ze świa-
tem materialnym, podczas którego rozwijamy różne odczucia, 
te z kolei wywołują łaknienie, a ono prowadzi do tego, że chwy-
tamy się przeróżnych wersji stawania się, a co za tym idzie – 
różnych form cierpienia, włączając narodziny, starzenie się, 
choroby i śmierć. 

Cztery szlachetne prawdy były tematem pierwszych nauk 
Buddhy, podczas tak zwanego pierwszego obrotu Kołem Dhar-
my. Nauki te stanowią sedno buddyjskich przekonań: prawda 
o cierpieniu, prawda o pochodzeniu cierpienia, prawda o usta-
niu oraz prawda o ścieżce. Dwie pierwsze wskazują bezpośred-
nią przyczynę i owoc samsary, podczas gdy prawda o ustaniu 
i o ścieżce ukazuje bezpośrednią przyczynę i owoc nirwany.

Relacja pomiędzy dwunastoma ogniwami zależnego po-
wstawania a czterema szlachetnymi prawdami polega na tym, 
że dwanaście ogniw analizowanych po kolei w jedną stronę 



1 3 3

Ro z ró ż n i a n i e rod  z aj ów lg n i ęc i a

szczegółowo objaśnia prawdę o cierpieniu i prawdę o przyczy-
nie cierpienia, podczas gdy analiza w kolejności odwrotnej ilu-
struje prawdę o ścieżce i prawdę o ustaniu. (Chodzi o to zdanie 
z Sutry serca: „W ten sam sposób nie ma cierpienia, ani jego źró-
dła, ani jego ustania, ani ścieżki.”)

Następnie w Sutrze serca dochodzimy do słów: „Nie ma 
mądrości, nie ma osiągnięć ani braku osiągnięć.” Chodzi tu 
o zasługę płynącą z praktyki. Bodhisattwowie wykonują różne 
praktyki, przez co stopniowo wzrasta ich mądrość i urzeczy-
wistnienie eliminujące poszczególne splamienia. Zdobywają 
mądrość, osiągnięcia i brak osiągnięć. Tak przejawia się zasługa 
tworzona podczas praktyki.

Pięć skandh, dwanaście ajatan i osiemnaście dhatu to ogólne 
podpory lgnięcia, którym ulegają wszystkie istoty w samsarze. 
Dwanaście ogniw zależnego powstawania, cztery szlachet-
ne prawdy i zasługa to specjalne podstawy lgnięcia, należące 
do sfery nirwany, które dotyczą tylko praktykujących bodhisat-
twów. Chcąc osiągnąć wyzwolenie często się do nich przywią-
zujemy, ale musimy pamiętać, że one również są puste.



 1 3 4 

Ś c i e ż ka med  y tac j i  i  n i e u c z e n i a s i ę w i ęc ej

 Ścieżka medytacji i nieuczenia się więcej

Praktyka bodhisattwów na ścieżce medytacji

(Wersja dłuższa)

Następnie, Śariputro, ponieważ bodhisattwowie nie 
mają niczego do osiągnięcia, spoczywają w zaufaniu 
do paramity pradżni. Skoro nie mają splamień men-
talnych, nie czują strachu – całkowicie wykraczają 
poza to co błędne i docierają do ostatecznej nirwany.

(Wersja krótsza)

Ponieważ nie ma niczego do osiągnięcia, umysł bo- 
dhisattwów polegających na paramicie pradżni nie 
ma splamień. Ponieważ nie ma splamień, nie ma w nim 
też lęku. Oni całkowicie przekraczają to co błędne, 
iluzoryczne i docierają do ostatecznej nirwany. 

Ta część Sutry serca prezentuje sposób praktykowania na ścież-
ce medytacji. Wspomniałem już wcześniej, że bodhisattwowie 
na tym poziomie kontynuują rozwijanie pradżni osiągniętej na 



1 3 5

Ś c i e ż ka med  y tac j i  i  n i e u c z e n i a s i ę w i ęc ej

ścieżce widzenia. Skoro na obu tych poziomach obserwuje się 
tę samą pustość, mówi się, że doświadczający jej „spoczywają 
w zaufaniu do paramity pradżni”. To zaś stopniowo zaowocuje 
stanem, w którym „nie ma splamień mentalnych”, a co za tym 
idzie „nie ma strachu”, więc bodhisattwowie „całkowicie wy-
kraczają poza to co błędne i docierają do ostatecznej nirwany.”

Skoro bodhisattwa już na ścieżce widzenia doznał już czym 
jest pustość i natura wszystkich zjawisk, bodhisattwa na ścieżce 
medytacji nie doświadczy ani nie urzeczywistni nic ponad to. 
Oznacza to brak osiągnięć. A co za tym idzie, pradżnia bodhi-
sattwów nie rozwinie żadnych złych czy mylnych doświadczeń. 
Oni już nie będą pomieszani czy omylni. Właśnie tak praktykują 
bodhisattwowie, spoczywając w zaufaniu do paramity pradżni. 
Tym samym w końcu docierają do ostatecznej nirwany. 

Kiedy czytamy, że „nie mają splamień mentalnych”, to owo  
splamienie dotyczy czegoś, co może wpływać lub blokować 
umysł, zmuszając nas do ulegania przeróżnym wyimaginowa-
nym lub pomieszanym przeszkodom, znanym jako splamienia 
mentalne. Bodhisattwowie na ścieżce medytacji zaczynają 
stopniowo usuwać te splamienia, dlatego Awalokiteśwara uczył 
ich, że „nie ma splamień”. 

Jednocześnie bodhisattwowie na ścieżce medytacji różnią się 
od zwyczajnych istot czy śrawaków i pratjekabuddhów, gdyż ro-



 1 3 6 

Ś c i e ż ka med  y tac j i  i  n i e u c z e n i a s i ę w i ęc ej

zumieją i akceptują głęboką pustość zjawisk bez odrobiny lęku. 
Stąd czytamy dalej, że „nie czują strachu”. Dla śrawaków czy 
pratjekabuddhów przyjęcie idei pustości stanowi nie lada wy-
zwanie, ale bodhisattwowie na ścieżce medytacji nie mają z tym 
żadnego problemu. 

Ponadto potrafią oni u samego korzenia odciąć najbardziej 
subtelne urojenia, a co za tym idzie „całkowicie wykraczają 
poza to co błędne” i w konsekwencji docierają do „ostatecznej 
nirwany”.

Ścieżka nieuczenia się więcej:  
najwyższe doskonałe przebudzenie

(Wersja dłuższa)

Wszyscy buddhowie obecni w trzech czasach w peł-
ni i wyraźnie przebudzili się do nieprześcignionego, 
prawdziwego, całkowitego oświecenia poprzez pole-
ganie na dogłębnej paramicie pradżni. 

(Wersja krótsza)

Wszyscy buddhowie obecni w trzech czasach do-
szli do niedoścignionego, prawdziwego i całkowite-



1 3 7

Ś c i e ż ka med  y tac j i  i  n i e u c z e n i a s i ę w i ęc ej

go przebudzenia polegając na dogłębnej paramicie 
pradżni. 

Ta część sutry przedstawia ścieżkę nieuczenia się więcej – re-
zultat, stan buddhy.

Bodhisattwa Arjadewa, uczeń Nagardżuny powiedział, że 
do wyzwolenia prowadzą tylko jedne drzwi – pradżniaparami-
ta. Dlatego też jest ona tak niezwykła. Dzięki pradżni wszyscy 
buddhowie trzech czasów – przeszłości, teraźniejszości i przy-
szłości – osiągają ostateczny owoc stanu buddhy, najwyższe, 
doskonałe przebudzenie. 

Pradżniaparamita urzeczywistnia pustość – mówiliśmy już 
o tym wielokrotnie. Wszyscy buddhowie, bez wyjątku, dotar-
li do najwyższego, doskonałego przebudzenia poprzez tego ro-
dzaju pradżnię. Fraza dotycząca „trzech czasów” wskazuje, że 
bez względu na to, kim jest ta osoba i kiedy się to wydarza, 
w drodze do przebudzenia musi ona bazować na tego rodzaju 
pradżni.

„Nieprześcignione, prawdziwe, całkowite oświecenie” moż-
na również tłumaczyć jako „nieprześcignione, prawdziwe, cał- 
kowite przebudzenie”. Oświecenie jest przebudzeniem. Słowo  
„przebudzenie” jest bardzo dobrym przekładem, gdyż znacze-



 1 3 8 

Ś c i e ż ka med  y tac j i  i  n i e u c z e n i a s i ę w i ęc ej

niowo jest powiązane z budzeniem się. Przypomina to tezy Łon-
ciuka, że to jest tak, jakbyśmy obecnie przeżywali sen, w którym 
różnorodne obrazy wyłaniają się w wyniku nieporozumienia.  
W momencie kompletnego przebudzenia z tego pełnego iluzji  
snu stajemy się buddhami.

Całkowite przebudzenie odnosi się do przebudzenia buddhy. 
Jego pełnia, czy kompletność podkreślana jest dlatego, że śra-
wakowie i pratjekabuddhowie również są przebudzeni, ale tyl-
ko buddhowie uczynili to w pełni. Więc tutaj słowo „całkowite” 
wskazuje na doskonałość pradżni i urzeczywistnienie znacze-
nia pustości.

Skoro mówimy o przebudzeniu buddhy, naturalnie nie ma już 
innego przebudzenia, które mogłoby mu dorównać, dlatego jest 
ono „nieprześcignione”. Nie istnieje cel ani rezultat doskonal-
szy od stanu buddhy. W określeniu „prawdziwy” chodzi o to, że 
jest on wolny od pomieszania, czyli odzwierciedla prawdziwy 
sposób istnienia zjawisk, całą ich różnorodność i złożoność. 
Tylko buddha doświadcza tego rodzaju przebudzenia. Po osia-
gnięciu doskonałego bodhi, doskonałego przebudzenia, prak-
tykujący jednocześnie urzeczywistnia takość, naturę dharma-
kai i poznaje prawdę wszystkich zjawisk. Dlatego nazywa się 
to „prawdziwym, całkowitym przebudzeniem”. 



1 3 9

Ś c i e ż ka med  y tac j i  i  n i e u c z e n i a s i ę w i ęc ej

Mówiąc krótko, doskonałe przebudzenie buddhy, takie naj-
bardziej ostateczne, odsłaniające prawdę dotyczącą wszystkich 
zjawisk, osiąga się tylko dzięki pradżniaparamicie. 

 Ścieżka gromadzenia otwiera się tylko dla tych, którzy 
rozwinęli autentyczną bodhiczittę 

Skoro już mówimy o pięciu ścieżkach, wielu z was może się 
zastanawiać: na którym z tych poziomów ja się znajduję? Czy 
jestem na ścieżce gromadzenia, a może już na ścieżce łączenia 
lub innej? Nie sądzę jednak aby odpowiedź na to pytanie była 
taka prosta, nie powinniśmy zbyt wysoko siebie oceniać. Dla 
początkującego adepta, który dopiero rozpoczyna swoją dro-
gę, najważniejsze jest słuchanie, przemyśliwanie i medytacja. 
Potem można praktykować przyjmowanie schronienia, wyrze-
czenie, życzliwość i współczucie, bodhiczittę, a w końcu także 
pradżnię, która rozpoznaje pustość. Umysł, w którym rozwinę-
ła się bodhiczitta, wkracza na ścieżkę gromadzenia. Tym się ta 
ścieżka wyróżnia. 

Rozwijanie bodhiczitty odnosi się do treningu umysłu, a wy- 
trenowany umysł to umysł bodhiczitty. Najpierw musimy 
przejść swoiste szkolenie. Początkowo jest ono dość wymaga-
jące, ale na pewnym etapie bodhiczitta zaczyna się już pojawiać 
bezwysiłkowo. Wtedy właśnie wkraczamy na ścieżkę groma-



 1 4 0 

O dpow   i ed  ź d l a u c z n iów o w yos t r z o n yc h z do  l no ś c i ac h

dzenia. Póki nie rozwiniemy takiej niewymuszanej, naturalnej 
bodhiczitty, wciąż jesteśmy daleko od tej ścieżki.

Praktykowanie bodhiczitty nie jest rzeczą łatwą. Gdyby tak 
było, nie mówilibyśmy o bodhisattwach, że są pełni odwagi.  
W buddyzmie bodhisattwa jest swego rodzaju bohaterem. Dla- 
czego nie są nimi śrawakowie ani pratjekabuddhowie? Bo po  
prostu brakuje im odwagi. Dzielni bodhisattwowie są w stanie 
poświęcić siebie dla innych istot. Nie chodzi tu więc o taką 
zwyczajną, codzienną odwagę. Chodzi o coś, co przychodzi na-
prawdę bardzo trudno. To wymaga ciągłej praktyki, nieustan-
nego treningu i pracy nad umysłem. Tylko w ten sposób mamy 
szansę rozwinąć dzielność bodhisattwy.

Powyższe było pierwszą częścią odpowiedzi, jakiej Awaloki-
teśwara udzielił Śariputrze, odpowiednią dla uczniów o słab-
szych zdolnościach. 

 Odpowiedź dla uczniów o wyostrzonych zdolnościach

(Wersja dłuższa)

Zatem mantra paramity pradżni, mantra głębokiej 
czystej świadomości, nieprzewyższona mantra, man-
tra równa niezrównanym, która całkowicie uspoka-



1 4 1

O dpow   i ed  ź d l a u c z n iów o w yos t r z o n yc h z do  l no ś c i ac h

ja wszelkie cierpienie, powinna być znana jako praw-
da, bo jest pozbawiona fałszu.

(Wersja krótsza)

Stąd wiemy, że paramita pradżni jest wielką man-
trą, mantrą głębokiej czystej świadomości, nieprze-
wyższoną mantrą, równą niezrównanym. Ona może 
uśmierzyć wszelkie cierpienie. Jest autentyczna i po-
zbawiona fałszu.

To jest druga część odpowiedzi Awalokieśwary, kierowana 
do uczniów o wyjątkowych, wyostrzonych zdolnościach. Takie 
istoty potrafią pojąć podstawę, ścieżkę i owoc całej pradżniapa-
ramity już po usłyszeniu krótkiej mantry.

Większość ludzi myśli, że mantry są elementem wadżrajany, 
podczas gdy sutry to nauki egzoteryczne, przystępne i popu-
larne. Powodem, dla którego określa się wadżrajanę jako ezo-
teryczną jest fakt, że jej znaczenie jest wyjątkowo głębokie, 
wręcz niepojęte dla zwyczajnych istot.

W sanskrycie man znaczy umysł a tra znaczy ochraniać. Sko-
ro wszyscy buddhowie osiągają przebudzenie dzięki pradżnia-



 1 4 2 

D hara    n i: E se  nc ja  S u t ry ser  c a

paramicie, jej mantra ma zdolność ochrania umysłu właśnie 
poprzez pradżniaparamitę. 

Istnieje kilka kategorii mantr. Są mantry zwyczajne, używane 
do osiągania różnych doraźnych celów i spełniania określonych 
potrzeb. Tradycja recytowania mantr obecna jest w wielu reli-
giach i wierzeniach. Ich zadaniem jest uzdrawianie, rzucanie 
uroków, ściąganie deszczu i tak dalej.

Inną kategorią mantr są dharani, a termin ten oznacza esen-
cję lub utrzymywanie. Mantry dharani zazwyczaj zapisywane 
były na końcu sutry, odzwierciedlając niejako jej rdzeń. Dlate-
go mówi się o nich jak o esencji.

Niektórzy buddhowie i bodhisattwowie posiadają swoje dha-
rani, na przykład Buddha Akszobhja, Buddha Medycyny, Awalo-
kiteśwara i inni. Te mantry skupiają wszystkie charakterystycz-
ne cechy, takie jak aspiracje, pradżnia, życzliwość i współczucie 
danego buddhy czy bodhisattwy. Dlatego są czymś, co te cechy 
utrzymuje.

 Dharani: Esencja Sutry serca

Mantra Sutry serca należy do drugiej kategorii, czyli mantr 
dharami, które zawierają filozoficzną esencję całej sutry. Dla-
tego przekazywanie takiej mantry uczniom o wyostrzonych 
zdolnościach, o głębokim samadhi i pradżni może w nich wy-



1 4 3

D hara    n i: E se  nc ja  S u t ry ser  c a

wołać (natychmiastowe) urzeczywistnienie esencji całej prakty-
ki pradżniaparamity. 

Sutra opisuje ją jako „mantrę głębokiej czystej świadomości, 
nieprzewyższoną mantrę, mantrę równą niezrównanym, która 
całkowicie uspokaja wszelkie cierpienie.” Oto znaczenie tych 
poszczególnych określeń:

1. 		 Mantra głębokiej czystej świadomości 

Wgląd jest pradżniaparamitą, a jego obiektem jest pustość 
– rozległa i przenikająca wszystkie zjawiska. Podobnie pra-
dżnia jest równie rozległa i dlatego nazywa się ją głęboką 
czystą świadomością.

2. 	 Nieprzewyższona mantra: 

Nie ma innej pradżni, która mogłaby przewyższyć pradżnię 
znającą prawdę, więc ta pradżnia jest nazywana nieprzewyż-
szoną.

3. 	 Równa niezrównanym:

Pustość jest dharmą niespotykaną i nieporównywalną do 
niczego poza stanem buddhy. Dlatego nazywa się ją nie-
zrównaną.



 1 4 4 

D hara    n i: E se  nc ja  S u t ry ser  c a

4. 	 Mantra, która całkowicie uspokaja wszelkie cierpienie: 

Pradżniaparamita ma zdolność eliminowania tymczasowe-
go i ostatecznego cierpienia, odcinając je u korzenia, dlate-
go mówi się, że uspokaja wszelkie cierpienie.

„Mantra głębokiej czystej świadomości, nieprzewyższona man-
tra, mantra równa niezrównanym” to opis właściwości i zalet tej 
mantry. „Mantra, która całkowicie uspokaja cierpienie” to opis 
jej owocu.

W pradżni pustości i w prawdzie, jaką ta mantra reprezen-
tuje, nie ma ani śladu sztuczności, dlatego mówi się, że „jest 
pozbawiona fałszu”. 

 Mantra serca pradżniaparamity:  
dotarcie do brzegu przebudzenia

Następnie Awalokiteśwara wypowiada mantrę:

(Wersja dłuższa)

Ta mantra paramity pradżni brzmi tak: gate gate 
pāragate pārasaṃgate bodhi swāhā



1 4 5

D hara    n i: E se  nc ja  S u t ry ser  c a

(Wersja krótsza)

Mantra paramity pradżni została wypowiedziana, 
a recytuje się ją tak: gate gate pāragate 
pārasaṃgate bodhi swāhā

W sanskrycie mantra gate gate pāragate pārasam- 
gate bodhi swāhā składa się z sześciu słów. Starożyt-
ni tłumacze często pozostawiali pewne frazy nieprzetłuma-
czone. Mówiliśmy już o tym na początku, pewne sanskryckie 
sformułowania miały tak złożone znaczenie, że zamiast je tłu-
maczyć, zapisywano tylko brzmienie fonetyczne. Z taką właśnie 
sytuacją mamy do czynienia w przypadku tej mantry. 

Przyjrzyjmy się jednak dosłownemu znaczeniu poszczegól-
nych wyrazów:

1. 	 gate: Iść do przodu. 

2. 	 pāra: Drugi brzeg. To również pierwszy człon terminu 
paramita.

3. 	 saṃ: Już.

4. 	 bodhi: Przebudzenie.

5. 	 swāhā: To słowo ma wiele znaczeń, takich jak „szybko” 
lub „doskonale”.



 1 4 6 

D hara    n i: E se  nc ja  S u t ry ser  c a

Gdy połączymy je wszystkie, znaczenie mantry brzmi mniej 
więcej tak: „Naprzód! Naprzód! Ku drugiemu brzegowi! Stań na 
drugim brzegu i przebudź się szybko!”

Znaczenie tej mantry jest niezwykle bogate. To esencja całej 
sutry, kumulująca w sobie bardzo rozległe i dogłębne doktryny. 
Wyjaśnia ona ponadto filozofię dogłębnej pradżni, fundamen-
talnej i wzniosłej, co zaowocowało wieloma interpretacjami jej 
znaczenia. Oto kilka z nich.

W przeszłości pewni mistrzowie Tybetu uważali, że

1. 	 gate to zmierzanie ku przebudzeniu śrawaków.

2. 	 pāragate to zmierzanie ku przebudzeniu 
pratjekabuddhów.

3. 	 pārasaṃgate to docieranie do przebudzenia 
mahajany. 

Niektórzy inni mistrzowie tybetańscy twierdzili zaś, że

1. 	 gate jest bramą wyzwolenia poprzez pustość.

2. 	 pāragate jest bramą wyzwolenia poprzez brak cech.

3. 	 pārasaṃgate jest bramą wyzwolenia poprzez brak 
pragnień.

Pogląd Dromtonpy zaś brzmiał tak:



1 4 7

D hara    n i: E se  nc ja  S u t ry ser  c a

1. 	 gate gate to ścieżka nagromadzeń i ścieżka łączenia.

2. 	 pāragate to ścieżka widzenia.

3. 	 pārasaṃgate to ścieżka medytacji.

4. 	 bodhi swāhā to ścieżka nieuczenia się więcej, czyli 
stan buddhy.

Mistrz Łonciuk i mistrz Fazan z chińskiej szkoły Huajan nauczali:

1. 	 gate gate: 

Reprezentuje ducha mahajany. Nie tylko sami podążamy 
naprzód, ale też zabieramy ze sobą innych, dlatego gate 
wypowiada się dwukrotnie. Pierwsze gate odnosi się do 
nas, zaś drugie wskazuje, że prowadzimy innych za sobą.

2. 	 pāragate: 

Wyjaśnia, że musimy zmierzać ku drugiemu brzegowi. 
Tratwiarz nie wiosłuje po rzece bez celu, tym przecież nie 
zarobiłby na życie. On musi przeprowadzać innych na dru-
gi brzeg, czym przynosi pożytek wielu istotom.

3. 	 pārasaṃgate: 

Odnosi się do docierania na drugi brzeg.

4. 	 bodhi: 

Jest drugim brzegiem, czyli przebudzeniem.



 1 4 8 

D hara    n i: E se  nc ja  S u t ry ser  c a

5. 	 swāhā:

Przebudzenie możemy osiągnąć szybko poprzez praktykę 
pradżni, dlatego mantrę kończy swāhā.

Mistrz Kūkai, założyciel ezoterycznej tradycji buddyzmu w Ja-
ponii twierdził:

1. 	 Pierwsze gate reprezentuje praktykę śrawaków. 

2. 	 Drugie gate reprezentuje praktykę pratjekabuddhów.

3. 	 pāragate reprezentuje praktykę mahajany.

4. 	 pārasaṃgate to praktyka wadżrajany.

5. 	 Bodhi swāhā wskazuje, że rezultatem tych praktyk jest 
doskonałe przebudzenie.

Musimy przy tym pamiętać o bardzo ważnej kwestii. Niektó-
rzy ludzie czują spore zadowolenie z samego faktu recytowania  
tej mantry. Oczywiście, recytacja mantr może przynosić pew-
ne błogosławieństwo, ale jak już wspomniałem wcześniej, ta 
mantra reprezentuje pradżniaparamitę. Jeżeli jeszcze nie roz-
winęliśmy tej pradżni, nie mamy żadnego powodu, by czuć się 
w jakimkolwiek stopniu lepsi od innych. Jeżeli podczas recy-
tacji mantry osiągniemy jakiś wgląd, to taka recytacja ma jakiś 



1 4 9

D hara    n i: E se  nc ja  S u t ry ser  c a

sens. W przeciwnym razie samo mruczenie jej pod nosem przy-
niesie nam niewiele pożytku.

 Dlaczego przekazuje się tajemne mantry?

Teraz niektórzy z was mogą zacząć się zastanawiać: Skoro to jest 
tajemna mantra, o której starożytni mistrzowie nie mogli nawet 
wspominać, to dlaczego Awalokiteśwara ją przekazał? Czy ta-
jemnych mantr nie należało utrzymywać w tajemnicy?

Tutaj słowo „tajemna” zawiera wiele poziomów znaczenia. 
Buddhowie i bodhisattwowie nie chcą niczego trzymać w ta-
jemnicy, więc wtajemniczenie lub wykluczenie zależy bardziej 
od praktykującego, a nie od rodzaju nauk. 

Te same nauki mogą być dla jednych w pełni zrozumiałe, a dla  
innych niepojęte. Dla tych, którzy ich nie rozumieją, pozostają 
tajemnicą. Nie chodzi zatem o to, że buddhowie i bodhisat-
twowie chcieli ograniczać dostęp do nauk pewnym osobom. 
Wręcz przeciwnie, oni wciąż czekają na odpowiednią okazję, by 
przekazać istotom dharmę. Czasami myślę, że to musi być dla 
nich dość męczące, takie ciągłe czekanie, aż istoty będą gotowe 
na przekaz dharmy. My zaś siedzimy za zamkniętymi drzwia-
mi i nie wpuszczamy ich do środka, każemy czekać na progu… 

Zdarza się, że ludzie przychodzą do mnie z pytaniem: Gdzie 
mam szukać swego nauczyciela i guru? Mam się udać na pół-



 1 5 0 

D hara    n i: E se  nc ja  S u t ry ser  c a

noc, południe, wschód czy zachód? Taka frustracja udziela się 
wielu osobom, martwią się, że nigdy nie spotkają odpowiednie-
go guru czy właściwego duchowego nauczyciela. Przychodzą 
do mnie z nadzieją, że podam im imię, adres i numer telefo-
nu guru, żeby mogli się z nim od razu skontaktować. Gdyby 
to było takie proste, dawałbym bezpośredni numer to Buddhy 
Amitabhy. On pewnie nie ma telefonu, ale może jego asysten-
ci, Mahāsthāmaprāpta lub Awalokiteśwara mają jakieś iPhony 
i WhatsApp i odbiorą ich wiadomość… 

Myślę, że problem tkwi w nas samych. Gdy intencje stojące 
za naszym poszukiwaniem dharmy nie są zbyt czyste i właściwe, 
to albo nie jesteśmy w stanie spotkać guru czy duchowego przy-
jaciela, albo trafiamy na takiego, który nie posiada kwalifika-
cji i ma wiele za uszami. Takich ludzi nie można nazywać guru.

Musimy zrozumieć, że buddhowie i bodhisattwowie zawsze 
troszczą się o czujące istoty, wciąż czekają za drzwiami. Ale my 
szczelnie je zamknęliśmy i nie jesteśmy w stanie ich zobaczyć. 
Gdy otworzy się w nas oddanie, to jestem pewien, że przybiegną 
do nas bardzo szybko. Oczywiście, buddhowie i bodhisattwo-
wie nie zabiegają o uczniów, ale i tak wierzę, że przybędą z im-
petem gotowi uczyć dharmy.

Naszym dharmicznym poszukiwaniom musi towarzyszyć 
odpowiednie nastawienie, nie nazbyt skomplikowane czy dzi-



1 5 1

D hara    n i: E se  nc ja  S u t ry ser  c a

waczne, raczej proste i naturalne. To samo dotyczy tej mantry. 
Najprawdopodobniej tylko kilka osób jest w stanie pojąć ukryte 
intencje buddhów poprzez samo usłyszenie jednej mantry. Dla-
tego mówimy, że jest tajemna. Podobnie jest z naukami wadżra-
jany. Wszyscy buddhowie i bodhisattwowie pragną przynosić 
pożytek istotom, więc nie mają powodu, by zatrzymywać jakieś 
nauki tylko dla siebie. Wstrzymują się jednak z pewnymi wyja-
śnieniami, gdy istoty nie są na nie gotowe i mogłyby rozwinąć 
błędne wyobrażenia na ich temat.

Na końcu tej części sutry czytamy:

Śariputro, w ten właśnie sposób bodhisattwa maha-
satwa powinien ćwiczyć się w dogłębnej paramicie 
pradżni.

Na tym kończą się wszystkie odpowiedzi Awalokiteśwary, któ-
re zawierają wyjaśnienia dotyczące metod praktyki dla istot 
o słabszych i wyostrzonych zdolnościach.



 1 5 2 

RO Z P OW S Z E C H N I A N I E  S U T RY

 7  •  POT WIERDZENIE PRZEKAZU 
PRZEZ BUDDHĘ

Wtedy Bhagawan wyszedł z samadhi i zwrócił się 
do bodhisattwy mahasattwy Szlachetnego Pana Awa-
lokiteśwary: „Wspaniale” – powiedział. – „Wspaniale, 
wspaniale, Synu Szlachetnej Rodziny. Tak jest. Tak 
właśnie jest. Dogłębna paramita pradżni powinna być 
praktykowana tak, jak to pokazałeś, a wszyscy tatha-
gatowie będą się z tego cieszyć.”

Buddha potwierdził prawdziwość słów Awalokiteśwary w czę-
ści nazywanej rozpowszechnianiem sutry. Można ją podzielić 
na dwie osobne części.



1 5 3

P ot w i erd   z e n i e pr  z eka  z u pr  z e z B u ddh   ę

 Buddha potwierdza nauki Awalokiteśwary

Wtedy Bhagawan wyszedł z samadhi i zwrócił się 
do bodhisattwy mahasattwy Szlachetnego Pana Awa-
lokiteśwary: „Wspaniale” – powiedział. – „Wspaniale, 
wspaniale, Synu Szlachetnej Rodziny. Tak jest. Tak 
właśnie jest. Dogłębna paramita pradżni powinna być 
praktykowana tak, jak to pokazałeś […]

Te słowa dotyczą poparcia ze strony Buddhy Śakjamuniego dla 
nauk Awalokiteśwary. Potwierdzają one dharmę pradżniapara-
mity.

 Sprawianie radości tathagathom

Słowa mówiące, że 

„wszyscy tathagatowie będą się z tego cieszyć” 

wskazują, że nie tylko Buddha Śakjamuni, ale też wszyscy inni  
tathagathowie powinni wspierać i cieszyć się z tego, co powie-
dział Awalokiteśwara.



 1 5 4 

 8  •  ROZRADOWANIE

Gdy Bhagawan wypowiedział te słowa, czcigodny 
syn Śaradwatisa oraz bodhisattwa mahasattwa Szla-
chetny Pan Awalokiteśwara i wszyscy zgromadzeni – 
świat z jego bogami, ludźmi, asurami i gandharwa-
mi – ucieszyli się i wielce chwalili słowa Bhagawana.

Ostatnia część sutry opowiada o rozradowaniu. Skoro cała Sutra 
serca została wypowiedziana pod wpływem błogosławieństwa 
Buddhy w obecności całego zgromadzenia, któremu przewodził 
Awalokiteśwara i Śariputra, wszyscy otrzymali odpowiedzi na 
swoje pytania. Po potwierdzeniu ich przez Buddhę wszyscy po-
czuli wielką radość i zaczęli praktykować otrzymane nauki.

Na tym kończą się objaśnienia do Sutry serca. 



1 5 5

Ro z radowa    n i e

 Autentyczna praktyka drogocennej Sutry serca

Mówi się, że Sutra serca jest esencją filozofii pradżniaparamity 
i są ku temu powody.

Z punktu widzenia samej struktury tekstu jego główna część  
najpierw podkreśla pytanie, najważniejsze dla bodhisattwów  
mahajany, czyli jak ćwiczyć się w pradżniaparamicie. Jak już 
wspomniałem, pytanie to wyraził czcigodny Śariputra z perspe- 
ktywy ścieżki praktyki.

W odpowiedzi Awalokiteśwara najpierw przytoczył cztery 
twierdzenia czterorakiej pustości, poczynając od słów: „Forma 
jest pusta”, aby objaśnić mahajanistyczne pojęcie pradżniapara-
mity. Następnie wykorzystał osiem głębi, by pomóc słuchaczom 
zrozumieć praktykę pustości. Idąc dalej, rozszerzył prezentację 
pustości tak, by zawierała wszystkie zjawiska opisywane w kon-
tekście ogólnym – pięć skandh, dwanaście podstaw wrażeń 
zmysłowych, osiemnaście elementów – oraz z punktu widzenia 
praktyki dharmy, czyli dwanaście ogniw zależnego powstawa-
nia, cztery szlachetne prawdy, zasługę płynącą z praktyki i tak 
dalej. Kończąc nauki Awalokietśwara podkreślił, że wszyscy 
buddhowie osiągają przebudzenie dzięki pradżni i zrozumieniu 
pustości.

Choć Sutra serca jest niedługa, składa się z trzech wymaga-
nych sekcji: otwarcia, części głównej i zakończenia, które jest jej 



 1 5 6 

Ro z radowa    n i e

pochwałą. Jej treść doskonale podsumowuje podstawę, ścieżkę 
i owoc mahajany a przy tym wyraziście łączy pięć stopniowych 
ścieżek praktyki bodhisattwy. Sutra taka jak Sutra serca jest nie-
zwykle rzadka i wyjątkowa. 

Wszyscy zebrani na tych naukach ponieśliście wiele trudów  
i kosztów. Najważniejsze, abyście po powrocie do domu nie tra-
cili entuzjazmu i wciąż starali się zrozumieć pustość, pozwala-
li rozwijać się waszej pradżni. Tak czyniąc, zaczniecie faktycznie 
praktykować tę sutrę.



1 5 7

P O D Z I Ę KOWA N I A  T Ł U M A C Z A 
C H I Ń S K I E G O

Moją najgłębszą wdzięczność kieruję do Jego Świątobliwo-
ści Siedemnastego Gjalłanga Karmapy, którego jasne nauki od-
słaniają najistotniejsze punkty tej uwielbianej sutry oraz jej 
znaczenie w naszej codziennej praktyce. Jestem też wdzięczny 
Dziewiątemu Khencienowi Thrangu Rinpoczemu za jego nie-
zrównaną życzliwość – oby wkrótce przybyła jego nowa inkar-
nacja.

Dziękuję również Khenpo Dała, Khenpo Tengje i Ani Dzian-
gciub z ośrodka Thrangu Dharmakara w Hong Kongu za zapew-
nienie mi warunków niezbędnych do przetłumaczenia tej książ-
ki. Mam także wielki dług wdzięczności wobec Khenpo Davida 
Karma Choephela i Jo Gibson za ich wspaniałe sugestie i re-
dakcje, oraz wobec Beaty Stępień za zręczną koordynację całe-
go projektu. Dziękuję też wszystkim osobom, które pracowały 
nad chińskim oryginałem oraz Lamie Lhodro Lhamo z klaszto-



 1 5 8 

P od  z i ę kowa n i a t ł u ma c z a c h i ń sk  i eg o

ru Karma Trijana Dharmaczakra, Britt Christianson i Jameso-
wi Gu za dodatkową pracę korektorską. 

Dziamjang Łoser



P R AWA  AU T O R S K I E

DHARMA EBOOKS PUBLICATIONS

Tytuł oryginału chińskiego: 法王說心經, 2018  
Zhongsheng Culture Publishing Co., Ltd.  

 www.hwayue.org.tw

Tytuł przekładu angielskiego: On the Heart Sutra 

Tytuł przekładu polskiego: Nauki o „Sutrze Serca”  
2025 © Siedemnasty Karmapa Ogjen Trinle Dordże  

Przekład, opracowanie graficzne i skład: Beata Stępień 
Redakcja: Artur Kawiński 

Konsultacja: Lama Ewa Bugajska

Rysunek Awalokiteśwary ©  
Siedemnasty Karmapa Ogjen Trinle Dordże 

Pierwsze wydanie elektroniczne: styczeń 2026  
DHARMAEBOOKS.ORG

Dharma Ebooks jest projektem tworzonym przez Dharma Treasure, który 
działa pod merytorycznym nadzorem Siedemnsatego Gjalłanga Karmapy, 

Ogjena Trinle Dordże. Prawa własnościowe Dharma Ebooks należą do 
Dharma Treasure Corporation.

https://www.hwayue.org.tw/HY/
https://dharmaebooks.org
https://dharma-treasure.org

	Wstęp wydawcy chińskiego
	Wstęp do wydania polskiego
	Część pierwsza Chińskie przekłady Sutry
	Sutra serca pradżniaparamity 
	Sutra serca 

	Część druga Nauki
	Wprowadzenie 
	Wersje tekstu
	Znaczenie tytułu
	Tłumacze 

	Część wstępna
	1 • Otwarcie
	Kto skompilował treść tej sutry
	Osoba kompilująca tę sutrę usłyszała ją osobiście

	2 • Czas i miejsce
	Idealny czas: Raz
	Idealny nauczyciel: Buddha Bhagawan
	Idealne miejsce: Radżagriha i Sępia Góra

	3 • Orszak
	Idealny orszak: wspólnota wielkich bhikszu i bodhisattwów mahasattwów 
	Dharmę trzeba od razu wprowadzać w życie 

	Część główna
	4 • Przyczyny i warunki
	Warunki dojrzałe do wygłoszenia nauk
	Buddha wszedł w samadhi dla dobra istot
	Samadhi jako korzeń zasługi i fundament mahajany i wadżrajany
	Awalokiteśwara przynosi pożytek sobie i innym

	5 • Pytanie
	Sutry mahajany są naukami Buddhy
	Dlaczego uczeni pojazdu podstawowego utrzymują, że Buddha nie nauczał mahajany 
	Sutry wygłaszane pod wpływem mocy błogosławieństwa Buddhy
	Rodzina czyli potencjał osiągnięcia owocu prawdziwej dharmy
	Różnica pomiędzy pragnieniem a łaknieniem 
	Czym dokładnie jest praktyka dharmy?
	Xing: Urzeczywistnianie dogłębnej pustości poprzez pradżniaparamitę
	Rozwijanie mądrości wymaga praktyki 
	Cztery praktyki bodhisattwy
	Pięć pytań dotyczących pilnej praktyki
	Pięć ścieżek jako proces praktyki mahajany

	6 • Odpowiedź
	Jedenaście odpowiedzi Awalokiteśwary
	Zrozumieć prawdę o pustości
	Różne odpowiedzi dopasowane do różnych zdolności
	Odpowiedź dla uczniów o zwyczajnych zdolnościach
	Cztery metody obserwacji w praktyce pradżni, czyli cztery przedmioty medytacyjnego skupienia 
	Podróż pięcioma ścieżkami poprzez słuchanie, przemyśliwanie i medytację
	Obserwowanie pustości pięciu skandh
	Do czego odnosi się czworaka pustość?
	Skandhy (ཕུང་པོ། phung po) i czynniki mentalne (སེམས་བྱུང་། sem dziung)
	Poglądy trzech głównych szkół na czworaką pustość
	Najlepszą dharmą jest ta, która zmienia nasz umysł
	Praktyka pustości i eliminowanie ignorancji
	Jak rozpoznać i rozwijać pradżnię
	Niespoglądanie jest najwyższym poglądem
	Nasze myśli utrzymują nas w samsarze 
	Usuwanie trzech podstawowych rodzajów lgnięcia poprzez trzy bramy wyzwolenia
	Usuwanie lgnięcia do zjawisk przy użyciu ośmiu głębi
	Rozwinięcie bodhiczitty jest trudniejsze niż zrozumienie pustości
	Rozróżnianie rodzajów lgnięcia 
	Ścieżka medytacji i nieuczenia się więcej
	Ścieżka gromadzenia otwiera się tylko dla tych, którzy rozwinęli autentyczną bodhiczittę 
	Odpowiedź dla uczniów o wyostrzonych zdolnościach
	Dharani: Esencja Sutry serca
	Mantra serca pradżniaparamity: dotarcie do brzegu przebudzenia
	Dlaczego przekazuje się tajemne mantry?

	Rozpowszechnianie sutry
	7 • Potwierdzenie przekazu przez Buddhę
	Buddha potwierdza nauki Awalokiteśwary
	Sprawianie radości tathagathom

	8 • Rozradowanie
	Autentyczna praktyka drogocennej Sutry serca

	Podziękowania tłumacza chińskiego
	Prawa autorskie


